







## DIZIONARIO

DI ERUDIZIONE

### STORICO-ECCLESIASTICA

DA S. PIETRO SINO AI NOSTRI GIORNI

SPECIAL MENTE INTORNO

AI PRINCIPALI SANTI, BEATI, MARTIRI, PADRI, AI SOMMI PONTEFICI, CARDINALI E PIÙ CELEBRI SCRITTORI ECCLESIASTICI, AI VARII GRADI DELLA GERARCHIA DELLA CHIESA CATTOLICA, ALLE CITTÀ PATRIARCALI, ARCIVESCOVILI E VESCOVILI, AGLI SCISMI, ALLE ERESIE, AI CONCILII, ALLE FESTE PIÙ SOLENNI, AI RITI, ALLE CEREMONIE SACRE, ALLE CAPPELLE PAPALI, CARDINALIZIE E PRELATIZIE, AGLI ORDINI RELIGIOSI, MILITARI, EQUESTRI ED OSPITALIERI, NON CHE ALLA CORTE E CURIA ROMANA ED ALLA FAMIGLIA PONTIFICIA, EC. EC.

COMPILAZIONE

#### DEL CAVALIERE GAETANO MORONI ROMANO

SECONDO AIUTANTE DI CAMERA

DI SUA SANTITÀ PIO IX.

VOL. XLV.

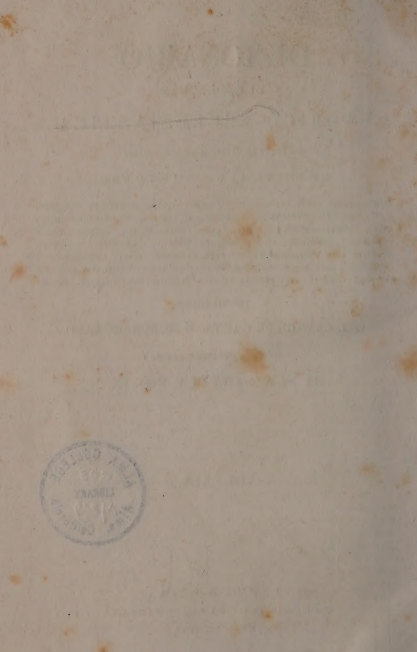


IN VENEZIA

DALLA TIPOGRAFIA EMILIANA

MDCCCXLVII.

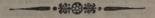
25444



# **DIZIONARIO**

DI ERUDIZIONE

### STORICO-ECCLESIASTICA



### M

MET

MET

METZ (Meten). Città con residenza vescovile e forte di Francia nella Lorena, capoluogo del dipartimento della Mosella, di circondario e di tre cantoni, distante 30 leghe da Strasburgo, e 61 da Parigi, in un bacino magnifico, al confluente della Mosella e della Seille. Capoluogo della terza divisione militare, e della XXII conservazione forestale, è sede d'una corte reale dalla quale dipendono i dipartimenti della Mosella e delle Ardenne; di tribunali di prima istanza e di commercio. Avvi una chiesa concistoriale riformata, ed una sinagoga concistoriale, le direzioni dei demani e delle contribuzioni dirette edeindirette, una conservazione delle ipoteche; camera, borsa, direzione del genio; scuole reggimentarie e d'artiglieria, di pirotecnica militare; accademia, collegio reale; società delle lettere, scienze ed arti, d'incoraggimento

d' agricoltura e industria, scuole gratuite di diverse cose, società medica, d'arti e mestieri con conservatorio, cassa di risparmio e di prestiti, ed altri stabilimenti. Giungendo a Metz dal lato ovest, la Mosella è divisa in due rami che comunicano insieme mediante due canali che formano l'isola Sauley, e scorrendo separatamente attraverso il nord vi formano l'isola Chambière. Il ramo occidentale è il più considerabile, quello dell' est si divide in due correnti, che formano la piccola isola ov'è il palazzo della presettura e il teatro. La Seille che viene dal sud è appena pervenuta alle fortificazioni che si divide in due rami, uno de' quali circonda la piazza all'est, e l'altro percorre l'interno di Metz, onde riunirsi tosto al primo: verso i trincieramenti di Guisa innalzati nel 1552 dal duca di tal nome, la Seille si congiunge al braccio orientale della Mosella. Le diverse correnti di queste due riviere sono attraversate da venti ponti. Metz è una piazza di guerra di prima classe assai importante, sia per la difensiva che per l' offensiva; alle sue antiche fortificazioni furono sostituite opere immense, sotto gli ordini de' marescialli Vauban e Belle-Ile. Si citano fra le sue opere principali, il forte della Double-Couronne e quello di Belle-Croix: Carlo V voleva da principio tentare la presa di Metz. L'antica cittadella, situata sulla riva destra della Mosella all' ovest, era vastissima ed assai forte; fu in parte smantellata nella rivoluzione, e le sue fosse si convertirono in un bel giardino pubblico ed in estese piantagioni. Al sud della città evvi il Patè, fortificazione avanzata che occupa il sito della naumachia che i romani aveano stabilito a Metz. Si entra nella città per nove porte, fornite di ponti levatoi. Metz è eretta in parte sopra un poggio, che va a terminare all' estremità dell' angolo che formano i corsi della Mosella e della Seille, di cui la piazza di s. Croce segna la sommità. L'interno è generalmente bello e di un vivo aspetto; le strade sono larghe, diritte e bene lastricate; la piazza Quartier Coislin è bellissima, e la spianata della cittadella offre un passeggio amenissimo; altre piazze sono adorne di arcate, che danno un' idea dell' antica Metz. Un gran numero di edifizi pubblici sono degni di osservazione; tali sono la cattedrale, monumento gotico incominciato nel 1064, di cui si ammira l'arditezza e la sorprendente leggerezza, e ch'è sormontato da una torre traforata alta 373 piedi; il palazzo del governo eretto con gran spesa sotto Luigi XVI, e dove risiedono i tribunali; il palazzo pubblico, quello della prefettura, il collegio reale, l'ospedale militare, gli arsenali e le caserme di diverse armi, il mercato coperto e nuovamente fabbricato, le chiese della Madonna, di s. Vincenzo e di s. Simeone, il tempio riformato, la casa di carità e di lavoro, la biblioteca della città, ed il teatro la cui facciata è adorna di portici di ordine toscano. Vi sono altre quattro biblioteche; quella della città contiene più di 32,000 volumi, le altre sono quelle del vescovato, dell'artiglieria e genio, e dell'ordine degli avvocati. Metz ha pure gabinetto di storia naturale e giardino botanico, e ne' dintorni il vivaio dipartimentale. Questa piazza rinchiude grandi stabilimenti militari; la polveriera è una delle più belle del regno; il grande arsenale di costruzione, la fonderia reale di cannoni, la fucina di artiglieria, ec. Nell'isola di Chambière si trovano il bel poligono dell'artiglieria, il campo di manovra della guarnigione, una nitriera artifiziale e il porto della città. Vi fioriscono molte manifatture, ed il commercio è importante. Questa città è patria di molti uomini illustri, fra gli altri del maresciallo Fabert, di David, Carlo e Giuseppe Ancillon, Carlo Fieux, cav. di Mouhy, Beauregard predicatore, Ferry ministro protestante, Buchoz medico e naturalista, Giacomo le Duchat scrittore, Pilastre Desrosiers lo sfortunato primo areonauta, Sebastiano Leclerc ingegnère, geografo e incisore, i generali Custine e Lasalle, Lacratelle il vecchio ec. Gli ebrei sonovi numerosi. Presso il villaggio di Jouy-aux-Arches vi si vedono

ancora 17 archi d'acquedotto romano, che conduceva le acque del villaggio di Gorze, distante da Metz tre leghe, ad una naumachia esistente verso la estremità sud di questa piazza. Nel territorio si trovano sorrenti salse

vano sorgenti salse. Questa antichissima città che prima della rivoluzione era il capoluogo del paese Messio nella Lorena, fu fondata dai gaulesi in un'epoca assai rimota. Nel IV secolo incominciò a prendere il nome del popolo de' Mediomatrici, assai possente nella Gallia Belgica, divenendo la sua capitale, nome che fu adottato sino agli scrittori del IX secolo. Ciò non pertanto dal principio del V il nome del popolo de' Mediomatrici e quello della città si cangiarono nell'altro di Mettis o Metae, la cui origine è sconosciuta. Allorchè se ne impadronirono i romani era già importantissima, dandole Tacito il titolo di Socio-civitas; essi vi scopersero bei monumenti. Fu chiamata pure Divodurum Mediomatricorum, Civitas Mediomatricorum. Fu una delle prime città della Gallia, che deponendo la sua antica barbarie, si sia incivilita sul gusto de'romani, distinguendosi per varie opere veramente magnifiche. Fu interamente rovinata nel 452 dagli unni, allorchè sotto il comando d'Attila entrarono nelle Gallie, Divenne poscia la capitale del regno franco di Ostrasia o Autrasia, spesso anco chiamato regno di Metz, e che prese verso l'anno 855 il nome di Lorena (Vedi). Nel 923 Enrico l'Uccellatore, imperatore d' Alemagna, se ne impadronì, e rimase ai successori di questo monarca sino al secolo XI, in cui pervenne a governarsi colle proprie leggi, dividendo l'autorità col proprio vescovo, ma sotto la protezione dell'impero, e fu allora che divenne assai florida pel suo commercio coll' Alemagna. Nel r4/4 il re Carlo VII l'assediò, per Renato duca di Lorena, ma conservò la sua prima libertà sino al 1552, in cui fu presa dal contestabile di Montmorency generale di Enrico II, il quale vi fece erigere una cittadella e fu riconosciuto come il ristauratore e il difensore della germanica libertà. Nell' ottobre dell' istesso anno fu Metz assediata con 100,000 uomini da Carlo V, che dopo 65 giorni d'inutili sforzi fu costretto alla ritirata dal duca di Guisa che n' era governatore. Però i vescovi di Metz continuarono ad ammettere la sovranità degl'imperatori; ricevevano da loro le investiture, rendendo loro fede ed omaggio; ciò sussistette sino al 1633, in cui Luigi XIII dichiarossi signore sovrano de' tre vescovati di Metz, Toul e Verdun, lo che fu anche confermato pel trattato di Westfalia nel 1648, e precisamente per l'articolo 44. Dall'epoca della occupazione fatta da Enrico II, Metz perdette i diritti di città libera, e diminuirono il suo commercio e la popolazione; quel re vi eresse un parlamento pei vescovati di Metz, Toul e Verdun, godendo il vescovo di Metz il titolo di principe dell'impero. Metz fu ancora l'antica sede de' re di Lorena.

La sede vescovile fu eretta nel III secolo nella provincia di Treveri, della cui metropoli fu fatta suffraganea, ma poscia lo divenne di Besançon e lo è tuttora. Dice Commanville, che il vescovo di Metz pretese al titolo di arcivescovo o di prototrono. Il primo vescovo di

Metz fu s. Clemente romano discepolo di s. Pietro, secondo la tradizione della chiesa, speditovi da Roma, e morì verso l'anno 95. Giuseppe Cajot nelle Antichità di Metz, prova che s. Clemente non ha potuto essere mandato da Roma da s. Pietro, e che si recò nelle Gallie verso la metà del III secolo. I ss. Celestio o Celestino e Felice che ve l'aveano seguito da Roma, occuparono successivamente la sede. Il quarto vescovo s. Paziente greco fondò fuori le mura della città la chiesa di s. Giovanni Evangelista; nel 1193 si scoprirono le sue reliquie nella chiesa di s. Arnolfo, Gli successe s. Vittore, che fece onorevolissima comparsa nel concilio di Colonia del 346; indi fiorì s. Simeone onorato nell'abbazia di Senones, ove furono portate le sue reliquie nel 770; è poi Sambacio che fu come il predecessore sepolto nella chiesa di s. Clemente, ove pure venne deposto il successore s. Rufo, cioè nelle catacombe di Metz. Dopo di lui e nei primi del V secolo divenne vescovo s. Adelfo, indi s. Firmino greco, Legonzio, s. Autore che fu testimonio nel 451 della presa della città fatta dagli unni. Degli altri vescovi di Metz noteremo Aigulfo, nato da una figlia del re Clodoveo, che ampliò le rendité della mensa, cui il Chenu, Arch. et episc. Galliae, dà per successori un s. Arnolfo o Arnoaldo nipote del re Dagoberto, e Papulo che eresse presso le mura la chiesa di s. Sinforiano; quindi registra s. Arnolfo o Arnoldo discendente de' primi re di Francia, che sposò Doda, da cui ebbe s. Clodolfo o Clodoaldo, che fu esso pure vescovo di Metz; eletto dal popolo nel 614, la moglie si fece monaca, ma rinunziando nel 620 per ritirarsi nel monastero di Remiremond, vi morì nel 641, donde le sue reliquie surono portate a Metz nell'abbazia del suo nome, dal successore s. Quirico o Goerico, il quale costruì la basilica di s. Pietro. A questi il Chenu da per successore Dodo, poi Glodulfo, o sia s. Clodoaldo figlio di s. Arnolfo, che il Butler dice eletto ad onta di sua ripugnanza vescovo di Metz, ove morì nel 606, e parte di sue reliquie furono poste nella chiesa del suo nome: il suo fratello Ansegisio sposò Begga figlia di Pipino da Landen, da cui nacque Pipino padre di Carlo Martello ceppo de' Carlovingi di Francia. Nel 742 divenne vescovo s. Crodegango nipote di Pipino che lo spedì ambasciatore al Papa Stefano III invitandolo in Francia, e poi ad Astolfo re de' longobardi: nel 755 cangiò il capitolo della cattedrale in una comunità regolare, e morì nel 766. Drogone figlio naturale dell'imperatore Carlo Magno, fu prima monaco a Luxeuil, diventò poscia arcicappellano, ed ottenne il palio col titolo di arcivescovo, nella qual qualità presiedette a molti concilii: il Papa Sergio II lo stabili vicario apostolico in tutte le provincie di là dalle Alpi; fu abbate commendatario di Saint-Tron presso Liegi, e morì nell' 855. S. Bennone primo canonico di Strasburgo, poi eremita sul monte d'Ercel presso Zurigo, ottenne il vescovato dall' imperatore Enrico, ma nel 928 alcuni malevoli lo sorpresero a Metz, gli cavarono gli occhi ed altre parti, e lo misero fuori di stato di esercitare le sue funzioni. Il concilio di Duinsburg punì gli autori del delitto, e Bennone rinunziato il vescovato ottenne in compenso un' abbazia per vivere. Teodorico consobrino dell' imperatore Ottone I, nel 984 dall' Italia trasferì nella chiesa di s. Vincenzo martire molti corpi di santi, e fondò la chiesa cattedrale sotto l'invocazione di s. Stefano. S. Teogero figlio del conte di Metz, nel 1100 si fece cluniacense. Il cardinal Stefano del 1120 era nipote di Callisto II. Giacomo figlio del duca di Lorena, discendente di s. Arnolfo, sontuosamente edificò l'abbazia e il monastero, accrebbe le rendite della mensa, e morì nel 1260. Per morte del vescovo Reginaldo de' duchi di Bar, il capitolo elesse due, onde Giovanni XXII sostituì in vece Enrico. Il vescovo Ademario dichiarò esente dalla giurisdizione vescovile l'abbazia di s. Arnolfo posta fuori le mura, ciò che confermò il cardinal Guglielmo legato. Nel 1384 fu nominato vescovo Pietro di Luxemburgo (Vedi) che l'antipapa Clemente VII creò anticardinale, beatificato nel 1527. Corrado Bayer del 1416 eresse i conventi de' domenicani e carmelitani. Il cardinal Giovanni di Lorena del 1530; il cardinal Roberto di Lenoncourt, morto nel 1533; il cardinal Carlo di Lorena, morto nel 1574; il cardinal Carlo di Lorena, morto nel 1607; il cardinal Anna d'Escart de Giury, morto nel 1612, cui successe Enrico o Gastone Foix, figlio naturale di Enrico IV. Quanto ai cardinali, si possono vedere le loro biografie. Gli ultimi vescovi furono preconizzati ne' seguenti anni, secondo le Notizie di Roma. 1733 Claudio de Saint-Simon di Parigi, traslato da Noyon. 1761 cardinal Lodovico Giuseppe de Laval-Montmorency, traslato da Condom. 1806 Gaspare Giovanni Andrea Giuseppe Jauffret della diocesi d' Aix. 1823 Giacomo Francesco de Bossen o Besson della diocesi di Belly. Per sua morte Gregorio XVI nel concistoro de' 27 gennaio 1843 dichiarò l'odierno vescovo monsignor Paolo Giorgio Maria Dupont Desloges di Rennes, canonico della cattedrale di sua patria, vicario generale d'Orleans.

La cattedrale, una delle più belle chiese della Francia, è sacra a Dio sotto l'invocazione di s. Stefano protomartire. Il capitolo si compone di nove canonici, compreso il teologo, il penitenziere e il maestro del canto, di altrettanti canonici onorari, oltre i pueri de choro, intervenendo nelle solennità gli alunni del grande e del piccolo seminario. Anticamente il capitolo avea dodici dignità e ventotto canonici. Nella cattedrale vi è pure la parrocchia, alquanto distante dalla quale evvi l'episcopio, amplissimo e decente edifizio. Inoltre nella città vi sono sei chiese parrocchiali col battisterio, due conventi di religiosi, e cinque monasteri di religiose, diverse confraternite, tre ospedali, grande e piccolo seminario, ed il monte di pietà. La diocesi è vasta, comprendendo tutta la provincia di Mosella. Nella città eranvi tre chiese collegiate, di cui la principale era quella del ss. Salvatore. I benedettini della congregazione di s. Vannes vi avevano quattro abbazie, cioè s. Arnoldo, s. Vincenzo, s. Sinforiano, ec. Allorchè s. Leone IX fu a Metz consacrò la chiesa di s. Arnoldo. Nel 970 Teodorico vescovo di Metz, ottenne dal Papa Giovanni XIII, di poter l'abbate di s. Vincenzo usare della dalmatica e de' sandali. Anche le monache benedettine avevano tre an-

tiche abbazie, s. Pietro, s. Maria e s. Glossinda. Eravi un' ottava abbazia, quella di Pontifroy, trasferita in città nel 1572, la quale era dell' ordine de' cisterciensi, e regolare. Tra le comunità religiose di Metz, i domenicani insegnavano la teologia. Nella diocesi, che prima era più ampla, si contavano altre dodici abbazie, con moltissimi stabilimenti religiosi. Clemente IX concesse a Luigi XIV re di Francia e suoi successori, di poter nominare le chiese, monasteri ed altri benefizi della diocesi di Metz. Avanti la rivoluzione il vescovo godeva 120,000 lire annue di rendita, e pagava 6000 fiorini per le bolle. Al presente i frutti della mensa sono tassati ne'libri della camera apostolica in fiorini 370.

#### Concilii di Metz.

Il primo fu tenuto nel 550, e fuvvi consacrato Cautino vescovo di Alvernia, Regia t. XI; Labbé t. V; Arduino t. II.

Il secondo nel 590 in ottobre contro Egidio arcivescovo di Reims, convinto di lesa maestà e deposto: Crodielda e Basina monache ribellate contro l'abbadessa, vi furono ricevute alla comunione. Ivi; Arduino t. III.

Il terzo nel 753 contro gl'incestuosi, e furono statuiti i regolamenti pei pedaggi de'ponti. Regia t. XVII; Labbé t. VI; Arduino t. III.

Il quarto nell'834, in cui fu assolto Lodovico I il Pio, scomunicato da Ebbone arcivescovo di Reims. Regia t. XXI; Labbé t. VII.

Il quinto nell'835. I vescovi avendo celebrato la messa in s. Stefano, sette arcivescovi recitarono sette orazioni sull'imperatore Lodovico I, cui era stato interdetto l'ingresso in chiesa, indi gli misero la corona in capo, ed Ebbone di Reims che aveva contribuito alla deposizione del principe, sulla tribuna ad alta voce pubblicò che l'imperatore era stato ingiustamente deposto. Arduino t. II.

Il sesto concilio nell' 859 a' 28 maggio, per riconciliare Carlo il Calvo e Lotario suo nipote, con Luigi il Germanico, il quale fu assolto dalla scomunica con diverse condizioni non accettate. Labbé

t. VIII.

Il settimo nell' 863 o conciliabolo e perciò non riconosciuto, avendo approvato il matrimonio di Lotario con Valdrude sua concubina, perchè i legati non eseguirono la volontà del Papa. Ivi.

L'ottavo nell'869, in cui fu deferita la corona di Francia a Carlo il Calvo, a pregiudizio di Luigi II fratello di Lotario. Regia t. XXII;

Labbé t. VIII.

Il nono nell'888, tenuto da Ratbodo arcivescovo di Treveri nella chiesa di s. Arnoldo, per ristabilir la pietà e la disciplina, e fu proibito ai signori di prender parte alle decime delle chiese di giuspatronato. Regia t. XXIV; Labbé t. IX; Arduino t. VI.

Il decimo nel 1240, contro l'imperatore Federico II. Lenglet.

Il decimoprimo nel 1252, presieduto da Giovanni cardinal legato. Mansi, Suppl. t. II, p. 479.

MEUN, Magdunum. Città di Francia, dipartimento di Loiret, capoluogo di cantone, in situazione amena sulla riva destra della Loira. Assai ben fabbricata, rimarcabile pei suoi prodotti, seguì sempre la sorte di Orleans, fu molte volte presa e ripresa dagl'inglesi e dagli ugonotti; il suo castello fu ristaurato sotto Luigi il Grosso. Nell'891 vi fu tenuto un concilio, nel quale venne determinato che l'abbate di s. Pietro di Sens sarebbe eletto dai suffragi liberi de'monaci. Labbé t. 1X; Arduino t. VI.

MEVENNO (s.), abbate. La sua leggenda gli dà comunemente il nome di Conardo-Mevenno. Uscì da nobile e ricca famiglia della provincia di Gwent nel Soult-Wales, e passò a predicare il vangelo nell'Armorico con grande edificazione e buon successo. Fondò un monastero sulle sponde del Meu, di cui fu fatto abbate verso il 550, e stabilì in esso una mirabile osservanza. Altro monastero fondò presso Angers, che popolò de'suoi discepoli, e che visitava sovente per mantenervi il fervore. Morì verso l'anno 617, e non pochi miracoli resero celebre la sua tomba. La sua festa è notata come solenne nei calendari della maggior parte delle diocesi di Bretagna, sotto il giorno 21 giugno.

MEZO, Amyzon. Sede vescovile della provincia di Caria, esarcato d'Asia, sotto la metropoli di Stauropoli, eretta nel V secolo, nell'Asia minore, tra Magnesia ed Alabanda, distante trenta miglia da Mileto, presso il mare Egeo. presente Mezo, Amyzonen, è un titolo vescovile in partibus sotto l'arcivescovo pure in partibus di Stauropoli, che conferisce il Papa. Per morte di Michele a Santander, Gregorio XVI nel concistoro dei 13 giugno 1844 ne insignì monsignor Francesco Grossmann di Robwen, diocesi di Warmia, canonico capitolare di questa cattedrale, e vicario generale, già parroco e i-

spettore delle scuole, che in pari tempo dichiarò suffraganeo di Warmia nella Prussia orientale.

.MEZZA LUNA, o Luna crescen-LE. Ordine equestre. Si dice istituito nel 1269 da s. Luigi IX re di Francia, anco col titolo del Naviglio, o della Doppia mezza luna, di cui diede il collare ai suoi tre figli, fratello e nipote, ed a molti siguori francesi, per animarli ad accompagnarlo nel suo secondo viaggio per liberare i cristiani, e vuolsi che terminasse colla morte dell' istitutore, ma i critici lo credono chimerico. Quelli che pretendono che abbia esistito, dicono che il collare era intrecciato di conchiglie marine d'argento, e di doppie mezze lune di oro, con un naviglio pendente bianco in campo rosso, e colla punta screziata di bianco e verde. Piuttosto sembra questo essere stato l'ordine degli Argonauti ( Vedi ), istituito da Carlo III Durazzo re di Napoli, che il p. Bonanni a p. 71 del suo Catalogo attribuì a Carlo I d'Angiò re di Sicilia, e lo dice estinto sotto Pio II; parlando di quello della Nave o Naviglio di s. Nicola vescovo di Mira, ch' è appunto quello degli Argonauti, a p. 86, e scrivendo ch'ebbe termine dopo la morte di quel principe, ovvero nel 1448, perchè lo soppresse Renato d'Angiò cacciato dal trono di Napoli da Alfonso V d'Aragona. In tale anno bensì Renato II in Angers istituì o ripristinò l'ordine dei cavalieri della Mezza luna, sotto la protezione di s. Maurizio martire, consistendo la decorazione in una mezza luna d'oro coll'epigrafe Loz (lode) nel crescere, in lettere di color celeste, per significare che si acquista lode nel crescere in virtù e in gloria,

Da questa mezza luna, che per tre catenelle pendeva da collana o catena d'oro a tre giri, si conosceva il valore e la generosità dei cavalieri, perocchè vi si attaccavano tante verghette d'oro travagliate a maniera di cilindro, oppure tanti puntali da stringa d'oro, quante volte si erano trovati in battaglia e in assedi di città, dal numero de' quati si giudicava del valore e gloriose azioni da essi fatte. I cavalieri portavano il mantello di velluto cremisi rosso, e il maresciallo di velluto bianco con fodera e la sottana dello stesso drappo, e sul braccio destro una mezza luna d'oro pendente da una catena pur d'oro, come si vede nella figura prodotta dal p. Bonanni. Si compose l'ordine di cinquanta cavalieri, compreso il capo col titolo di senatore o presidente. Il re Renato mai assunse tal titolo, ma solo quello di mantenitore. Stabili pure che niuno fosse ammesso nell'ordine se non era principe, duca, marchese, conte, visconte. o almeno non fosse nobile per quattro generazioni, e ch'essi fossero esenti da eccezioni vili. L'assemblea dell'ordine, che appellavasi anco l'Ordine di Anjou, si teneva nella chiesa di s. Maurizio di Angers. Gli statuti prescrivevano diverse pratiche religiose e regolamenti. La seconda persona dell'ordine era il cappellano o limosiniere, che doveva essere arcivescovo o vescovo, essendone i primari ufficiali il cancelliere, il maestro delle suppliche, il tesoriere, il registratore, ed il re d'armi, alcuni de'quali portavano differenti mantelli, come distinto era quello del senatore.

MEZZAROTA SCARAMPO Lopovico, Cardinale. Lodovico Mezza-

rota Scarampo ovvero dell' Arena. padovano di basso e oscuro lignaggio, secondo alcuni, che altri dicono di Treviso; pel suo valore ed egregie doti e gloriose azioni si rese chiarissimo al mondo, ed assai utile alla Chiesa. Studiò in Padova la medicina e le scienze naturali. nè trascurò le buone lettere, le quali poscia nella sua vita formarono il suo amore, sebbene quasi sempre distratto da affari gravissimi ed occupato. Portatosi in Roma. dove a'quei tempi soprattutto erano in pregio le armi e gli uomini di valore, a motivo degli usurpatori e piccoli tiranni, che di frequente infestavano lo stato ecclesiastico. tutto si diede alla professione della milizia, quantunque l' Ammirato lo voglia medico di Eugenio IV e suo cameriere segreto. Dopo molte illustri imprese, sotto il comando del cardinal Vitelleschi, in cui diede prove di marziale fortezza e di coraggio superiore a quelle di altri capitani, venne sostituito in di lui luogo nel governo delle truppe pontificie. La prima impresa, che come capo dell'esercito gli acquistò eccellente reputazione e nome assai celebre, fu quella di accorrere in aiuto de' fiorentini confederati col Pontefice, e di dare una sconfitta totale al famoso Nicolò Piccinino capitano della Lombardia, per cui vendicò dalla tirannide di Francesco Sforza la Marca d'Ancona, e ricuperò altre parti dello stato della Chiesa da molti usurpatori e nemici oppresso. Grato il Pontefice a Lodovico, che già dal vescovato di Trau avea trasferito all'arcivescovato di Firenze, col patriarcato di Aquileia nel 1439, cui il Sigonio aggiunge il vescovato di Bologna, sebbene quel comune non

volle mai riconoscerlo e riceverlo per vescovo, a' 22 giugno o nel primo luglio 1440 lo creò cardinale prete di s. Lorenzo in Damaso e camerlengo, sebbene altri dicono vicecancelliere. Il medesimo Eugenio IV lo incaricò della legazione a Filippo Maria duca di Milano, al doge di Venezia, ed alla repubblica fiorentina. Dopo la memorata vittoria Eugenio IV non fece cosa di momento senza consultarlo prima, e per la singolare destrezza e prudenza ond' era fornito, gli affidò la direzione di tutti gli affari sì ecclesiastici che politici del suo pontificato, per cui sembrava ch' egli solo lo amministrasse sotto il nome del Papa. Nicolò V nel 1454 gli conferì l'abbazia di Monte Cassino, di cui fu il primo commendatario, e che poi unì alla mensa de' monaci, ciò che approvò con sua bolla Calisto III. Questi lo spedì colle truppe della Chiesa contro i turchi, e capo della piccola flotta che perciò pose in mare. Riportò quindi diverse vittorie, poichè con piccolo corpo di soldatesca diede agl'infedeli solenne sconfitta presso Belgrado, ove ne lasciò morti seimila sul campo, colla perdita di sessanta pezzi di cannone, bagaglio e stendardo militare. Lo stesso fece presso Rodi, dove con poche navi fugò e disperse una numerosa flotta de' turchi, e tolse loro dalle mani tre isole dell'Arcipelago. Restituitosi a Roma, fu accolto dai romani con gioia e plauso universale, e con sommo onore dal Papa e dal sacro collegio. Avendo considerato che la piazza di Campo dei fiori stavasi negletta, e ridotta pascolo e ricettacolo di cavalli, la fece lastricare di pietre. Adornò diversi edifizi contigui alla basilica

del suo titolo, e con gran spesa ne costruì de'nuovi. Ebbe alcune gravi differenze col cardinal Barbo, poi Paolo II, nipote di Eugenio IV, perchè vedeva con gelosia la soverchia potenza che esercitava sotto lo zio e a di lui preferenza. Giunto a notizia di Lodovico che il cardinal Barbo bramava il vescovato di Padova, egli con pretesto di condursi ai bagni, volò in quella città e quindi a Venezia per attraversarne indarno l'effetto, mentre l'emulo presso lo zio lo poneva in discredito. Il Papa Nicolò V lo trasferì al vescovato di Albano, e gli diede la pingue abbazia di Chiaravalle. Non potè il cardinale sfuggir la taccia degli storici contemporanei, per avere pel primo tra i porporati mantenuto in copia cani e cavalli, numerosa famiglia e preziose suppellettili, imbandita mensa lauta e sontuosa, come altresì di essere stato dedito a'conviti ed al giuoco, in cui è fama che in una sola notte perdesse con Alfonso re di Napoli ottomila ducati, perdita che niun pregiudizio gli dovette recare come il più ricco di quante persone e famiglie private fossero per tutta l'Italia. Intervenne a quattro conclavi, e per quello di Paolo II concepì tal rammarico per la sua esaltazione, che passati pochi mesi morì di affanno nel 1465, d'anni 64. Fu sepolto nella chiesa titolare di s. Lorenzo, dove il canonico della medesima Antonio Tocco ne ruppe la tomba, spogliandolo per avidità delle sacre vesti e dell'anello cardinalizio, per cui il sepolcro restò negletto per quaranta anni, finchè la liberalità di Enrico Hunis arcivescovo di Taranto, segretario del sagro collegio e tesoriere, per dare al defunto un

contrassegno di stima ed affetto, a proprie spese gli fece costruire un magnifico avello, lavorato sul gusto antico, che poi fu trasferito nella sagrestia de canonici, con elegante iscrizione. Il cardinale lasciò tutti i suoi beni mobili, che montavano a enorme somma, a Nicolò e Luigi Scarampi suoi famigliari o nipoti come li chiama il Novaes, i quali presero la fuga. Ma Paolo Il che gli avea accordato la facoltà di fare testamento, tuttavolta li fece arrestare a Castelnuovo, carichi d'oro e di argento. Li fece ritenere sotto onesta custodia finchè non furono tutti insieme raccolti e adunati i beni del cardinale, e dati ad essi circa scudi duemila, ed alla famiglia settemila, oltre il salario di due mesi, il Papa fece il rimanente distribuire ai poveri, alle chiese, e parte l'impiegò nella guerra d'Ungheria. Gaspare Veronese storico contemporaneo narra, che il cardinale quando fece testamento non avea più l'uso libero della ragione, e che il Pontesice giudicò non essere convenevole che tante ricchezze, che derivavano dalla Chiesa, dovessero passare in mano di persone che non vi aveano alcun diritto. Ne' beni immobili poi, e nelle terre e possessioni che si valutarono cinquemila rubbi di terreno, istituì eredi un fratello e un nipote, i quali in brevissimo tempo dissiparono il ricco e pingue patrimonio, fino a ridursi alla mendicità.

MEZZAVACCA BARTOLOMEO, Cardinale. Bartolomeo Mezzavacca, di illustre famiglia bolognese, compiti i suoi studi nella scienza legale, venne in essa laureato nel 1369. Passato indi a Roma, ottenne da Gregorio XI un posto tra gli udi-

tori di rota, e dal medesimo fu promosso nel 1378 a vescovo di Rieti. Sebbene assente, nell'istesso anno a' 18 o 28 settembre Urbano VI lo creò cardinale prete del titolo di s. Marcello, e per singolare distinzione gli trasmise a Bologna il cappello cardinalizio, il quale fu da lui ricevuto con gran pompa e solennità nella chiesa di s. Domenico, da Giovanni di Lignano insigne giureconsulto. Dotato essendo di coraggio superiore all'ordinario, di sommo spirito e singolare destrezza nel maneggio degli affari, fu inviato a Napoli dal Pontefice insieme coi cardinali di s. Ciriaco e di Venezia, al re Carlo III Durazzo, che coll'aiuto di Urbano VI occupato avea il regno di Napoli, acciocchè presso quel principe si maneggiassero tutti d'accordo con calore ed efficacia perchè si eseguisse quel tanto che il re aveva promesso in corrispondenza dell'aiuto prestatogli, cioè di cedere il ducato di Capua e di Amalfi a Francesco Butilli nipote di Urbano VI. Giunti i cardinali a Napoli, si avvidero subito che il re faceva il sordo alle istanze de' rappresentanti, non essendo disposto a compiacere il Papa. Ciò non pertanto il cardinale di s. Ciriaco appoggiò con forza le richieste del Papa, il veneto si regolò con ambiguità, bilauciando le ragioni delle parti, il solo cardinal Reatino, così detto dal suo vescovato, trovando indebite le pretensioni di Urbano VI, non seppe risolversi a cooperare che acquistas. se le nominate signorie un giovinastro perduto nella mollezza e nel lusso, che contribuiva non poco al discredito del pontificato, onde piuttosto sostenne le ragioni del re. Ritornati i cardinali a Roma

senza aver nulla conchiuso. Urbano VI ne fremè di sdegno, e preso in grave sospetto il cardinale di Rieti. montò in ira col re Carlo III, contro del quale determinò di portarsi armata mano per indurlo colla forza a mantenergli le promesse, e intimò ai cardinali di doverlo seguire. Negando però questi di unanime consenso di obbedire, intentò un rigoroso processo, per cui sarebbero stati in seguito riguardati come ribelli e contumaci se dentro un dato termine non si univano con lui, minacciandoli inoltre di privarli della porpora cardinalizia. Siccome però il cardinal di Rieti era più di ogni altro sospetto al Papa come fautore del contegno di Carlo III, e fomentatore della disobbedienza degli altri cardinali, lo privò con tutte le formalità della dignità cardinalizia, ed ai cardinali di s. Ciriaco e di Venezia assegnò il termine di quattro giorni a produrre le loro difese; se non che interposti parecchi ragguardevoli personaggi in questa causa, furono ambedue rimessi in grazia del Papa. Solo del cardinal Mezzavacca non volle sentire ragione alcuna di difesa. Spaventato esso dalla severità del Pontefice, prima d'incappargli nelle mani, si involò con segreta fuga, e recatosi in Avignone dall' antipapa Clemente VII aderì allo scisma, e tramò congiura contro Urbano VI, alla quale presero parte cinque cardinali che furono puniti coll'estremo giudizio in Genova. Bonifacio IX, successore di Urbano VI, nel primo anno del suo pontificato lo restituì insieme con altri alla primiera dignità col titolo di s. Martino ai Monti, perché il suo antico titolo era stato conferito ad altri, e decorollo delle legazioni di Genova e

Viterbo. Narra il Contelorio che alcuni cardinali adunati nel castello di Luzzara, alla morte di Urbano VI, in disprezzo del suo carattere violento, trattarono di eleggere in successore il cardinale benchè deposto. Morì dopo tante vicende tranquillamente in Romanel 1306, ed ebbe sepoltura nella basilica di s. Maria Maggiore, dove in antica tomba insieme col suo nome si vedono scolpite le insegne di sua famiglia.

MEZZODI', ordine equestre. Quest'ordine cavalleresco della croce del mezzodì nel Brasile, venne istituito nel dicembre 1826 da Pietro I imperatore del Brasile, per premiare que' sudditi che lo avevano con zelo e valore assistito nel sottomettere le provincie ribelli del Brasile, dopo le turbolenze scoppiate a Fernambuco, e gli avevano appianato la via al trono, venendo proclamato imperatore del Brasile nel 1822. La decorazione consiste in una croce d'oro che si appende nella par-

te sinistra del petto.

MICARA Lopovico, Cardinale. Lodovico Micara nacque in Frascati a'12 ottobre 1775, dotato di pronto e felice ingegno, ben presto volle professare vita religiosa tra i cappuccini, in cui meritò per diversi gradi essere eletto ministro generale del suo ordine, quando già Pio VII per la sua dottrina ed eloquenza avealo promosso a predicatore apostolico. Divenuto Pontefice l'antico suo amico Leone XII (Vedi), gli affidò varie incumbenze, indi a'20 dicembre 1824 lo creò e riservò in petto cardinale prete, pubblicandolo a' 13 marzo 1826 con quell'onorevole elogio che riportammo nel vol. XXVII, pag. 150 e 151 del Dizionario, parlando ancora di sua famiglia, conferendogli per titolo la chiesa de'ss. Quattro. Lo abilitò per un tempo ad esercitare il supremo magistero del suo ordine, ed a continuare l'uffizio di predicatore apostolico. Indi lo annoverò alle congregazioni dell'indice, della disciplina regolare, dell'esame de' vescovi in sacra teologia, degli affari ecclesiastici, e poi lo fu pure a quella de' vescovi e regolari, dichiarandolo presidente della deputazione permanente dei Conservatori di Roma (Vedi). Gregorio XVI nel 1837 lo nominò vescovo di sua patria, alla quale facendo l'ordinaria dimora, con zelo pastorale esercitò quelle beneficenze che accennammo nel citato vol. XXVII, p. 218. Divenuto nel ·1843 sotto-decano del sacro collegio, preferì restare nella chiesa di Frascati, in vece di passare a quelle di Porto, s. Ruffina e Civitavecchia, ed il medesimo Papa gli conferì la prefettura de' sacri riti. Quando nel 1844 successe al decanato del sacro collegio, Gregorio XVI lo trasferì ai vescovati d'Ostia e Velletri e alla legazione di Velletri, colle prerogative e protettorie inerenti alla sua ragguardevolissima qualifica; essendo stato protettore anco di Frascati, del conservatorio pio e della confraternita di s. Andrea de'pescivendoli. Intervenne ai conclavi in cui furono eletti Pio VIII, Gregorio XVI e Pio IX. Visse parcamente o nel seminario di Frascati o nel convento de' cappuccini di Roma, solo breve tempo passò in Velletri. Finalmente dopo lunga e penosa infermità, morì in Roma a'24 maggio 1847, nell'anno 72 di sua età. I funerali si celebrarono nella chiesa della ss. Concezione de' cappuc-

cini, in cui celebrò la solenne messa il cardinal Vannicelli, ed ivi fu sepolto secondo la sua disposizione. Nei Diari di Roma n. 46 e 47, e nelle Notizie del giorno num. 23, si leggono gli onori funebri che gli resero la città di Velletri, la città e seminario di Frascati, con orazioni necrologiche celebranti le sue qualità, scienza e meriti. Amorevole colla famiglia in gran parte la beneficò con pensioni vitalizie, destinando la principal porzione di sua cospicua eredità in favore del conservatorio di Frascati e di altri pii istituti, ciò che meglio descriveranno i suoi biografi, quando gli eredi fiduciari ne avranno pubblicate le disposizioni. Di aspetto grave, con bella barba, egli vestì al modo detto nel vol. XXVI, p. 132.

MICHELE (s.), ordine equestre di Portogallo. V. Ala di s. Michele, che si estinse sotto il re Sancio I figlio del fondatore, e ne tratta pure il p. Bonanni nel Catalogo degli ordini p. 80, riportandone la figura.

MICHELE (s.), ordine equestre di Napoli. Vedi Armellino, ordine non più esistente, di cui parla ancora il p. Bonanni nel Catalogo degli ordini p. 84, riproducendo-

ne la figura.

MICHELE (s.), ordine equestre di Francia. Pretendono alcuni scrittori che Carlo VII re di Francia avendo abolito l'ordine della Stella (Vedi) istituito da Giovanni II, per disprezzo impose il collare di talordine al Bargello, ed ordinando che i suoi Birri portassero delle stelle sulle casacche, avesse intenzione d'istituire un altro ordine sotto l'invocazione di s. Michele arcangelo, antico protettore del regno di Francia, lo che a cagione di sua

morte non potè mandare ad effetto, e che Lodovico XI suo figlio per effettuare le sue brame istituis. se l'ordine in memoria dell'insigne vittoria riportata dai francesi contro gl'inglesi sul ponte d'Orleans, ove è tradizione che s. Michele si fece vedere in aria a favore de francesi. Certo è che Lodovico XI lo fondò nel primo d'agosto 1460 nel castello d'Amboise, composto di soli trentasei cavalieri gentiluomini, e che il re ne sarebbe il capo; ne creò subito quindici, e gli altri si riserbò nominarli nel primo capitolo, ma il numero mai lo completò. Diede ai cavalieri per decorazione un collare d'oro composto di conchiglie intrecciate da doppio legame, poste sopra una catena d'oro da cui pendeva una medaglia rappresentante il santo arcangelo in atto di cacciare il demonio, o atterrare un dragone. Questo collare i cavalieri dovevano portarlo dovunque ogni giorno, tranne quando erano coll'esercito, portando allora la semplice medaglia pendente da una catena d'oro, o da un cordone di seta nera, e questa mai potevano lasciare; la divisa o motto poi era: Immensi tremor Oceani, secondo la pia credenza, che il santo arcangelo con tempeste disperdesse i nemici della Francia tutte le volte che si approssimavano nell' Oceano al monte di s. Michele, ove fu fondata un'abbazia in suo onore, e per la sua apparizione ivi accaduta ad Autberto o Otberto vescovo d'Avranches verso l'anno 706, per cui in Francia se ne celebra la festa ai 16 ottobre. Il gran collare dovea pesare duecento scudi d'oro, ma senza gioie, dovendosi in morte restituire al tesoriere dell'ordine. I

cavalieri non potevano guerreggiare senza farne consapevole il consiglio, ed i francesi non potevano servire principi stranieri e far lun: ghi viaggi senza permesso del re. Per eresia, tradimento o viltà i cavalieri venivano privati dell'ordine, e quando a questo erano ammessi doveano lasciar quelli che aveano, tranne i ricevuti dai Papi, imperatori, re e duchi. Nell'ammissione pagavano al tesoro dell'ordine 40 scudi d'oro, o l'equivalente per gli ornamenti della chiesa del Monte s. Michele in Normandia, destinata da Lodovico XI per celebrarvi i divini uffizi e ricevervi i benefizi e le fondazioni in favore dell'ordine; ma poi dichiarò che le cerimonie e le feste dell'ordine si celebrassero nella cappella di s. Michele situata nella corte del palazzo in Parigi; tuttavolta non pare che le assemblée e le feste si facessero in tali luoghi. Alla morte d'un cavaliere ognuno doveva fargli celebrare venti messe. Nella vigilia della festa di s. Michele i cavalieri doveano col re portarsi alla chiesa vestiti con manto di damasco bianco lungo, bor-'dato d' oro, ornato di conchiglie e nodi d'amore fatti di ricamo, e foderato di ermellino, e colla testa coperta di cappuccio cremisi. Nel dì seguente alla messa presentavano i cavalieri all' offertorio una moneta d'oro, indi pranzavano col re. Assistevano al vespero in mantelli neri con cappucci simili, violetto essendo quello del re. Intervenivano ancora al mattutino de' defunti per l'anniversario, e nel giorno seguente alla messa offrivano un cero d'una libbra col proprio stemma. Nel di appresso assistevano alla messa cantata in onore della Beata Vergine. Nel 1496 Alessandro VI, ad istanza di Carlo VIII, figlio di Lodovico XI, confermò questo ordine:

In principio uffiziali dell'ordine erano il cancelliere, il registratore, il tesoriere e l'araldo, che portavano vesti lunghe di ciambellotto bianco foderate di panno celeste con cappucci di scarlatto, ed il cancelliere era semplice ecclesiastico: ma Francesco I variò il collare, sostituendo ai doppi nodi un cordoncino in memoria di sua madre Anna di Bretagna, istitutrice dell'ordine della Cordeliera (Vedi). Enrico II nel 1548 ordinò nel capitolo di Lione che i cavalieri portassero mantello di tela d'argento ricamato di tre mezze lune intrecciate di trofei, seminati di lingue e fiamme di fuoco, col cappuccio di veluto cremisi pure ricamato: che il cancelliere portasse mantello di velluto bianco e cappuccio di velluto cremisi; che il preposto ed il maestro di cerimonie, il tesoriere, il registratore e l' araldo avessero un mantello di raso bianco ed il cappuccio di raso cremisi, e che portassero una catena d'oro con conchiglia simile pendente; e che tutti i cavalierì presenti assistessero col re per la solennità dell'ordine nella cattedrale di Lione ai primi vesperi della festa di s. Michele, e nel seguente giorno alla gran messa e secondi vesperi; altri dicono che Enrico II volle che i divini uffizi si celebrassero nella santa cappella di Vincennes. Avendo Francesco II e Carlo IX per diverse circostanze aumentato grandemente il numero de'cavalieri, nel 1578 il re Enrico-III fondò l'ordine dello Spirito Santo (Vedi), principalmente per ridurre a nuovo splendore questo

di s. Michele di molto decaduto e comune, a cagione delle persone ch' erano decorate, non essendovi che pochissimi nobili, onde in Francia si diceva per proverbio: le collier de s. Michel à toutes bêtes, o l'ordre des bêtes de somme: ordinò dunque Enrico III. che chiunque venisse decorato della croce dello Spirito Santo, dovesse ancora prendere quella di s. Michele nel dì precedente al conferimento della prima, laonde le armi degl' insigniti venivano ornate dei due collari, ed essi chiamati cavalieri degli ordini del re. Tuttavolta introdotti nell'ordine nuovi abusi, ed avvilito dai particolari che lo avevano ricevuto senza dar prove di nobiltà e de' servigi prestati. queste esigette nel 1661 Luigi XIV quando operò la riforma completa dell'ordine; quindi nel 1665 fece un nuovo regolamento, prescrisse l'osservanza degli statuti compresi in sessantacinque capitoli, e ridusse a cento il numero dei cavalieri da lui scelti, oltre quelli dello Spirito Santo, e che tra essi fossero compresi sei ecclesiastici costituiti in dignità, e sei uffiziali delle compagnie reali, e niuno potesse essere decorato dell' ordine di s. Michele se non fosse cattolico, ben costumato, nobile per due generazioni, con altri requisiti; che ogni anno tutti i cavalieri si riuniranno capitolarmente nella sala de' francescani di Parigi, per esaminare i regolamenti necessari al mantenimento dell'ordine, presiedendo l'assemblea un cavaliere deputato dal re: e che la croce dell'antica forma e figura fosse per metà più piccola di quella dello Spirito Santo, a riserve della colomba che sta nel mezzo di questo, invece dovendovi

essere l'immagine in ismalto di s. Michele, pendente da nastro nero; tutti poi doveano portar la spada, tranne i mentovati sei ecclesiastici ed uffiziali, e le scarpe bianche, come si può vedere a p. 81 del p. Bonanni, che ne riporta la figura nel Catalogo degli ordini equestri. Le regole dell'ordine le registrò ancora il Sansovino, e l'ultima edizione degli statuti fu stampata a Parigi nel 1725. Luigi XVIII destinò quest'ordine per decorare i primari scienziati ed artisti, e quelli che si fossero distinti con nuove invenzioni ed intraprese utili allo stato, avendolo ristabilito con ordinanza de' 16 novembre 1816; ma dopo la rivoluzione del 1830 non

fu più conferito. MICHELE (s.), ordine equestre di Baviera. L'istituì a'29 settembre 1603 Giuseppe Clemente elettore di Colonia, come duca di Baviera, nella sua residenza di Monaco; indi venne solennemente confermato dal re di Baviera Massimiliano Giuseppe, nella revisione degli ordini reali, agli 11 settembre 1808. Il suo primiero scopo è il sostenere la religione cattolica, e difendere l'onore divino, cui si aggiunse il dovere di soccorrere i difensori della patria, con decreto de'6 agosto 1810 nella nuova conferma e riforma degli statuti dell'ordine, chiamandolo Ordine del merito di s. Michele. In principio l'ordine si compose di tre classi, cioè di gran croci che formano il capitolo, degli uffiziali e de'cavalieri, a cui più tardi fu aggiunta la quarta classe de' cavalieri onorari : per essere ammesso ad una delle tre prime classi bisogna dare prove di nobiltà. Il gran maestro nomina cavalieri onorari di suo proprio moto

e senza ammettere petizione, uomini di un merito distinto, non facendo differenza di nascita, di condizione o di religione, e nessun membro può essere eletto senza il beneplacito del re. Gli statuti prescrissero che vi debbono essere dieciotto gran croci, otto uffiziali, trentasei cavalieri, e dodici cavalieri onorari, tanto ecclesiastici quanto laici. Pio VII col breve, Quoniam inter militares equestres ordines, dei 5 febbraio 1802, Bull. Rom. Continuatio t. XI, p. 284, dichiarò ad onore di questo ordine, che quegli ecclesiastici che ne fossero insigniti godessero l'abito prelatizio e tutti i privilegi de' prelati domestici. Il regnante Luigi Carlo Augusto, con foglio governativo de' 14 settembre. 1846, pubblicò il regio decreto col quale stabili, che quest'ordine del merito di s. Michele si componesse di membri dell'ordine nazionale, di trentasei gran croci, di sessanta commendatori e di trecentoventi cavalieri. La dignità di gran maestro, coll' approvazione del re, viene conferita ad un principe del sangue, ed ultimamente lo era il duca Guglielmo di Baviera duca di due Ponti Birkenfeld. Sullo scudo di s. Michele, nella faccia della decorazione vi è l'epigrafe: Quis ut Deus? Sulle quattro parti della croce vi sono le iniziali P. F. F. P. che significano pietas, fidelitas, fortitudo, perseverantia. Nel rovescio vi è la leggenda: Dominus potens in praelio.

MICHELE e GIORGIO (ss.)
DELLE ISOLE JONIE, ordine equestre.
Pel trattato de' 23 maggio 1814
fu ceduta l' isola di Malta e sue
dipendenze all' Inghilterra, e per
quello del 5 novembre 1815 poste le isole Jonie sotto la protezio-

ne del sovrano della gran Bretagna, il re Giorgio III eresse l'ordine di san Michele e di san Giorgio a'27 aprile 1818, pubblicandosi gli statuti a' 12 agosto, indi riformati da Giorgio IV li 5 aprile 1826, e poscia dal re Guglielmo IV il 17 ottobre 1832. Il re della gran Bretagna è sovrano dell'ordine; un principe del sangue reale n'è il gran maestro, ed attualmente è il duca di Cambridge Adolfo Federico: in caso di assenza viene rappresentato dal lord primo commissario dello stato libero e indipendente della repubblica delle isole Jonie. L'ordine si compone di tre classi, cioè di gran croci, di commendatori e di cavalieri. Il numero de'gran croci è stabilito di quindici, non compreso il gran maestro, quello de'commendatori di venti, quello de' cavalieri di venticinque. Ciascuna di queste tre classi piglia posto subito dietro quella del nome medesimo dell'ordine del Bagno (Vedi); da ciò e dal limitato numero de'cavalieri di ogni classe, deriva che l'ordine di s. Michele e di s. Giorgio sia distintissimo. La placca della gran croce che forma l'insegna de'cavalieri, è composta di sette raggi di argento, separati da piccole liste di oro, e per di sopra si vede impressa in rosso la croce di s. Giorgio: lo scudo posto su tal croce ha l'essigie dell'arcangelo s. Michele, colla epigrafe: Auspicium melioris aevi. I commendatori oltre la decorazione portano una placca d'argento, e nella decorazione evvi l'immagine di s. Giorgio sullo scudo, colla leggenda suddetta. La festa solenne dell'ordine suole celebrarsi con magnifica pompa il 23 aprile, giorno in cui cade la festività di s. Giorgio,

MICHELE ARCANGELO (s.). La Chiesa onora s. Michele come arcangelo, od il primo e principale degli angeli, come il capo dell'armata celeste; il suo nome significa: chi'è simile a Dio ? Quis ut Deus ? Daniele parla di s. Michele nei capitoli X e XII: egli seppe nelle sue visioni, che l'angelo custode della Persia erasi fortemente adoperato in favore di questo paese, e che Michele, al quale era affidata la guardia degli ebrei, avea rimosso tutti gli ostacoli che si framettevano al loro ritorno dalla cattività. Gabriele disse a Daniele, ch'egli avea fatto per cio grandi sforzi in Persia per ventun giorni, e che Michele essendo venuto in suo soccorso, tutte le difficoltà erano state superate. Parlando Daniele della crudele persecuzione di Antioco, si esprime così: « Allora si leverà Michele, questo gran principe, ch'è il protettore dei figli del tuo popolo"; il che significa che questo arcangelo verrebbe in soccorso dei Maccabei e degli altri difensori degli israeliti. Credesi che sia stato Michele quell' angelo che condusse gli ebrei nel loro viaggio nel deserto, e di cui dicesi nel cap. XIII dell' Esodo : « Manderò il mio angelo, il quale vada innanzi a te". L'apostolo s. Giuda riferisce la contesa che Michele ebbe col demonio per la sepoltura del corpo di Mosè, e raccomanda la pietà, l'umiltà e la modestia coll' esempio di questo arcangelo, che lasciando i rimproveri e le maledizioni. contentossi di dire al suo avversario: " Il Signore ti soggioghi". S. Giovanni nell'Apocalisse, cap. XII, ci fa la descrizione di un altro combattimento tra Michele ed il demonio, a motivo della Chiesa figu-

rata dalla donna ch'era fuggita nel deserto, dove Dio le aveva preparato un ritiro. Fu da questo passo che venne conchiuso, che l'arcangelo s. Michele era il tutelare ed il difensore della Chiesa cristiana. La festa di s. Michele si celebra ai 20 di settembre dal quinto secolo in poi. Essa era certamente stabilita nella Puglia nel 493, e se ne riporta l'istituzione nell'occidente alla dedicazione della celebre chiesa di s. Michele sul Monte Gargano, oggi Monte sant' Angelo nel regno di Napoli; per ciò è detta la Dedicazione di s. Michele nei martirologi di s. Girolamo, di Beda, ec. Benchè s. Michele sia nominato solo nel titolo di questa festa, apparisce però dalle orazioni della Chiesa esserne oggetto tutti i santi angeli. Celebravasi nello stesso giorno in occidente la dedicazione di molte altre chiese intitolate del santo arcangelo, principalmente di quella ch'era sulla mole Adriana. Il culto di s. Michele e degli angeli non fu meno celebre in oriente posciachè Costantino ebbe abbracciato il cristianesimo. Sappiamo da Sozomeno che questo imperatore fece fabbricare in onore del santo arcangelo una chiesa che si chiamò Michaelion e nella quale Dio operò dei miracoli: era questa forse quattro miglia lungi da Costantinopoli. Nella stessa città eranvi quattro chiese dedicate a s. Michele, e crebbe il numero di esse fino a quindici, tutte di fondazione imperiale.

La Chiesa cristiana celebra inoltre tre apparizioni di s. Michele. La prima è quella di Colossi nella Frigia, della quale non si sa distintamente il tempo, la cui festa è fissata a' 6 di settembre in tutte le chiese di oriente. La seconda è quella sul Monte Gargano, di cui parlammo all'articolo Apparizione di san Michele arcangelo. La terza è quella che il santo arcangelo fece ad Autherto od Otberto vescovo d'Avranches, su di uno scoglio chiamato la tomba od il periglio del mare, nel golfo tra la Normandia e la Bretagna, dove trovasi l'abbazia di s. Michele: questa apparizione accadde verso l'anno 706, e la festa fu sempre di poi celebrata in Francia ai 16 di ottobre. V. Maneredonia.

MICHELE DE'SANTI (beato). Nacque in Catalogna, nella città di Vich, a'29 settembre 1591, di Enrico Augemit e di Margherita di Monserrada, ambedue ragguardevoli per casato e per probità. Essi si presero grandissima cura dell'educazione del loro figliuolo, il quale fino dai più verdi anni mostrò molta inclinazione alla pietà. Perduti i genitori, uno de'suoi zii incaricossi della tutela di lui, e lo allogò presso un mercante. Il suo primitivo spirito di fervore e di mortificazione non venne meno fra le occupazioni del commercio, alle quali accudendo eziandio con somma esattezza, si meritò l'ammirazione del suo padrone e di quanti il conobbero. Sentendosi chiamato ad un genere di vita più perfetto, partecipò al padrone la sua risoluzione di entrare nello stato religioso; si recò a Barcellona, e andò a presentarsi al superiore di un convento di trinitari, nel quale fu ricevuto. Dopo tre anni di prove, fece professione a Saragozza, il 30 settembre 1607, in un'altra casa dell'ordine. Nel 1619 passò ad Alcalà, e vi pronunziò di nuovo i suoi voti. I superiori lo man-

darono a cominciare gli studi all'università di Baez: a Salamanca terminò il corso di teologia, e fu ordinato sacerdote. Da quel momento egli si occupò interamente in tutte quelle opere che potevano procurare la gloria di Dio e la salute delle anime. Il suo merito e le sue virtù indussero i suoi fratelli ad eleggerlo due volte suneriore del convento di Valladolid, casa a cui egli rese assai grandi servigi. Iddio lo innalzò ad un alto grado di contemplazione, gli diede lo spirito di profezia ed il potere di far dei miracoli. In capo ad alcuni anni di fatiche a vantaggio della religione, terminò la sua santa carriera nel 1625, trentesimo quarto di sua vita. Il Papa Pio VI lo beatificò nel 1779.

MICHELE, Cardinale. Michele cardinale prete fu incaricato da Costantino Papa del 708 di trasferirsi in Costantinopoli, col carattere di apocrisario all'imperatore Anastasio, per congratularsi nel pontificio nome di sua assunzione al trono imperiale, come ancora per confermarlo nella fede ortodossa, e per riconciliare colla Chiesa molti vescovi penitenti, ch' erano miseramente caduti. Fu di tal facondia ed erudizione fornito, che colla forza degli argomenti e colla perspicacia e vivacità dell'ingegno convinceva coloro che avevano opinioni contrarie ed opposte alla cattolica fede. Gregorio II immediato successore di Costantino lo confermò nella antica carica, quantunque il Baronio sia d'opinione che un altro cardinale dello stesso nome, diverso dal nostro, fosse da quel Pontesice spedito a Costantinopoli. Si crede però che sia lo stesso, tanto più che gli antichi scrittori non fanno alcun motto della partenza del nostro cardinale dalla corte dell'imperatore in occasione del nuovo Papa. D'ordine di s. Gregorio II, il cardinal legato depose Giovanni pseudo patriarca costantinopolitano, e di universale sentimento del clero e popolo collocò sopra quella sede Germano santissimo arcivescovo di Cizico, soggetto insignemente zelante della purità della cattolica fede. Restituitosi a Roma dopo tante e sì egregie azioni, vide il termine de'suoi giorni verso l'anno 720.

MICHELI GIOVANNI, Cardinale. Giovanni Micheli nobile veneziano, uomo di gran talento e pari dottrina, nipote per canto materno di Paolo II, fu da questi a' 21 novembre 1468 creato cardinale diacono di s. Lucia in Septisolio, quindi nel 1471 fatto vescovo di Verona, a cui nel 1485 Innocenzo VIII aggiunse la chiesa di Padova, dove mostrossi padre de' poveri e mecenate de' letterati. Tuttavolta scrive il Marcelli contemporaneo canonico di Padova, che il cardinale rinunziò subito alla chiesa di Padova, e mai ne prese il possesso, quantunque l' Ughelli ed il Ciacconio affermino averla tenuta tre anni. Mentre governava quella di Verona, Sisto IV restituì alla cattedrale la dignità dell'arcidiacono, che goduto avea fino dai tempi i più remoti, e l'imperatore Federico III, essendo di ritorno da Germania, passando per Verona prese alloggio nell'episcopio. Innocenzo VIII lo decorò del titolo di patriarca di Costantinopoli, quindi lo incaricò della legazione dell'esercito pontificio contro Ferdinando re di Napoli, ed egli con ammirabile prudenza e destrezza si maneggiò così bene, che stabili nell'Italia la

pace tanto desiderata. Siccome però era assai ricco e dovizioso, pei maneggi di Cesare Borgia che accusollo ad Alessandro VI di falsi delitti, fu posto in Castel s. Angelo, e vi perdè miseramente la vita a mezzo di un potente veleno, apprestatogli da un domestico, che ne pagò la pena sotto Giulio II. Morì il cardinale nel 1503, in età di 57 anni, e 35 di cardinalato, essendo vescovo di Porto, chiesa che avea ottenuta da Alessandro VI nell'agosto 1492. Rimase sepolto in Roma nella chiesa di s. Marcello. presso al lato destro della porta, in un magnifico e antico sepolero, sull'urna del quale vedesi la statua del cardinale vestito in abiti pontificali, e nella sua base si legge onorevole iscrizione. Lasciò per testamento la somma di quattordicimila scudi per la fabbrica della cattedrale di Verona, a cui inoltre donò tutta la sua ricca suppellettile da dividersi colla chiesa di Padova. Tutti convengono nell'elogio di personaggio di gran dottrina, protettore degli uomini eruditi e letterati, e padre dei poveri.

MICHELINA (beata). Nata a Pesaro d'illustre famiglia, fu maritata in età di dodici anni ad un signore della casa dei Malatesta. A vent'anni perdette lo sposo, e poco dopo l'unico figlio. Questa doppia perdita, che vivamente la commosse, la distaccò affatto dal mondo, e la decise ad entrare nel terzo ordine di s. Francesco. La sua pietà parve follia a' suoi genitori, i quali la fecero rinchiudere in una torre; ma rimasta in libertà, se ne giovò per darsi alla pratica delle opere di misericordia, e per fare un viaggio alla Terrasanta. Morì uella sua patria, in età di cinquantasei anni, a'19 giugno 1356. La santa Sede approvò il suo culto nel 1737, e ne fissò la festa al dì della sua morte.

MICONE (Miconen). Città vescovile, capoluogo dell'isola del suo nome nell'Arcipelago, nel dipartimento greco delle Cicladi settentrionali, sulla costa occidentale, a 60 leghe da Tripolitza, con porto buonissimo, e più di 4000 abitanti. L'isola di Micone o Miconi, Myconos, è di forma triangolare, che al nord ha l'altro porto di Panormo; gli abitanti cogli idrioti sono riputati i più abili marini dell'Arcipelago. Il prelato di Tine (Vedi) si qualifica anche vescovo di Micone, ove all'occorrenza manda un sacerdote, e vi rimane una chiesa con pochissimi cattolici, almeno indigeni.

MICROLOGO. Operetta assai stimata sui riti e sulle cerimonie della Chiesa, che si attribuisce a Giovanni scrittore francese, o piuttosto italiano, del secolo XII, intitolata: De ecclesiasticis observationibus, che il Berlendi, Delle oblazioni all'altare, edizione seconda, chiama libro ripieno di santa e vera erudizione, e che merita in materia di riti di essere ad ogni altro preposto; ma dice non potersi certamente asserire chi ne sia stato l'autore: ne tratta a p. 103 e seg. riportando pure le diverse opinioni, e parlando del Micrologo, libro di musica composto da Guido d'Arezzo monaco pomposiano (su di che V. Musica), e del Micrologo della vita di Carlo Magno. Enrico Warthon, nel suo supplemento all'Usserio sulle scritture, a pag. 350 cita un libro mss. col nome d'Ivone di Chartres, intitolato: Degli uffizi ecclesiastici, e dice, che questo libro è lo stesso che il Micrologo stampato tante volte, e di cui finora veramente non se ne conosce bene l'autore; ma mentre negli stampati 'è desso composto di soli 62 capitoli, nel mss. di Warthon in vece se ne contano 71. Gli otto primi, che mancano nelle nostre edizioni, trattano del mattutino e delle laudi, delle ore di prima, terza, sesta, nona, del vespero e della compieta. Il nono capitolo è sull'introito della messa: è con questo capitolo che comincia il Micrologo stampato; in testa dell'opera del mss. di Warthan leggesi il nome d'Ivone vescovo di Chartres, locchè esclude qualunque equivoco. Si nuò aggiungere sull'asserzione di Warthon che la scrittura del mss. corrisponde al tempo nel quale viveva Ivone, cioè alla fine del secolo XI od al principio del XII. L'autore qualsiasi del Micrologo, si occupa della spiegazione delle cerimonie della chiesa romana, e si dà ad onore di averne imparate molte dalla bocca stessa del dotto Papa s. Gregorio VII, eletto nel 1073, morto nel 1085. La prima edizione del Micrologo è dovuta a Giacomo Le Fevre d'Etaples che lo fece stampare a Parigi nel 1510, col nome di Bernone abbate di Richenou o Augiense. Ivi nel 1527 fu ristampato insieme al trattato d' Eckio sul sagrifizio della messa. Giovanni Cochlee ne fece una terza edizione a Magonza nel suo Specchio dell'antica divozione verso la messa; ma pubblicò i soli primil 22 capitoli del Micrologo che riguardano particolarmente la celebrazione della messa; su quella di Cochlee furono fatte l'edizioni di Venezia nel 1527 e di Roma nel 1500. Pamelio fece nuovamente stampare il

Micrologo ad Anversa nel 1565, ed aumentò la sua edizione di 40 capitoli. Indi nel 1568 Melchjorre Hittorp inserì il Micrologo nella sua Raccolta degli scritti liturgici . Venne altresì pubblicato posteriormente nella Biblioteca de padri, e trovasi nel t. XVIII di quella di Lione. Si possono distinguere due parti del Micrologo: la prima riguarda la celebrazione della messa secondo il rito romano; la seconda tratta delle diverse altre pratiche della Chiesa sotto il pontificato di s. Gregorio VII. Vi sono riferite dettagliatamente le parti dell'ussizio delle quattro tempora e delle quattro seguenti domeniche. Trovansi pure diverse osservazioni sulla disposizione degli uffizi dell'avvento, sulla notte di Natale, sull'uffizio della festa di s. Stefano e degli Innocenti, sull'usfizio della domenica e dell'ottava della Natività, sulla festa dell'Epifania, e sulle domeniche che seguono.

MIDA (s.). V. ITA (s.).

MIDA (s.). P. 174 (s.).
MIDAIUM, Medaeum, Medaium.
Sede vescovile della Frigia Salutare, nell'esarcato d'Asia, sotto la metropoli di Sinnada, eretta nel V secolo. Ne furono vescovi Epifanio che fu al concilio di Calcedonia; Giovanni che intervenne a quello di Costantinopoli sotto Menna; Costantino che fu al V concilio generale; Teodoro sottoscrisse ai canoni in Trullo; Giorgio fu al VII concilio generale; e Metodio a quello di Fozio, nel pontificato di Giovanni VIII. Oriens christ. tom. I, p. 861.

MIDDELBURGO, Middelburgum o Medioburgum. Città vescovile de'Paesi Bassi, capoluogo della provincia di Zelanda, di circondario e di cantone, a 28 leghe da

Amsterdam, in mezzo all'isola di Walcheren, che si trova alle bocche dello Schelda sopra un largo canale, e comunica col mare del nord; canale scavato nel 1816 e 1817 in sostituzione dell'antico porto della città interamente colmo. È residenza del governatore della provincia e di altre autorità: Questa città, di forma quasi semicircolare, è grande e bella; le sue fortificazioni furono in parte distrutte, ma conservò de'ripari con bastioni, cinti da una fossa larga e profonda. Il palazzo pubblico situato nella gran piazza è osservabile per la sua gotica architettura, e sopra vi sta un'alta torre; la facciata è adorna di venticinque statue degli antichi conti e contesse di Zelanda. La piazza Rotonda è circondata di viali d'alberi, e di bei fabbricati detti dell'abbazia, e così pure dell'edifizio dell'ammiragliato; si osserva inoltre la chiesa di s. Pietro, antica cattedrale, che contiene molti bei mausolei, gli edifizi della compagnia delle Indie e del commercio, gli arsenali, i fabbricati del pubblico peso, il quartiere Molen-Water ed i pubblici passeggi. Vi sono diversi stabilimenti scientifici, come la società zelandese per tutti i rami di letteratura, arti e scienze, che ha biblioteca, museo di storia naturale, collezione di medaglie e di oggetti rari. Un tempo il suo commercio era assai considerabile; nomina otto membri agli stati di Zelanda, e tra gli altri fu patria del poeta Adriano Beverland, e del teologo Melchiorre Leydeker. I dintorni sono paludosi e pregiudizievoli, e l'uragano del 1825 terribili guasti alla città.

Middelburg (piazza di mezzo) prese il nome dalla sua situazione

nel mezzo di Walcheren. In origine era un piccolo villaggio, che i signori di Borsselle ingrandirono poscia, e fecero cingere di mura nel 1132. Dopo un assedio di 22 mesi la città fu presa agli spagnuoli nel 1574, da Guglielmo I principe d'Orange, capo de' confederati, e riunita alle Provincie-Unite, di cui fece parte sino al 16 maggio 1705, in cui ceduta alla Francia fu incorporata nel territorio francese a' 2 ottobre. Compresa prima nel dipartimento della Schelda, divenne poscia il capoluogo del dipartimento delle Bocche della Schelda, Gl'inglesi la presero nel 1800 nella loro spedizione contro l'isola di Walcheren, ma furono costretti evacuarla nel medesimo

La sede vescovile, ad istanza di Filippo II re di Spagna, fu istituita da Paolo IV a' 12 maggio 1550 colla bolla Super universa, dichiarandola suffraganea della metropoli d' Utrecht. Stabilì la diocesi nel territorio di 56 miglia di lunghezza e 33 di larghezza, ed al vescovo gli assegnò tremila ducati d'oro annui dalle decime, e millecinquecento ducati da detto re, cui diè il diritto di nominare a questa chiesa. Ne fu primo vescovo Nicola Castro o de Castel, ma i suoi successori non risiedettero mai a Middelburg, perchè la città e tutta la Zelanda avea abbracciato le nuove fatali opinioni religiose della pretesa riforma, onde il vescovato durò soli tredici anni. Al presente Middelburg è un decanato della missione d'Olanda, con otto stazioni, altrettanti pastori e più di 2000 cattolici con una chiesa.

MIESGHIERTO. Sede vescovile armena sotto il cattolico di Sis, di

cui furono vescovi Precursore che fu al concilio di Sis, e Nierse cui scrisse il Papa Innocenzo XI. Oriens

christ. t. I, p. 1436.

MIGAZZI CRISTOFORO, Cardinale. Cristoforo de Migazzi de Valle a Sulletturin, nacque da nobile famiglia in Trento a' 20 ottobre 1714. Educato nelle scienze, secondo la sua distinta condizione, ben presto mostrò desiderio di abbracciare lo stato ecclesiastico, e ne effettuò poscia la vocazione. Benedetto XIV lo dichiarò arcivescovo di Cartagine in partibus, quindi colla ritenzione del titolo arcivescovile, nel concistoro de'20 settembre 1756 lo traslatò al vescovato di Vaccia in Ungheria, e nell'anno seguente a'22 maggio lo trasferì alla chiesa arcivescovile di Vienna d'Austria, Clemente XIII nel concistoro de'23 novembre 1761 lo creò cardinale dell'ordine de' preti, rimettendogli la berretta cardinalizia per monsignor Mantica di Udine, cameriere segreto e segretario d'ambasciata dello stesso Papa, poi cardinale. Intervenne successivamente ai conclavi di Clemente XIV e Pio VI, ed ebbe per titolo la chiesa de'ss. Quattro Coronati, divenendo poscia primo cardinale dell'ordine de preti. Venne annoverato alle congregazioni de'vescovi e regolari, di propaganda fide, de'riti, delle indulgenze e sacre reliquie, non che fatto protettore dell'ordine de' monaci di s. Paolo primo eremita. Allorchè Pio VI nel 1782 si recò a Vienna dall'imperatore Giuseppe II, il cardinale si recò ad incontrarlo e ad ossequiarlo nel castello di Stuppach, e nella sua permanenza in Vienna ricevette testimonianze di particolare stima e benevolenza dal Pontefice. Assistette

alle sacre funzioni che vi celebrò, e l'accompagnò in diversi luoghi che Pio VI onorò di sua presenza, incedendo nella carrozza pontificia : e nella messa pontificale che celebrò nella metropolitana nel giorno di Pasqua, il cardinale fece da vescovo assistente al trono ed all'altare. Nella partenza di Pio VI si trovò nell'abbazia di Molk, ove gli celebrò la messa ed augurò prospero viaggio. Per l'elezione di Pio VII non potè il cardinal recarsi al conclave di Venezia, e finalmente giunto alla età grave d'anni ottantotto e mezzo circa, morì in Vienna a'14 aprile 1803, venendo esposto nella sua metropolitana decorosamente, ed ivi restò sepolto, avendo goduto quarantadue anni la dignità cardinalizia. Fu compianta la sua perdita per le virtù ed eccellenti doti che lo fregiavano, pel zelo pastorale, e pei benefizi da lui fatti all' arcidiocesi.

MIGLIORATI Costmo, Cardinale. V. Innocenzo VIII Papa.

MIGLIORATI GIOVANNI, Cardinale. Giovanni Migliorati di Sulmona, eccellente dottore nel diritto canonico, Bonifacio IX lo surrogò al di lui zio cardinal Cosimo nell'arcivescovato di Ravenna l'anno 1400, ove introdusse i carmelitani, a'quali concesse il tempio di s. Giovanni Battista. L' Agnello non solo diminuisce la sua dottrina, ma aggiunge che giammai risiedè nella sua chiesa, e non fu gran fatto economo de' beni ecclesiastici. Divenuto lo zio Papa Innocenzo VII. a' 12 giugno 1405 lo creò cardinale prete di s. Croce in Gerusalemme, coll'amministrazione perpetua della sua chiesa. Intervenne al concilio di Pisa ed ai conclavi ch' ebbero luogo al suo tempo, morendo in Bologna nel 1410, e fu sepolto nella chiesa di s. Petronio con semplice iscrizione.

MIGLIORATI Cosimo, Cardinale. Cosimo Migliorati romano, denominato Orsini a cagione della madre ch' era di questa illustre famiglia, o come pretendono altri napoletano qual discendente d'Innocenzo VII. Professò nell'ordine di s. Benedetto, e fu abbate di Farfa, quindi da Sisto IV fu nel 1479 promosso ad arcivescovo di Trani, ed a'5 maggio 1480 a cardinale prete del titolo di s. Sisto. Ma dopo venti mesi di cardinalato colpito da fulminante apoplesia, terminò il corso de'suoi giorni in Bracciano nel 1481, e trasportato al monastero di Farfa fu ivi sepolto in un mausoleo di marmo.

MIGNANELLI FABIO, Cardinale. Fabio Mignanelli patrizio sanese, soggetto assai inoltrato nelle buone lettere e nelle scienze, laureato nell'una e l'altra legge nell'università della patria, nella quale lesse pubblicamente per alcuni anni, avendo fatto molti progressi in quella facoltà. Trasferitosi a Roma, sposò Antonina sorella del cardinal Capodiferro, che ad esimia bellezza e pari pudicizia univa la cognizione delle lingue greca e latina, quale dopo averlo fatto lieto di un figlio, per mezzo di cui propagossi poi in Roma la prosapia Mignanelli, essendo rapita dalla morte gli diede agio d'applicare l'animo alle cose di chiesa. Ottenuto un luogo tra gli avvocati concistoriali, colla mediazione del cardinal Capodiferro fu destinato nunzio al senato veneto, e poi alla corte di Vienna a Carlo V, dove condusse ad ottimo fine le incumbenze delle quali era stato incaricato. In appresso

venne trascelto al governo della Marca, e nel 1541 da Paolo III alla vicelegazione di Bologna, dove essendo legato il cardinal Bonifacio Ferreri, ricevè tal Pontefice che ritornava da Lucca dopo il colloquio avuto in quella città con Carlo V, che nel 1540 l'avea nominato al vescovato di Lucera. Con tal carattere intervenne al concilio di Trento, e fu uno de' vescovi che si distinse per la sua dottrina, in premio della quale e degli altri suoi meriti Giulio III a' 20 dicembre 1551 lo creò cardinale prete del titolo di s. Silvestro in Capite. Indi lo fece prefetto della segnatura di giustizia, e con felice successo delegato a Siena per quietare i tumulti destatisi in quella città, che trovavasi in gran pericolo per aver cacciato il presidio spagnuolo di Carlo V. Due anni dopo la sua promozione alla porpora fu dal vescovato di Lucera trasferito da Giulio III a quello di Grosseto. Venne oltre a ciò deputato, ma senza successo, insieme col cardinale de la Baume, a comporre una molesta e spinosa controversia sui confini, e su certi castelli occupati e molti danni fatti nella Campagna romana dalle truppe di Pietro di Toledo vicerè di Napoli sotto Paolo IV. Morì in Roma nel 1557 in riputazione di gran cardinale, d'anni 61, dopo aver col suo suffragio contribuito alle elezioni di Marcello II e Paolo IV, e fu sepolto nella chiesa di s. Maria della Pace senza alcuna funebre memoria. Scrisse un libro sul peccato originale e la giustificazione, che dedicò ai padri congregati nel concilio di Trento.

MILANO GIANLODOVICO, Cardinale. Gianlodovico Milano da Valenza nella Spagna, quantunque gio-

vane di età, ma di gran senno fornito e d'ottima indole, lo zio Calisto III lo fece vescovo di Segovia, ed a' 20 febbraio 1456 lo creò cardinale prete, pubblicandolo a' 18 settembre, e conferendogli per titolo la chiesa de' ss. Quattro, Dipoi lo nominò vescovo di Lerida, legato di Bologna e commissario apostolico per sedare le controversie ch' eransi eccitate nel principato di Catalogna e nella contea di Barcellona, tra il comune di quelle provincie e Giovanni re d'Aragona. Dopo essere intervenuto ai conclavi di Pio II e Paolo II, essendo stato assente da quelli di Sisto IV, Innocenzo VIII ed Alessandro VI, morì nella Spagna in età decrepita nel 1508, dopo 52 anni di cardinalato, e su sepolto in Lerida nella chiesa di s. Anna dei domenicani, a norma di sua testamentaria disposizione.

MILANO (Mediolanen). Città con residenza arcivescovile, antichissima d' Italia, nobilissima e magnifica capitale del regno Lombardo-Veneto (Vedi), capoluogo del governo del suo nome, di provincia e di quattro distretti che rinchiudono novantotto comuni; a 50 leghe da Venezia, altra capitale di detto regno, 140 da Vienna, 110 da Roma, e 160 da Parigi. Longitudine est 6°, 51', 16"; latitudine nord 45°, 8', 2". È posta in una pianura fertile e ridente, circondata a qualche distanza da amene, ubertose e deliziose collinette, e dolcemente inclinata dal nord al sud, sulla riva sinistra dell' Olona. Mediante tre canali navigabili, il Naviglio grande, che viene dal Ticino, il canale Martesana, che deriva dall' Adda e che circonda la maggior parte della città propriamente detta, e quello

di Pavia, questa città comunica col Po, e quindi col mare Adriatico. E residenza del vicerè, d'un comando militare e di un governatore; di un magistrato camerale, di una corte d'appello, di un tribunale civile, di uno criminale ed uno di commercio, di una congregazione centrale, e di un istituto imperiale e reale di scienze, lettere ed arti, di un'accademia di belle arti, ec. Questa celebratissima città ha la forma di un poligono irregolare. E cinta di mura con bastioni, tranne lo spazio dal Portello alla porta Tenaglia, dove non avvi che un semplice muro di circonvallazione; queste fortificazioni sono però deboli troppo per servire di difesa. Un tale circuito che rinchiude gli antichi sobborghi ha dodici porte, cioè sei principali e sei minori. Fra le prime si distinguono l'Argentea detta ora Orientale e Renza per corruzione, che dicesi anticamente dedicata al sole; incominciata nel 1784 e costrutta in due spartiti edifizi sui disegni del Piermarini, non ebbe allora compimento: demolitisi questi due fabbricati, vennero eretti sul sito stesso due grandiosi corpi ad uso di barriera, secondo il disegno del Vantini; la Romana costrutta nel 1598 per condecorare il ricevimento di Margherita d'Austria, destinata sposa a Filippo III monarca di Spagna e duca di Milano, tutta in pietra e con bei lavori; la Ticinese, detta anche di Marengo, di recente costruzione, e d'architettura del marchese Cagnola, decorata da un maestoso arco isolato di magnifica costruzione. Le altre porte maggiori sono la Vercellina, disegno del Canonica, del 1805; la Comasina, fabbricata in

pietra arenaria, e compita nel 1826 a spese de'negozianti; e la Nuova, eretta nel 1812, sui disegni del professore Zanoia, tutta pure di pietra arenaria; e di elegante ordine corintio. Sono le sei minori quelle della Tosa o Tonsa, Vigentina, Lodovica, Portello del castello, l'Arco della piazza d'armi, Tenaglia. Dal secolo XI sino al fine del passato la città dividevasi in sei porte, oltre le minori dette Pusterle, con stemma proprio, quali vedonsi ancora nello stendardo di s. Ambrogio. Alle dette porte si possono aggiungere due altri accessi per le barche del canale Naviglio, le cui acque, derivate dall' Adda e dal lago di Como, entrano in città presso la porta Nuova, il qual canale coll' altro Naviglio delle acque provenienti dal Ticino e dal Lago Maggiore, oltre il beneficio dell' irrigazione nell'adiacente pianura, e quello della navigazione felicemente continuata fino all' Adriatico, da dove giungono le merci fino alla riva, formano particolarmente il comodo e la ricchezza della città per la facilissima comunicazione colla stessa de' paesi e luoghi vicini ai canali medesimi, massime pel trasporto dei prodotti e materiali d'ogni genere, come di massi di marmo e granito, di cui tante belle colonne e numerosissime adornano questa città,

Essa è fabbricata in generale con poca regolarità; le strade sono bene lastricate, alcune larghe, tutte con canali coperti e sotterranei che ricevono le pioggie, senza l'inconveniente de' stillicidii, e s'immettono ne' canali sotterranei maggiori destinati allo spurgo della città e comodo degli abitanti. Le case, generalmente ben fabbricate, hanno da tre a cinque piani; molte sono

bellissime e meritano il nome di palazzi, essendo fra questi osservabile quello vastissimo e di grandiosa architettura della famiglia Serbelloni, la cui facciata è imponente, magnifico l'atrio interno, ed elegante il cortile adorno di portici, distinguendosi nel mezzo della facciata un bellissimo pezzo architettonico con colonne isolate, che forma una maestosa loggia, decorata d'un grande bassorilievo di stucco rappresentante alcuni avvenimenti storici di Milano del tempo di Federico I. Fra gli altri pubblici edifizi, monumenti principali, rami diversi di amministrazione, e stabilimenti civili, militari e giudiziari sparsi per la città, si distingue il palazzo della corte rifabbricato nel passato secolo, sugli avanzi dell'antico palazzo ducale, con facciata di ordine jonico moderno, disegno di Piermarini, con vasto cortile, magnifico scalone, adorno ne' suoi ricchi e comodi appartamenti di belle pitture, distinguendosi soprattutto il gran scalone di ordine corintio, detto delle cariatidi. Il palazzo arcivescovile, dono dei duchi Visconti, alla bramantesca, ristorato ed ornato dall' arcivescovo Guido Antonio Arcimboldi, sul finire del XV secolo nel 1494, diviso in due separati cortili, il più magnifico dei quali d'ordine di s. Carlo venne costrutto dal Pellegrini, di cui è pure la facciata del palazzo, del quale per altro non fu eseguita che la sola porta maestosa, ed il suo compimento lo ebbe dal ricordato Piermarini: la bella galleria fu donata dall' arcivescovo Monti, con abitazione de' canonici maggiori, i beneficiati minori abitando nell' ospizio parallelo all' arcivescovato stesso, il quale sta annesso al duomo. Il palazzo del governo, il cui interno consiste in un ampio quadrato arcato con colonne, e due belle ed ornate scale, che mettono a vari comodissimi appartamenti, i quali servono di residenza al governatore, e a diversi uffizi appartenenti al governo, con gran facciata adorna di una loggia grandiosa.

Il palazzo della contabilità, edifizio di Fabio Magnone, altra volta collegio Elvetico, e di cui s. Carlo fu il primo a concepire l'idea per la educazione de' seminaristi svizzeri, e per opporsi alla propagazione dell'eresia sotto la direzione degli umiliati. Ne fu benemerito Gregorio XIII, che gli diè nuova vita e lo affidò per la istruzione scientifica ai gesuiti in Brera nel 1579, quindi dopo averlo sovvenuto col suo asse privato, nel 1584 gli assegnò i frutti della commenda della Madonna del Prusseno: oltre s. Carlo che gli assegnò benefizi, il suo cugino cardinal Altemps vi unì la sua commenda di Mirasole, acciocchè vi avessero posto 24 chierici della diocesi di Costanza, Gli alunni vestivano di saia rossa. Vi erano ammessi i giovani grigioni, svizzeri, vallesi, e specialmente di Friburgo e Soletta, i cui cantoni nominavano quattro posti; sei posti vi avea il vescovo di Coira. Vi si studiava teologia dommatica e scolastica, sacra scrittura, santi padri, non che le controversie per acquistare capacità di confutare gli errori di Lutero, Zuiniglio e Calvino. Soppresso il collegio da Giuseppe II, fu destinato ad uso di residenza del governo di allora: l'edifizio fu fatto dal magnifico cardinal Federico Borromeo. La sua architettura è bellissima, e non teme questa fabbrica il confronto di qualunque monumento dell'antichità, sia per la purezza dello stile, sia per la imponente grandiosità che vi domina; vi si entra per due cortili circondati da portici con colonnati di granito roseo, che vengono riuniti da uno de'suoi tre grandi vestiboli, servendo gli altri, uno d'ingresso, ed il terzo di comunicazione ed accesso ad una gran sala: le ampie abitazioni tanto del piano terreno, quanto del superiore servono ora per gli uffizi della direzione generale della contabilità, ivi collocata: la repubblica Cisalpina vi aveva posto il corpo legislativo de'giuniori, e il regno d'Italia il ministero della guerra, poi il senato. Gli elvetici nel giugno 1797 cessarono di godere i posti nel collegio, e i beni furono dati all'ospedale maggiore in compenso de' soldati infermi che avea mantenuti. Pei reclami degli svizzeri, l'imperatore d'Austria ristabilì 24 posti per alcuni elvetici nel 1841 coll'annuo assegno di 1000 lire, onde studiare in Milano per sei anni la fisolofia e teologia.

La direzione generale delle pubbliche costruzioni, acque e strade è in piazza s. Marta, colla stamperia reale: prima era nel palazzo detto la canonica. La stamperia reale, già ducale, onorifico ed assai vantaggioso stabilimento, con numero considerabile di torchi, cioè trentasei, ove sonovi impiegati più di cento trenta operai, oltre alle persone addette agli uffizi di amministrazione, con fonderia di scelti caratteri, litografia, calcografia, cartiera, ec. L'introduzione della tipografia in Milano è generalmente assegnata al 1469, su di che dà importante documento il Marini, Archiatri t. II, p. 209 e seg., rettificando il Sassi che dottamente

scrisse dell'origine e de' progressi dell'arte d'imprimere i libri Milano, in cui ora sonovi più di 40 tipografie. La zecca è un grandioso stabilimento monetario, eretto nel 1778, considerato come uno de' migliori esistenti, tanto per la quantità delle macchine che servono alla fabbricazione delle monete, quanto per l'ottimo sistema introdotto, e per la scelta degli artefici ed operatori di ogni genere, ammirandosi in esso tutti i congegni necessari alla fusione e partizione dei metalli: il suo gabinetto numismatico fu trasferito a Brera nel 1817. La zecca di Milano risale ai tempi dei romani, essendo conosciute le due monete d'oro di Luitprando e Desiderio re de'longobardi, ivi battute. Stabilita l'immunità, Lotario diede privilegio di batter moneta all' arcivescovo, come conte della città, e con l'impronta dell' imperatore: costituitasi la città a repubblica, rivendicò tal diritto regio, battendosi monete colla croce patria e l'effigie di s. Ambrogio: Azone Visconti pel primo ne impresse in proprio nome, Osserva il Muratori, diss. XXVII, che fino da antichissimi tempi cominciò questa nobilissima città a goder il pregio della zecca e del batter moneta, a fronte della vicinanza di Pavia; poichè tanta sempre fu la dignità e lo splendore di questa metropoli dell'Insubria, che non meno i re longobardi, che gl'imperatori franchi e tedeschi, a riserva di Federico I, vollero sempre in essa conservato quell'onore, perchè ivi sovente i re ed imperatori posero la loro sede, e vi presero talvolta la Corona ferrea (Vedi); anzi anche sotto gl'imperatori cristiani nel secolo IV, si trovano monete battute in Milano; che parimenti in tempi de're goti continuasse ivi la prerogativa della zecca, sembra molto credibile. Veramente Federico I distrutta Milano non soppresse la zecca, ma da s. Mattia alla Moneta dove stava, la stabilì in un vicino villaggio, dove si coniò moneta imperiale, imitata per tutta Italia, e che fra i milanesi ebbe corso nominale fino al 1778. L'istituto geografico-militare, grandioso ed utilissimo stabilimento eretto e dalla sovrana munificenza protetto, in cui vedesi una ricca collezione di mappe, carte geografiche, stromenti relativi, e scelta biblioteca. Il monte del regno Lombardo-Veneto, edifizio d'ordine jonico, disegno di Piermarini, eretto sui caseggiati dell'antica famiglia Marliani, ed aperto il 5 settembre 1753, col nome di Monte s. Teresa, indi riaperto nel 1804 sotto quello dell'amministrazione de' fondi del debito pubblico, nel luglio 1805 denominato Monte Napoleone, dal 1814 al 1821 provvisoriamente chiamato Monte dello stato, e che nel gennaio 1821 assunse la denominazione presente di Monte del regno Lombardo-Veneto: stanno in questo locale riuniti vari uffici. quelli cioè della prefettura del monte, e della commissione liquidatrice del debito pubblico. Di questo monte, chiamato volgarmente Monte di Milano, meglio ne parlammo ai vol. XVII, p. 45 e seg., e XL, p. 159 e 162 del Dizionario.

La direzione generale del censo risiede in una porzione dell'antico edificio del collegio de'gesuiti, adatta perciò ni vari suoi uffici, per cui vennero disposte nel piano superiore vastissime gallerie, con colonne isolate, e con grandi sale per

la formazione e riunione delle mappe, per gl'ingegneri geografi, ed altre ad uso di archivio. Sul celebre censimento milanese, tanto encomiato ed ammirato, diremo che sotto Carlo V nel 1543 fu ordinato un estimo generale e reale di-tutto lo stato milanese, compito nel 1584, e posto in esecuzione nel 1599. Carlo VI nel 1718 istituì una giunta al censimento nuovo, per compilare un nuovo e diligente estimo generale e il valore di ciascun fondo; quindi Maria Teresa nel 1749 ne ordinò la revisione e compimento, operazione ch'ebbe fine nel 1757 ed esecuzione nel 1760. Aggregato al Milanese il ducato di Mantova, ne fu ordinato il censimento. Venute allo stato. dopo la rivoluzione, le provincie di Bergamo, Brescia, Crema e la Valtellina, indi altre formanti il regno italico, poi il Lombardo-Veneto, fu voluto estendere a tutte il censimento, che con lode si sta ora perfezionando. L'uffizio del dazio grande, e quelli delle finanze e tesoreria occupano il maestoso imponente palazzo altre volte di Tommaso Marini, con facciata composta di tre ordini d'architettura, ed il cui interno, formato da portici con colonne, fa risaltare una perfetta armonia coll'esteriore, per la ricchezza e profusione degli ornati. Diverse e grandiose sale nel piano terreno ornate di buone pitture, servono per la cassa del tesoro e delle finanze; il superiore essendo destinato, come lo fu, per alloggio de' principi. Il palazzo altre volte Clerici è la residenza de' tribunali civili di prima istanza, di appello, di commercio, e della pretura urbana o tribunale di conciliazione. I vari appartamenti che lo com-

pongono fornirono tutte le comodità necessarie agli uffici di tutti questi tribunali. Il casino della nobile società, nella contrada di s. Giuseppe, occupa un vasto fabbricato, che le serve di adunanza sino dal dicembre 1815, e il cui disegno è in origine del Bramante, ma che il cav. Cagnola abbellì nell' interno con elegante e ricca decorazione. Numerose sono le sale, ma la più grandiosa è quella che serve alle grandi accademie ed alla danza, tutte però adorne di buone moderne pitture. Fondata questa società nel 1799, fu ripristinata nel 1815: in questo luogo sorgeva il palazzo de' Torriani. Il magnifico palazzo innalzato da Leonardo Spinola nel 1501, e che poscia passò. alla famiglia Cusani, fu di recente acquistato dalla società detta del Giardino. Il suo cortile è decoroso. e le parti che compongono questo edifizio sono ricche, bene intese e grandiose; i migliori artisti ebbero parte agli ornati delle sale, di recente accomodate, vedendosi unito al fabbricato un giardino ridotto anch' esso a vaga forma, con passeggi, grotte, cascate d'acqua ec. Il casino e società del Giardino originato nel 1793, nel 1818 acquistò il palazzo di architettura Palladiana. Vi sono altri casini, come dell' Unione, del Commercio, ec.

Passando dalla strada detta Isara e Marina, che da porta Orientale mette a porta Nuova, presentasi uno de' più ricchi e magnifici palazzi architettonici moderni, in tutte le sue parti decorosamente adorno, innalzato nel 1790 dal conte Lodovico di Belgioioso. L'interno e l'esterno annunziano la grandiosità di chi lo fece costruire, non meno che il buon gusto del suo

architetto Leopoldo Polack viennese. Esso è adorno di statue, bassorilievi e pitture a fresco. Merita pure particolare osservazione il bellissimo giardino annesso sul disegno dello stesso architetto, il quale dacchè fu dato in proprietà al principe vicere, fu considerabilmente ingrandito colla unione dell' orto che apparteneva alla così detta Canonica. Dei quattordici archivi sono i più importanti quelli notarile, dello stato, diplomatico, di giustizia; della guerra, capitolare di s. Ambrogio: quello della curia arcivescovile pati grave incendio poco prima di s. Carlo. Fra le caserme merita particolare menzione quella magnifica di s. Francesco, sulla piazza di s. Ambrogio, eretta nel luogo del convento de' francescani, anticamente basilica Naboriana, ed una delle più grandiose e bene intese che in questo genere di edifizi veder si possa; ne fu architetto l'ingegnere militare Rossi, del cui disegno è pure l'altra caserma del Castello nella piazza del Foro, e che fa parte del fabbricato interno, stato riservato dall'antica fortezza prima della sua demolizione nel 1801; ha una porta maestosa, d'ordine dorico, costrutta in granito rosso. La caserma di cavalleria di s. Simpliciano occupa il soppresso monastero di tal nome, e presenta una ricca e regolare facciata, grandiosi e comodi cortili ed ampie scuderie. Altre grandiose e comode caserme si sono stabilite, e trovansi distribuite nella città dopo la soppressione dei monasteri, e sono la caserma di cavalleria e fanteria in s. Vittore grande, quella dell'Incoronata nel borgo di porta Comasina, l'altra di s. Angelo nella piazza di tal nome, quella di s. Eustorgio nella VOL. XLV.

piazza così nominata; ed il gran corpo di guardia nella piazza dei Mercanti. Le piazze in generale sono piuttosto piccole, tranne però la vasta piazza d'armi, chiusa da un muro di cinta, che separa la città dalle campagne, e che serve di passeggio amenissimo. Sul lato sud-est di questa piazza ed al confine delle antiche mura, Galeazzo II signore di Milano fece erigere nel 1358 un castello che prese la denominazione di Giove, dall'antica porta Giovia soppressa ed incorporata nella fortificazione del castello medesimo, il quale dopo la sua morte fu demolito dai cittadini nel 1378. Il suo successore e figlio Giovanni Galeazzo lo fece ricostruire nello stesso luogo; assai più forte, con alte muraglie e di profonde fosse munito, e questo durò sino alla morte di Filippo Maria ultimo de' Visconti, cioè sino al 1447. Ammutinatasi la città col pensiero di reggersi in repubblica, fu di nuovo dal popolo rovinato e demolito. Nel 1450 impadronitosi della città Francesco Sforza marito di Bianca Visconti, fu da esso col consenso de' cittadini per la terza volta rifabbricato con maggiore ampiezza e solidità, avendo sostenuto in vari tempi lunghi assedi. Finalmente nel 1801, come si disse, vennero atterrate tutte le esteriori fortificazioni, e nel loro luogo formossi una vastissima piazza detta del Castello o del Foro, e vi si sostituirono al luogo delle antiche mura, de' ben ordinati viali pei pubblicì passeggi, ombreggiati da piante esotiche.

All' estremità della piazza d'Armi nel 1838 si terminò l' arco di trionfo ordinato nel 1804, ma incominciato nel 1807 a capo della

strada del Sempione, di cui dovea portare il nome, tutto marmo di Crevola, ed elevato dalle fondamenta sul grandioso e ben immaginato disegno del cay, march, Cagnola, in occasione delle nozze del princine Eugenio vicerè: dovea fregiarlσ una statua della Vittoria, in ricordo della battaglia di Jena, e i fasti Napoleonici. Le vicende politiche fecero rimaner sospesi i lavori. ma ricominciati per munificenza di Francesco I, ordinò che condotta fosse a compimento un'opera sì bella, accettandone la dedica, coll'inauguramento di Arco della Pace. Dodici grandiosi bassorilievi figurano le imprese che la pace tornarono, oltre sei busti. Il grande sopraornato di bronzo figura la Pace, tratta in cocchio da sei cavalli, mentre quattro fame da ciascuno degli angoli ne annunziano l'arrivo. I quattro colossi sdraiati in alto rappresentano il Po, il Ticino, il Tagliamento e l'Adige. Al nord dell' atterrato castello si costrusse sotto il governo italiano il così detto anfiteatro od arena, disegno lodatissimo del Canonica, uno de' più insigni edifizi, fatto per accrescere il decoro e lo splendore della città di Milano, che mancava ancora d'un monumento di questo genere. Questo ampio e sontuoso recinto nel genere antico, ad imitazione del circolo di Caracalla, è di forma elittica, lungo braccia 400, e largo 200, e vedesi cinto da un muro altissimo in pietra, e circondato sino ad una certa elevazione da comode gradinate al disopra delle quali evvi una piattaforma di sufficiente larghezza, che offre un passeggio ombreggiato; può contenere quasi 40,000 spettatori, e serve di circo, d'ippodromo e di nau-

machia, avendovi il comodo di riempirlo coll'acqua che scorre all'intorno. Nel giorno 17 giugno 1807 vi si diede il primo spettacolo di corse, e nel successivo dicembre una\_regata, presente Napoleone: indi si fecero ascensioni areostatiche, fuochi d'artifizio, ed altri spettacoli. Ad un'estremità del maggior diametro stanno le carceri. compite nel 1827, fiancheggiate da torri; all'altra parte una porta trionfale dorica di granito, bellissima. Nell'asse minore la porta Libitinaria fa fronte al Pulvinare, sul quale sorge uno de' più insigni portici moderni con otto colonne corintie di granito rosso pulito, Senza parlare di altre piazze, ci limiteremo a citar quella de' Mercanti, posta nel centro della città, fiancheggiata da alcuni fabbricati di antica origine, ed altri di bella architettura, ch'ebbe prima il nome di piazza di Tribunali, a cagione dei tribunali che ivi esistevano, ora trasportati al palazzo Clerici, e poscia quello di piazza de'Mercanti, perchè quivi questi si adunano, quasi ad una specie di borsa, essendo stata per tale oggetto formata una sala nel fabbricato con portici. In questa piazza hanno le loro residenze vari pubblici dicasteri ed uffici, cioè l' archivio pubblico notarile, e la commissione centrale di beneficenza, la cassa di risparmio, la congregazione centrale, l'ufficio delle ipoteche, la camera di commercio, la scuola elementare maggiore normale, la direzione generale de' ginnasi, e l'ispettorato delle scuole elementari normali, la delegazione del primo circondario di polizia, ed il gran corpo di guardia militare.

Per l'esercizio del culto cattoli-

co numerosissime in Milano sono le chiese. Fra i più celebri e rinomati edifizi dell'Italia, vanta Milano la sua cattedrale metropolitana o duomo, dopo quella di Roma, il costante oggetto di universal meraviglia per la mole gigantesca e singolarità del disegno di gotica costruzione ardita e bizzarra, sorprendente per magnificenza e ricchezza, osservabile per la leggerezza delle masse piramidali, per la moltitudine delle statue, sculture e bassirilievi, che in ogni parte l'adornano sì entro che fuori, per cui non dubitarono alcuni di chiamarla l'ottava meraviglia del mondo. Questo tempio tutto costrutto in marmo bianco, estratto dal monte Gandolia, dicesi occupi il luogo di un famoso tempio di Minerva; esso ebbe principio l'anno 1386 il 15 di marzo, ma non piacendo a Gian Galeazzo Visconti questa sua prima costruzione, non parendogli il tempio corrispondente alla magnificenza di quella che destinava capitale d'Italia, fece disegnarne uno che non avesse il pari nello stile d'allora, ed ordinò gli si desse una nuova e più grandiosa forma nel 1387. Fu il tempio compito nella facciata per ordine di Napoleone, che vi si fece coronare re d'Italia : a tal fine si vendè il patrimonio della fabbrica, che produsse un milione e mezzo; e dei promessi cinque milioni dal fondo di religione, Napoleone ne diede due soli. Vuolsi che Gian Galeazzo ordinasse l'erezione del tempio in conseguenza di un voto fatto alla Beata Vergine, perchè gli intercedesse figli maschi. S'ignora chi ne fu il primo architetto, si nomina un Gamodia tedesco, ma non è certo, sebbene lo stile ricordi il

gotico oltramontano. Tra i primi che diressero la fabbrica, si trovano Simone da Orsenigo, Guarniero da Sirtori, Marco Bonino, Matteo da Campione. Incominciando da tale epoca, si vuole avervi operato 183 architetti. La forma interna è quella di una croce latina diretta dall' est all' ovest, e divisa in cinque navate, delle quali quella di mezzo è al doppio più larga delle altre; 52 grossi piloni di marmo quasi ottagoni, dell'altezza di braccia 41, dividono queste navate e sostengono le volte gotiche, e quattro altri più grossi sostengono la cupola del centro della chiesa: per la cupola Galeazzo Maria Sforza chiamò tre architetti di Strasburgo, ma solo verso il 1490 la fece voltare Lodovico il Moro. La maggiore lunghezza del duomo è metri 148,109: sul pavimento di s. Pietro di Roma è fatta di palmi 605, cioè metri 135,16; s. Pietro è 187; s. Maria del Fiore di Firenze è 155,72. Larghezza, compreso lo sfondo delle braccia, metri 87,80; larghezza totale delle cinque navi, metri 57,67. Altezza della maggiore nave, dal pavimento al colmo della volta, metri 46,80; della cupola fino all'impostatura della lanterna, metri 64,25; da questa impostatura al belvedere, metri 27,37; della cuspide piena, metri 12.50: statua e piedistallo, metri 4,16. Dal pavimento, compreso la grande guglia di stile moresco, e la statua in rame dorato della Beata Vergine Assunta, la elevazione totale di questo superbo edifizio, ascende a. metri 108,28. Alla sinistra entrando vedesi il bel battistero a foggia di tabernacolo isolato, formato da una grande urna di porfido, proveniente, senza dubbio, da qualche

antico bagno romano, che servì di deposito alle sacre snoglie di s. Dionigi vescovo di Milano, con altri santi martiri, e che da s. Carlo fu destinato a conservar l'acqua battesimale per immergeryi la testa dei bambini, secondo il rito ambrosiano quivi professato: le colonne che lo circondano sono di marmo antico detto macchia-vecchia, ed i capitelli di bronzo mirabilmente lavorati. Gli altari, le cappelle sono in marmo a colori diversi, e vedesi il tutto adorno di bassirilievi in ogni genere, pitture pregiate e lavori finissimi e ricercati. Vi si distingue la statua in marmo bianco di Martino V, il quale consacrò l'altare maggiore; quella pregiatissima di s. Bartolomeo, opera di Marco Agrati, che rappresentò il santo scorticato, e portante la sua pelle sul dorso; il magnifico monumento sepolcrale di Gio. Giacomo de Medici, zio di s. Carlo e fratello di Pio IV: quello in marmo nero del cardinal Marino Caracciolo governatore di Milano; il deposito di Ottone Visconti detto il Magno, e di Giovanni, zio e nipote, arcivescovi e signori di Milano, cui sovrasta la statua sedente di Pio IV: il mausoleo con tre busti rappresentanti gli arcivescovi Giovanni, Guido e Gio. Francesco Arcimboldi, oltre tanti altri monumenti sepolcrali, lapidi, ec. Il coro fu disegnato dal Pellegrini, e gli stalli di noce furono bellissimamente intagliati su disegni de' migliori cinquecentisti. Nell'altare maggiore sotto un tempietto di bronzo sta un magnifico tabernacolo pur di bronzo dorato, coi dodici apostoli attorno, e il Salvatore in alto, e molti rilievi, dono di Pio IV. Nell'abside, ridipinta e dorata non ha

guari, conservasi il santo Chiodo, postovi il 1461. Nell'architrave di legno nell'arcone del coro, vi è il Crocefisso di s. Corbetta, secondo l'uso particolare del rito ambrosiano, avendone riportata la ragione nel vol. XVIII, p. 272 del Dizionario, mentre nel vol. XIII, p. 98 e 99 parlammo della mentovata reliquia.

Questa metropolitana, come caporito, serve di esempio alle altre chiese dell'arcidiocesi, e la forma dell'altare, del tabernacolo, degli ostensorii, degl' incensieri, de' busti, sono il tipo di quei che il rito richiede. È degna soprattutto di minuta osservazione la sotterranea cappella, ove riposa il corpo di s. Carlo Borromeo, di forma ottangolare, con la volta coperta di bassirilievi . trofei ed ornamenti assai rilevati di lastra d'argento, i quali ricordano gli avvenimenti più rimarcabili della vita del santo, ed otto cariatidi negli angoli, pure di grossa lastra d'argento, rappresentanti le sue virtù: i lavori d'argento sono doni dell' arcivescovo Litta, del duca Borromeo, e del cardinal Quirini. Nel 1817 si cangiò e rinnovossi l'aspetto di questo luogo con nuovo disegno dell'architetto Pestagalli, che lo rese più elegante e magnifico. Sull' altare posa il sarcofago che contiene le spoglie mortali del santo arcivescovo in abito pontificale, arricchito di gioie. Il sarcofago è composto di una cassa pesante 4000 oncie di argento, con rarissimi cristalli di monte legati in argento, dono di Filippo IV re di Spagna, i cui stemmi vi si vedono apposti in oro massiccio. Una grande finestra orizzontale, praticata nel pavimento della chiesa, illumina il sotterraneo, e dà luogo ai fedeli di poter assistere ai divini uffici ch'entro vi si celebrano. Tutte le pitture che adornano questo tempio sono de'primi maestri di Italia. I vetri dipinti rappresentanti diversi fatti storici, aggiungono maggior lustro alla sua maestà, ma lo rendono un poco oscuro; il Brenta, e più il Bertini, benemerito dell'arte, rinnovarono le finestre cadute per una salva di cannoni all'epoca repubblicana. Il suo pavimento di marmo a colori diversi, fatto a compartimenti con disegno artifizioso, fu compito nel 1835. La straordinaria quantità di statue interne ed esterne che adornano questo sacro edifizio, si fanno ascendere a più di 2800, e dicesi giungeranno a 3400 circa quando d'ogni grandezza saranno collocate per compimento degli ornati e della chiesa. Nell' esterno la profusione delle colonne, delle statue, degl'intagli, delle medaglie, de' bassirilievi, dei lavori pregiati d'ogni sorta, gareggiano colla magnificenza, potendosi dire francamente, che quanto la scultura e l'architettura ha di più bello, tutto fu posto in opera all'adornamento della facciata di questo tempio, che ha cinque porte, delle quali è singolarmente pregevole la maggiore, Le statue in marmo bianco, poste sopra tutto l'edifizio e che sembrano staccate come tante punte, formano il più imponente colpo d'occhio. Le guglie terminate ed abbellite di statue e gotici arabeschi, superano finora il numero di 80, oltre alle 24 minori, dovendo essere in tutte 135 ad opera compita. Verso la facciata è degna di osservazione una grandiosa meridiana, che attraversa per intero il tempio: fu con diligenza e somma accuratezza eseguita sotto la direzione degli a-

stronomi dell'osservatorio di Brera net 1786, ed ha il gnomone all'al-

tezza di 73 piedi.

Alle pomposissime funzioni pontificali servono moltissimi sacri arredi e paramenti che si conservano nella sagrestia. Due tesori possedeva questo duomo di Milano; quello della metropolitana e quello de' doni fatti a s. Carlo, che nel dì della sua festa esponevansi parte nel sotterraneo, parte sul balaustro superiore. Gran parte andò alla zecca al tempo della repubblica; il rimanente è unito nella sagrestia meridionale. Fra le ricchezze di questo tesoro, capo di arte del cesello è una Pace d'oro donata da Pio IV, con due colonne di lapislazzuli, croce a tredici diamanti, e vari cammei, probabilmente lavoro del Caradosso. In mezzo rilievo si rappresenta Cristo deposto in grembo alla Madre con quattro altre figure, e di sotto la balena che rigetta Giona, in alto il Padre Eterno e angeli. Un evangelistario antico su pergamena, ricchissimo d'oro e gemme, con Crocefisso d' oro da un lato, e altre figure, donato dall' arcivescovo Ariberto da Cantù. Due statue d'argento dei ss. Ambrogio e Carlo, dono la prima della città, la seconda degli orefici. Croce d'oro per le processioni capitolari, pesante oncie 370, con ventuna gemma. Il magnifico paliotto pesante 5000 oncie d'argento, regalo di monsignor Taverna canonico, fatto nel 1835, per non rammentare altro. Una degna piazza anteriore manca al duomo, dietro al quale era anticamente un campo santo. Molti descrissero questa insigne cattedrale, che si possono leggere nella bibliografia milanese t. I, p. 386, Milano e il suo territorio, fra quali Gaetano Franchetti che ne pubblicò la Storia e descrizione nel 1821. In detta bibliografia sono pure gli autori che fecero la storia e illustrarono la maggior parte delle chiese di questa città.

Fra le altre numerose chiese di Milano meritano particolar menzione quella di s. Maria presso s. Celso, una delle più ragguardevoli per la sua architettura, e delle più ricche pei capi d'opera dell'arte che l'adornano, la quale ebbe principio nel 1401, per ordine di Gian Galeazzo Maria Sforza, nipote di Lodovico il Moro, sul disegno del Bramante; quella di s. Lorenzo, che dev' essere antichissima. Distrutta dal fuoco nel 1071 l'antica chiesa, venne rifabbricata in più piccola forma, e questa pure rovinata dal tempo, s. Carlo ordinò si rifabbricasse quella ora esistente, col disegno di Martino Bassi; è d'ordine dorico, ricca di sculture, di dipinti pregiati, e di monumenti sepolerali, fra i quali si distingue quello antico di Galla Placidia, figlia di Teodosio il grande, e del di lei marito Ataulfo : è pure osservabile l'antichissimo mosaico, che dicesi mostri Cristo disputante coi dottori. La chiesa di s. Ambrogio, una delle più antiche e rispettabili basiliche della città, edificata nel 387 da s. Ambrogio, che vi celebrò i divini uffizi e volle in essa essere sepolto vicino ai corpi de' gloriosi martiri Gervasio e Protasio, in onore de'quali l'avea fabbricata. Era in origine divisa in due chiese, separate da un muro con tre porte, ma vennero riunite nel 1507, e si formò una chiesa sola; decorata da un atrio o cortile rettangolo, con portici adorni

di antichi dipinti. L'interno è costrutto in tre navate di gotica architettura, con magnifiche cappelle e pitture pregiate. Anticamente nel coro della basilica di s. Ambrogio si tenevano i concilii provinciali. La chiesa di s. Maria della Passione, innalzata nel 1580 in forma di croce latina, con torreggiante cupola, tanto nell'interno, quanto nell'esterno riccamente abbellita. È divisa in tre navi, con altrellante porte, e contiene ollo cappelle per parte; è forse più di ogni altra adorna di pitture. La chiesa di s. Stefano maggiore, altre volte collegiata ed ora parrocchiale, la cui fondazione viene attribuita a s. Martiniano vescovo, e prima chiamata s. Zaccaria. Nel secolo XI devastata dalle fiamme, fu quindi rifatta, non però colla maestà della precedente, e venne denominata s. Stefano al Broglio ed alla Ruota. La chiesa attuale fu costrutta al tempo dell'arcivescovo Visconti, successore di s. Carlo, e perfezionata nel 1596; l'interno è diviso in tre navi, con sei arcate per parte, con cappelle corrispondenti, ed un coro maestoso, il tutto adorno di pitture e di statue. La chiesa di s. Paolo, superstite del vasto monastero delle agostiniane dette angeliche, con bella facciata ricca di ornamenti; è di una sola nave di ordine corintio, saviamente architettata e di bei dipinti adorna. La chiesa di s. Nazzaro grande, basilica edificata nel 382 circa ad onore dei ss. Apostoli, e quindi detta Nazzariana pel capo di s. Nazzaro in essa trasportato da s. Ambrogio. Forma vestibolo a questa chiesa il grandioso sepolerale edifizio con cappella dedicata alla Beata Vergine Assunta, costrutto nel 1518 al-

la bramantesca dal maresciallo Gio. Giacomo Trivulzio, detto il Magno, che vivo volle prepararsi il soggiorno della morte. La facciata di questo vestibolo è di figura quadrata, ma non ridotta al termine, ornata di pilastri, con tre porte che danno accesso all' interno, di figura ottagona, semplice, e conveniente al carattere dell' edifizio, stato più volte ristaurato e rimodernato, con statue è pitture. La chiesa di s. Alessandro in Zebedia, costrutta come attualmente si trova nel 1602, con la forma d'una croce greca, con magnifica cupola, spazioso coro, e comodo presbiterio; menzionata questa chiesa sino dal secolo XII, col titolo di parrocchiale, fu data nel XVI ai barnabiti, i quali soppressi nel fine del secolo passato, vennero di nuovo ristabiliti nel 1825 nel possesso di essa coll'assegno di una parte dell'antico collegio. È adorna di buone pitture, ed il suo altare maggiore vedesi ornato di pietre dure stimabilissime. La chiesa di s. Maria presso s. Satiro, innalzata sugli avanzi di un profano tempio, dal duca Lodovico Sforza il Moro, sul disegno del Bramante, formata di tre navi, adorna di bronzi dorati, sculture, dipinti a fresco, statue, ec.: è composta di due chiese unite, cioè di s. Maria fatta dal Moro, e di s. Satiro eretta dall'arcivescovo Ansperto nell'869. La chiesa di s. Sebastiano eretta per voto della città in occasione della peste del 1576, con disegno del Pellegrini, che riuscì una delle più belle di Milano, con tre porte che danno ingresso all'interno, il quale corrisponde alla bellezza esterna per la sua semplicità ed eleganza. La chiesa di s. Eustorgio, annoverata tra

le più antiche di Milano, è risguardata come uno de' primi cristiani edifizi, di cui viene da alcuni reputato fondatore lo stesso s. Eustorgio nel IV secolo, assumendone il nome dopo di essere stata dedicata ai ss. Re Magi. Ne'primi tempi era ben lontana dalla città, ma soggetta quindi alle incursioni ed al devastamento de' barbari, fu in varie epoche riedificata; nel secolo XIII rimodernata ed ingrandita, e finalmente ridotta con maggiore regolarità e decoro, come si trova al presente, con tre porte corrispondenti alle tre navate dell'interno, adorno di belle cappelle, statue, monumenti e pitture. La chiesa di s. Maurizio detta il monastero maggiore, posta secondo alcuni ov'era il tempio di Giove; l'interno è di una sola nave con buoni freschi: dedicata prima alla Beata Vergine, nel secolo XII lo fu a s. Maurizio. Il monastero serve al presente di ricovero a varie religiose di diversi soppressi monasteri. La chiesa di s. Vittore al Corpo, basilica di antica fondazione, che dal nome di Porzio, figlio di Filippo Oldani suo fondatore nel 114, prese la denominazione di Porziana, ma essendovi stato trasportato nel 3o3 il corpo del martire s. Vittore, fu da quel tempo chiamata col nome presente. Da essa s. Ambrogio ricusò l'ingresso all'imperatore Teodosio I reduce dalla strage di Tessalonica. Uffiziavano da antico un capitolo e i monaci cisterciensi, il primo dura tuttora cogli onori della nobiltà imperiale. Dicesi che nel monastero de' cisterciensi fosse sepolto Bernardo re d'Italia figlio di Pipino. Divenuta l'antica chiesa cadente dal tempo, venne riparata nel 990 dall'arcivescovo Arnolfo,

ed in essa furono stabiliti i benedettini, che vi stettero alcuni secoli, indi passò in abbazia, e finalmente nel 1507 fu data agli olivetani, i quali eressero l'odierna bellissima chiesa nel 1542 sul disegno di Galeazzo Alessi perugino: l'interno è fatto a croce latina, in tre navi separate da piloni, con archi, con belle cappelle e con pitture di merito. La chiesa di s. Maria delle Grazie, di gotica architettura, fabbricata nel luogo ove esistevano i quartieri delle milizie del duca Francesco I Sforza, che donò nel 1463 il fondo ni domenicani per fabbricarvi la chiesa ed il convento, unendovi somme grandiose. Lodovico il Moro nel 1493 prese ad ingrandire questa chiesa in forma di croce latina sui disegni del Bramante, ma per le di lui vicende restò l'opera imperfetta, però ripiena di fini lavori di cotto, stemmi, medaglie ed emblemi. La facciata è semplice di gotica architettura, come lo è l'interno, fatto a tre navi con grandiosa cupola, ampio coro e cappelle semicircolari ne' lati, disegno del Bramante, come la magnifica sagrestia ed il contiguo chiostro. Degne sono di ammirazione le belle opere a fresco e le pitture pregiate che adornano la chiesa e le cappelle. esistendo ancora l'avanzo della dipintura del famoso Cenacolo di Leonardo da Vinci nel refettorio del vasto convento, che contiene diversi grandiosi cortili, ed ora ad uso del militare: quivi s. Pio V vi stabilì la inquisizione. Il palazzo pontificio di Roma possiede due arazzi rappresentanti il detto Cenacolo, e ne facemmo parola nel vol. IX, p. 50 del Dizionario. La chiesa di s. Simpliciano, basilica di gotica costruzione, ed una delle quattro che anticamente esistevano fuori della città, e che si vuole fondata da s. Ambrogio sotto il titolo della Beata Vergine. Seppellito essendovi nel 400 s. Simpliciano, prese il nome di questo santo : l' interno della chiesa è costrutto in tre navi in forma di croce latina con cupola, e ya adorno di buone pitture. La chiesa di s. Maria Incoronata è formata da due chiese unite fra loro, con eguale e semplice facciata, essendo di eguale forma il loro interno con due presbiterii, da poco tempo restaurato ed abbellito. La prima fu eretta ad onore della Beata Vergine Incoronata nel 1451 dal duca Francesco Sforza Visconti. e la seconda nove anni dopo, da Bianca Maria di lui moglie, che dedicolla a s. Nicola di Tolentino: essa va adorna di depositi e di monumenti. La chiesa di s. Angelo che serviva altre volte coll'annesso grandioso convento ai minori osservanti, è di costruzione imponente, con facciata di due ordini e l'interno di una sola nave che si allarga nel presbiterio: benchè soggetta a diverse vicende, pure si conservarono molti freschi preziosi e varie pitture degne di ammirazione. La chiesa di s. Fedele è bellissima architettura del Pellegrini, non avendo però la facciata compita: i gesuiti n'entrarono al possesso nel 1560, ma soppressi nel 1773 vi subentrarono i canonici della cappella ducale di s. Maria della Scala, cessati i quali, continuò ad essere nel numero delle parrocchie, conservando il titolo di cappella ducale. Di questo insigne edifizio due sono gli ordini architettonici della sua bella facciata, ed elegantissimo e sorprendente l'interno, composto del solo ordine corintio, con colonne pregiate e con magnifica cupola, spirandovi tutto grandiosità e bellezza.

Fra i numerosi stabilimenti di beneficenza, ospedali, orfanotrofi ed altri luoghi pii, vanta Milano l'ospedale maggiore, quello militare. la Senaura od ospedale pei pazzi, l'ospedale dei benfratelli per gli nomini, e quello delle sorelle della carità per le donne, l'orfanotrofio civile maschile, e quello delle donne, il luogo pio degli esposti e delle puerpere, il luogo pio Trivulzi, il pio istituto delle monache, il collegio delle nobili vedove; due pie case d'industria, sia per gli uomini che per le donne privi di giornaliero lavoro: il numero che vi si accoglie è di circa 2800 al giorno; il monte di pietà, la cassa di risparmio, la compagnia d'assicurazione contro i danni, ed il lazzaretto . Aggiungasi l'amministrazione centrale di beneficenza, chiamata congregazione di carità, nella quale vennero concentrati trenta e più luoghi pii elemosinieri, e che annualmente distribuisce la somma di circa 800,000 lire milanesi. Il ch. Cattaneo a p. CIX delle sue Notizie, dice che l'ospedale di Milano ricetta nel corso d'un anno 24,000 infermi. Meritando però alcuni degli accennati stabilimenti una qualche breve indicazione, avrà il primo luogo l'ospedale maggiore nella contrada del suo nome, maestosa ed imponente fabbrica posta fra le due basiliche di s. Stefano e di s. Nazzaro grande. Devesi questo edifizio alla generosità di Francesco Sforza duca di Milano, non che della di lui moglie Bianca Maria, ed alla contribuzione volontaria del popolo milanese. I detti

principi diedero per tal opera pia un loro palazzo ed alcune case e giardini vicini, ed essendosi a questa aggregati i vari ospedali sparsi per la città e diocesi, e riunite eziandio le rendite dei medesimi, fu perciò detto maggiore. La sua fondazione segna l'epoca 12 aprile 1456. Antonio Filarete, detto l'Averulino, fu l'architetto di guesta fabbrica di gotica architettura, la quale forma un perfetto quadrato con portici inferiori e superiori. Possiede nove cortili, uno de'qualì, il più vasto, trovasi perfettamente nel mezzo. La distribuzione delle crociere presenta la figura d'una croce greca: nel 1797 fu dato compimento alla fabbrica coll'erezione di un fianco mancante. Di fronte al magnifico ingresso della porta maggiore sta la chiesa di buona forma. Non avvi parte relativa ai bisogni dello stabilimento, che non sia disposta con ordine e rara intelligenza. A questo grandioso ospedale sono uniti i seguenti stabilimenti: il luogo pio di s. Corona, che somministra il comodo de'medici, chirurghi e medicinali a tutti i poveri infermi della città; quello detto la Senaura, posto fuori di porta Tosa, ed a poca distanza, vasto fabbricato destinato al ricovero ed alla cura de'pazzarelli. Questo locale, altra volta de'gesuiti, è capace per un numero di 480 posti, fra i quali ve ne sono de'gratuiti ed altri a carico delle famiglie o dei comuni. Provvidi e filosofici regolamenti dirigono questo istituto, e nulla viene trascurato onde addolcire, per quanto è possibile, la sorte di quegli sgraziati.

Altri stabilimenti sanitari con pensione trovansi eretti in questa città sotto provvide discipline, da abili

professori assistiti. Il benefico istituto degli esposti e delle puerpere sta nel soppresso monastero di s. Caterina della Rota, ed in esso sono annualmente mantenuti più di 4000 individui de'due sessi. Nell'ospedale erasi da prima destinato un luogo per la tumulazione de' cadaveri, ma ritrovatosi col tempo troppo angusto ed incomodo, si pensò a farne uno più vasto e più lontano dall'abitato, e scelto il luogo opportuno, si eresse nel 1608 una chiesa a croce greca, chiamata s. Michele de' nuovi sepolcri, la quale oggi non forma che il corpo di mezzo della fabbrica attuale. In seguito ingrandita, formossi un magnifico portico all'intorno della chiesa, nel quale si pose un continuato numero di sepoleri, più alti da terra, affine di preservarli dall'acqua sorgente, e fu chiamato Foppone : il porticato fu perfezionato nel 1731; ma ora il luogo diventerà magazzino della strada ferrata, ed invece i morti si seppelliscono ne' cimiteri di s. Gregorio, al Gentilino, di porta Romana, ec. ed il consiglio comunale nel 1838 decretò un ampio camposanto. L'ottimo stabilimento di beneficenza ch'ebbe principio nel 1771, e di cui su fondatore il principe Antonio Tolomeo Trivulzi, che destinò il proprio palazzo a ricevere le persone d'ambo i sessi superiori all'età di 60 anni, incapaci a guadagnarsi il vitto, pia opera a cui con benefica liberale mano concorse anche l'imperatrice Marja Teresa, fu chiamato luogo pio Trivulzi, il quale ampliato poscia da altre pie largizioni, è ora capace per 500 persone, che vi trovano ogni sorta di soccorso. Quivi morì nell'anno 1799 la celebre

Maria Gaetana Agnesi, la quale dopo aver brillato fra i matematici, venne a nascondere volontaria in questo luogo la sua letteraria rinomanza, prestandosi all'assistenza ed al soccorso delle persone in esso ricovrate. La benemerita istituzione sotto il titolo di s. Giovanni di Dio ebbe luogo fino dal 1588, ed è opera veramente degna e caritatevole. Con l'acquisto di una porzione del luogo, da prima abitato dagli umiliati, si eresse l'ottimo stabilimento col titolo di ospedale de' religiosi benefratelli, a sollievo de' poveri ed onesti cittadini infermi, i quali da questi pietosi religiosi laureati in medicina, chirurgia e farmacia, vengono assistiti e provveduti colla maggior cura in tutto ciò che può ad essi abbisognare sino alla loro perfetta guarigione. Col mezzo di ricche dotazioni, e disegno di Pietro Gilardoni, nel 1825 s'ingrandì con nuova e grandiosa fabbrica quest' ospedale, il di cui esterno prese una forma più regolare ed elegante. In origine fu fondato pei convalescenti dell'ospedale maggio. re, secondo l'intendimento di s. Carlo; ma nel 1842 il sacerdote Luigi Sormanni fece costruire a proprie spese una sala per comodo de' convalescenti dell' ospedale dei benefratelli. La chiesa eretta nel 1593 è dedicata a s. Maria Araceli. Il luogo pio ha acquistato il locale di s, Maria di Loreto per erigervi un nuovo ospedale, col capitale perciò lasciato dalla marchesa Luigia Visconti Castelli, e coi sopravanzi sempre crescenti dell'ospedale dei benefratelli stesso, dovendo servire per gli ecclesiastici regolari e secolari infermi, per le persone civili decadute, e forse per altre ancora. Nel 1836 la contessa Laura Visconti Ciceri a proprie spese fece alzare dalle fondamenta l' ospedale delle fate-bene-sorelle, con disegno di Giulio Aluisetti : il vasto ed ordinato edifizio fu aperto nel 1840, ed affidato alle suore della carità. Sulla piazza di s. Ambrogio, nel soppresso vasto monastero de' cisterciensi, fu stabilito l' ospedale militare. La fabbrica è del Bramante, la quale consiste in due grandiosi cortili, con portici che li circondano, divisi da un lungo corridoio. Non avvi niente di più magnifico di questi cortili, dorico l'uno, jonico l'altro, con colonne. L' interno dell'antico refettorio presenta grandiosità e magnificenza. Nel vasto monastero soppresso de' benedettini, fu trasportato l'antico orfanotrofio civico maschile, luogo assegnatogli da Giuseppe II a benefizio dello stabilimento, colle rendite de'monaci, i quali concentrò nel monastero di s. Simpliciano, aggiungendovi anche l'entrate della soppressa inquisizione e quelle dell'albergo de pellegrini. I due grandiosi cortili di questo vasto edifizio si credono opere del Bramante. Fin dal secolo XVI pensandosi a sopprimere la mendicità, s. Carlo stabili nel 1578 un ospedale de'mendicanti. Fatto arcivescovo di Milano il cardinal Federico Borromeo, fece costruire la solida e semplice fabbrica per applicarla al ricovero degli orfani di ambo i sessi, la quale venne poscia destinata a beneficio delle sole femmine. Accresciuto il numero di queste, ne fu collocata porzione nell'antico monastero delle cappuccine, indi riunite allorché fu ingrandito l'orfanotrofio, Appena fuori di porta Oriente è situato il lazzaretto, sorprendente edifizio eretto nel 1488 da Lodovico il Moro, in occasione della pestilenza del 1461, avendo contribuito alla generosa impresa il cardinal Ascanio Sforza suo fratello. Questa fabbrica allora non compita, fu ridotta nel 1506 allo stato presente, al tempo di Luigi XII re di Francia, in quell' epoca signore di Milano, ma coi fondi lasciati dal conte Galeotto Bevilacqua all'ospedale grande, di cui è tuttora proprietà. L'edifizio pressochè quadrato, ha il portico arcuato e continuo, sostenuto da colonne, terminato da sole tre parti, gira all'intorno, e dava accesso a 206 camere, giudiziosamente provvedute de'necessari comodi e ventilazione; il profondo canale di acqua viva che scorre all'intorno, serviva alla nettezza ed impediva qualunque comunicazione coll'interno. Questo lazzaretto fu di grande soccorso nelle quattro epoche memorabili in cui la peste fece stragi in Milano, e soprattutto nel 1629: oggi è ridotto ad abitazioni private. Milano ha la gloria che nel 1823 fondò la cassa di risparmio, il primo benefico stabilimento di questo genere che si fondasse in Italia.

Le scienze e le arti, coltivate splendidamente con zelo in questa città, contano molti stabilimenti, accademie, biblioteche, licei, ginnasi, collegi, scuole, ec., annoverandovisi il palazzo delle scienze ed arti in Brera, l'istituto di scienze, lettere ed arti, l'accademia delle belle arti, la pinacoteca, la biblioteca, il gabinetto numismatico, l'osservatorio, la scuola d'incisione ed altre scuole di belle arti, la biblioteca Ambrosiana, il gabinetto dei bronzi dorati, il conservatorio di musica, il seminario, il collegio

Longone, il collegio Calchi-Taeggi, il collegio militare, l'istituto dei sordi e muti, il collegio della Guastalla, il collegio di s. Filippo, il collegio della Visitazione detto di s. Sofia, il liceo e ginnasio di s. Alessandro, il ginnasio comunale di-s. Marta, la scuola elementare maggiore normale, la scuola elementare femminile, la scuola veterinaria, ec. ec. Non riuscirà discaro almeno un qualche cenno di alcuni di questi scientifici stabilimenti. Il più rimarcabile, tanto sotto il rapporto dell'architettura, che sotto quello della sua destinazione, è senza dubbio il palazzo delle scienze ed arti in Brera, uno de' più grandiosi e imponenti di Milano, con bella facciata, e con interno magnifico, sede sempre delle pubbliche scuole, e sotto il governo dell' imperatrice Maria Teresa è de' di lei successori arricchito di diversi rami di scienze, essendo presentemente il complesso ed il centro de' più celebri ed elevati istituti di pubblica istruzione. Vi s'insegna grammatica, rettorica, logica, matematica, fisica, diritto, istoria, botanica, chimica, anatomia, economia politica, diplomazia, architettura, scultura, disegno, pittura ed incisione. Sono stabiliti in questo palazzo l'istituto di scienze, l'accademia di belle arti, la pinacoteca, la biblioteca ricca di rare edizioni e mss., il gabinetto numismatico, l'osservatorio astronomico, la scuola d'incisione, e quelle di disegno, pittura, architettura, scultura, ornato, prospettiva, anatomia, gessi, ed altri oggetti di belle arti. Avvi pure un ginnasio imperiale con tutte le sue scuole, ed unito vi si trova un orto botanico. Uno de' più grandiosi e pregevoli stabi-

limenti, si è la unione delle numerose sale che compongono la pinacoteca, nel qual prezioso deposito si riupirono tutti i quadri più insigni delle diverse chiese e monasteri soppressi, e vi si aggiunsero anche molti quadri di gran valore, comprati dalla munificenza del governo italiano, sotto cui ebbe vita questo raro deposito, adorno delle opere di Raffaello, Guido Reni, Albano, Domenichino, Palma, Giorgione, Gentile Bellini, Mantegna, Francia, Cima, Tiziano, Paolo Veronese, Carpaccio, ec. Oltre a' quadri si trovano qui pure riuniti bassirilievi, modelli di busti e statue, disegni d'invenzione, e lavori premiati d'incisione, gessi tolti dai migliori originali, busti, vasi, candelabri, ec. La biblioteca riconosce il suo principio dalla munificenza di Maria Teresa. Nel 1763 la congregazione dello stato fatto avea l'acquisto della celebre libreria Pertusati, che unita alle altre due di Brera e di s. Fedele, venne collocata in questo palazzo delle scienze ed arti, in ampie e maestose sale nel 1770. La benefica sovrana fece l'acquisto di gran porzione della preziosa libreria del famoso Alberto Haller, quindi i di lei successori gareggiarono nell'arricchirla di novelli tesori con iscelte opere della biblioteca di Firmian ed altre ancora. La soppressione de' corpi religiosi aggiunse pure nuova e numerosa suppellettile d'ogni specie di libri, oltre ai doni ed ai legati numerosi; che se questa biblioteca non abbonda di mss. e codici, come altre d'Italia, primeggia però nelle opere delle scienze esatte, e per tutte quelle più dispendiose e classiche, relative ai viaggi ed alla storia naturale. Il

MIL prezioso stabilimento del gabinetto numismatico ebbe principio nel 1803 nella zecca, colla raccolta dei conii e coi pezzi sottratti alla fusione e meritevoli di conservazione. Fu costituito il gabinetto reale delle medaglie con decreto 6 maggio 1808, ed arricchito da quel periodo con molti altri musei. Comprende questa collezione la classe antica e la moderna colle rispettive loro diramazioni, ed è corredata di ricca e scelta analoga biblioteca. Questo gabinetto fu trasferito per sovrano decreto 23 gennaio 1817 nel palazzo delle scienze ed arti, ed aperto al comodo del pubblico. L'osservatorio astronomico fu innalzato dai gesuiti nel 1766, sul disegno del celebre p. Boscovich. Questo stabilimento videsi da quel tempo, e molto più in seguito, arricchito dei più preziosi esteri istromenti. In vicinanza trovasi la scuola d'incisione, istituita dalla munificenza austriaca sotto Leopoldo II, e formata d'una lunga sala bene illuminata ed ottimamente disposta, adorna d'un numero considerabile di stampe di classici autori. Brera ebbe origine dagli umiliati, ordine religioso del milanese, il quale ivi fabbricò il convento nel luogo regalato da Algiso del Guercio, chiamato praedium e volgarmente breda o brera, onde conservò l'antico nome. Abolito l'ordine, s. Carlo destinò il locale e gran par-

te de' beni ai gesuiti, i quali nel

1572 vi aprirono collegio pubbli-

co, e coi denari del santo, di Tom-

maso Crivelli e del municipio, fecero un maestoso edificio, ch'è

quello di cui si è parlato, venendo nel 1810 disfatta la chiesa antica

per dare spazio all'accademia.

Fra i liberali istituti di cui può vantarsi Milano, evvi la biblioteca Ambrosiana, nel luogo delle antiche scuole pubbliche, fabbricata e dotata di fondi dal cardinal Federico Borromeo cugino di s. Carlo, ed aperta ad uso pubblico nel 1609; vi raccolse dall'occidente e dall'oriente tal copia di libri, tale rarità e numero di mss., che subito in maraviglioso modo se ne sparse la fama nelle più rimote contrade. Al culto delle scienze e delle lettere il cardinale aggiunse lo studio delle lingue persica, ebraica. caldea, arabica, siriaca, armena, e costitui un collegio di dottori, cui altro aggiunse che appellò trilingue, per l'italiano, latino e greco; ed un terzo degli alunni, onde ne' linguaggi esotici fossero eruditi gl'ingegni più eletti de'seminari; ora è superstite il collegio de' dottori. In questo grandioso edifizio, architettato da Fabio Mangone, poi ingrandito coll' area della chiesa della Rosa, con facciata di ordine dorico, in molte stanze vedesi disposto un magnifico deposito generale delle produzioni delle arti e scienze d'ogni paese, vari oggetti di storia naturale, pezzi di antichità e di scultura, pitture, modelli, gessi, statue, busti, lavori meccanici, ec. Contiene più di 140,000 volumi, e più di 15,000 mss. preziosi, contandovisi le Antichità giudaiche di Giuseppe Ebreo, tradotte in latino da Ruffino, sopra un papiro egiziano del V secolo; un Virgilio del Petrarca, con note scritte di sua mano, e con miniature; il prezioso volume di Leonardo da Vinci, detto il codice Atlantico, restituito nel 1816 dalla Francia dei tredici volumi che di sua mano nel 1796 si presero tra

le altre cose gli agenti della sua accademia nazionale, onde gli altri dodici sono restati nella biblioteca dell'istituto di Francia; la cronaca dei Papi, di Martino Polono; un Dante su pergamena del XV secolo; il Decamerone stampato nel 1471 da Valdarfer; il Virgilio membranaceo stampato a Venezia nel 1470; una considerevole serie della corrispondenza epistolare di s. Carlo e del cardinal Federico: alcune cose di Galileo, ed altre rarità. È noto che dai palimsesti di questa biblioteca si trassero le lettere di Frontone, e vari frammenti di Cicerone, che furono stampati dal dotto cardinal Mai, come anche l'Omero miniato, la versione gotica della Bibbia di Ulfila, interpretata e illustrata dal conte Ottavio Castiglioni, ed altre novità. Nell' ultima sala della biblioteca si ammirano varie produzioni assai pregevoli del pennello e della matita, distinguendosi il cartone rarissimo originale della scuola di Atene dipinta nel Vaticano da Raffaello, alcuni quadri di primi autori. e vari disegni a penna di celebri artisti e maestri. Il reggimento amministrativo della biblioteca Ambrosiana è affidato ad una congregazione di conservatori, tra i quali senza elezione e in vita è un ecclesiastico della famiglia Borromeo, e mancando questo, il secolare anziano della medesima. Vedasi l'opuscolo: La biblioteca Ambrosiana, epistola, del ch. ab. Luigi Polidori, Milano 1831.

La grandiosa canonica de' canonici regolari lateranensi, unita alla chiesa della Passione, fu dal governo italico nel 1808 convertita in un conservatorio di musica, dove giovani dell'uno e dell'altro sesso, sotto opportunissime discipline e l'insegnamento di celebri maestri e professori, s' istruiscono nell' arte del canto, del suono ed anche della composizione musicale: vi sono 24 piazze gratuite, 16 per i maschi e 8 per le donne, oltre ai posti di pensione. Molti allievi si sono già distinti sui pubblici teatri per singolare capacità ed intelligente esecuzione della musica vocale ed istrumentale. Il seminario maggiore o teologico, secondo il disposto dal concilio di Trento, s. Carlo si affrettò di aprirlo nel 1564, che poi collocò nelle case presso il ponte di porta Renza, e lo dotò con alcune possessioni degli umiliati, e con decime sui beni ecclesiastici; lo diressero i gesuiti, poi gli oblati. Per bene alloggiare gli alunni, s. Carlo nel 1570 cominciò la magnifica fabbrica, sul disegno di Giuseppe Meda, ampio quadrato conportico a colonne binate di granito, e riuscì uno de pezzi più insigni dell'architettura moderna in Milano. Da questo seminario arcivescovile dipendevano quel della canonica, quello sopra Arona fondato dal cardinal Federico, quel di Celana posto sul territorio veneto, quel di Monza e quel di Poleggio. Non bastando il seminario maggiore al crescente numero de'chierici, il governo restituì a tal uso la canonica. Questa fu istituita nel 1057 fuori di porta Nuova al tempo de' concubinari, acciocchè i preti migliori vivessero in comune, secondo i canoni. Vi si posero poi gli umiliati, aboliti i quali, s. Carlo ne fece un altro seminario di 60 chierici sotto gli oblati; il governo del 1798 l'avea dichiarata proprietà dello stato. Dopo la soppressione del monastero e chiesa

de' cisterciensi dedicata a s. Luca, venne questo locale convertito in un bellissimo ed utile stabilimento per gli orfani militari, e fu aperto nel 1802 sotto il nome di collegio militare di s. Luca. Il generale Theuliè, in allora ministro della guerra, concepì il disegno di questo benefico stabilimento, e ne divenne il più attivo e zelante protettore sino alla fine della sua vita. In esso stanno riuniti 300 allievi, la maggior parte figli de' bravi morti sul campo dell'onore o che furono altrimenti benemeriti della patria, La utilissima istituzione de' sordomuti, dalla munificenza governativa sostenuta, fu ultimamente trasportata da porta Tosa nel borgo di s. Calocero, e stabilita pel mantenimento di trenta maschi ed altrettante femmine, nell'antico palazzo Sforza-Pallavicino, espressamente a tale uso riaccomodato. Nel collegio di s. Filippo si dà alle fanciulle una compiuta, religiosa e nobile educazione, potendo gareggiare coi più distinti e rinomati delle principali città: fu istituito nel 1811 a spese dello stato. Per non dire di altri collegi di femmine, nomineremo quello della Guastalla, di cui parlammo all' articolo Guastalline.

Milano possiede sette teatri. Il grande, detto della Scala, perchè eretto sull'area dell'antica chiesa di s. Maria della Scala, è uno dei più grandi e magnifici dell'Europa, con architettura del Piermarini, aperto ai pubblici spettacoli nel 1779, e recentemente rimodernato e dipinto, con due ampie sale e molti comodi luoghi; riesce de'più sonori, mercè la curva della volta, liscia e di poca centinatura. La chiesa di s. Maria della Scala era stata edificata da Regina della Sca-

la moglie di Barnabò, con belle decorazioni; indi dopo la sua morte il marito nel 1384 ottenne che Urbano VI l'erigesse in collegiata con padronato, ma avverte il Marini, Archiatri, t. I, p. 104, che tali grazie Regina aveva ottenute nel 1383 dall'antipapa Clemente VII, con di più una ricca indulgenza a chi visitava la chiesa. Il teatro della Canobbiana, così chiamato dall'antica scuola di dialettica e morale filosofia, che qui vicino esisteva, fondata da Paolo Canobio, fu eseguito sul disegno del medesimo Piermarini, ma in più piccola forma: la facciata è bella e regolare, e l'interno comodo e ben decorato, poichè questo e quello della Scala hanno il vanto di aver veduto restaurarsi la pittura decorativa. Per mezzo di due archi comunica coll'imperiale reale corte, e su aperto nell'estate 1779. Sulla già soppressa chiesa di s. Salvatore fu eretto il piccolo ma elegante teatro Re, che prese il nome da Carlo Re suo possessore, che lo fece costruire ultimamente con disegno del cav. Canonica, e ridipinto nel 1836. Ivi il buon arciprete Dateo aveva nel 787 fondato la chiesa di s. Salvatore, e il primo spedale di trovatelli o bambini abbandonati che al mondo si conosca. Per essere nel centro della città è assai frequentato il teatro Carcano, così detto dal suo proprietario Giuseppe, fu eretto nel 1805 con disegno del cav. Canonica, ove anticamente esisteva la chiesa e monastero di s. Lazzaro. È assai elegante ed armonico, ma poco frequentato per la sua lontananza dal centro della città, il teatro di Lentasio, di semplicissima forma, così detto per essere stato costrutto nel 1805 nel sito della soppressa

chiesa e monastero del Lentasio eretti da un arcidiacono di quel cognome. Ove esistevano la chiesa ed il monastero de' ss. Cosma'e Damiano sorge un elegantissimo teatro di declamazione, eretto da una società che assunse il nome di Filo-Drammatici. Per l'addietro due erano i teatri delle marionette, ma ora rimane quello solo detto del Fiando, dal nome del proprietario, comunemente chiamato Girolamo dal protagonista monferrino. Da poco in qua se ne pose uno corrispondente al ponte de' Fabbri.

Fra le altre cose degne d'essere vedute in Milano, si osservano le sedici colonne iu marmo bianco d'ordine corintio, composte di quattro pezzi, che stanno lungo il corso di porta Ticinese, e che formano il monumento più grandioso delle antichità di questa città. Credesi una parte preziosa delle terme Erculee, fabbricate da Massimiliano Erculeo. Le opere che trattano delle antichità di Milano sono notate nella citata bibliografia milanese. Il corso di porta Orientale, fiancheggiato di vari palazzi, il più gradito e frequentato trattenimento della popolazione. I pubblici giardini deliziosissimi, con luoghi per spettacoli popolari. Il principio della strada del Sempione, opera delle più dispendiose e difficili che siasi intrapresa sotto il cessato governo italiano. Le strade ferrate di Monza, e quella Lombardo-Veneta che conduce a Venezia. Milano contiene in genere di fabbriche e manifatture tutto ciò che serve al bisogno, al comodo e al piacere della vita. Le arti meccaniche sono quivi lodevolmente coltivate al paro delle liberali; l'arte della lana e quella della seta furonvi introdotte nel 1148 dagli umiliati, quali alimentavano sessantamila operai pel lanificio, e quarantamila per le seterie: Ragguardevoli sono le fabbriche di stoffe di seta in ogni genere, e con oro ed argento; lavori in tali ed altri metalli; istromenti di matematica, fisica, chirurgia, armi, ec.; concie ed altre fabbriche; stamperie, librerie, litografie; manifatture di fiori e frutta finti: alcune delle tante fabbriche sono premia. te e privilegiate. Oltre le chiese, i palazzi ed i pubblici stabilimenti, si trovano in Milano anche presso i privati cittadini non poche gallerie, biblioteche e musei contenenti molti oggetti d'arte meritevoli di osservazione. Come la copiosa raccolta di quadri della casa Castelbarco, cominciata con quella de'conti Simonetta, poi cresciuta continuamente dagli attuali sontuosi possessori, ove in 22 locali sono distribuiti più di mille dipinti d'ogni scuola, incominciando dall'età di Cimabue sino ai viventi. La galleria Borromeo ha oltre 400 quadri delle migliori scuole; le altre più rimarchevoli sono le gallerie Litta, Melzi, Archinto, Scotti-Gallerati, ec. Celebre è la biblioteca e museo Trivulzio; fra le biblioteche private la Litta è la più copiosa, contando 30,000 volumi; le raccolte Verri, Taverna, Mulazzani, Beccaria: l'armeria Uboldo, composta di mille e più pezzi d'armi di difesa e da offesa di epoche diverse, riunita e messa in bell'ordine dal cav. Ambrogio Uboldo; assai importante è la serie degli scudi e degli elmi, la cui erudita descrizione su nel 1839 e 1841 pubblicata dallo stesso colto possessore. Il museo del cav. Pelagio Pelagi, consistente in monumenti antichi di nazioni e di epoche diverse; il gabinetto mineralogico fondato in sua casa dal conte Vitaliano Borromeo, ec. ec.

Nel 1215 per cura del podestà Brunasio Porca novarese furono compilati gli statuti di Milano, testimonianza di mero e misto impero: magistrato supremo era allora il podestà, risiedendo la sovranità nel consiglio generale. Questi statuti civili perderono ogni vigore coll'unità imposta dal codice Napoleone, che abolì ogni legislazione spontanea. Franchigia nazionale fu il senato, istituito da Luigi XII. La congregazione di stato antica terminò col 1796. Ab antico la città per stemma porta in bianco la croce rossa, con ornato di palme e ulivi, simbolo di pace e di guerra. L'arma viscontea, che fu quella dello stato, ed ora è divenuta propria del regno, è la biscia d'azzurro in campo d'argento, con fanciullo rosso nascente dalle sue fauci: di sua origine parlammo nel vol. XXIX, p. 59 del Dizionario. Lo stemma ecclesiastico della città e diocesi di Milano si compone delle immagini di's. Ambrogio in mezzo ai ss. Gervasio e Protasio. coll'epigrafe: Tales ambio defensores. Il palazzo della città, nominato Broletto, stava in piazza dei Mercanti, ove ancora sorge la torre della campana del comune, che ogni sera suona la rintoccata; in prima fu dov'è la corte. La torre fu eretta nel 1272 da Napoleone della Torre, e fu abbellita dal podestà Bossi. Quello dove ora siede la municipalità, vastissimo corpo aperto in due ampi cortili a portico, fabbricato da Filippo Maria Visconti, la città ne fece acquisto nel 1519. La congregazione municipale è composta d'un podestà, e sei assessori, oltre il consiglio composto di sessanta nobili, e principali negozianti. A spese della città è mantenuto un corpo di zappatori pompieri, istituito nel 1811. Il carattere morale de' milanesi li mostra inclinati alla beneficenza, alla tranquillità d'animo, ai comodi della vita, ai divertimenti, senza pregiudizio dell' industria, delle arti e manifatture, e de' buoni studi, che distintamente vi si coltivano. La dovizia e bontà de' cittadini, e la ricchezza degli stabilimenti pubblici provvedono generalmente alla classe indigente. Il dialetto milanese di fondo, grammatica e costruzione italiano, ritiene alcuni modi, parole e pronunzie de' suoi diversi dominatori, e moltissimo dei trovadori o poeti provenziali che cantarono le armi, gli amori, le cortesie.

L'attuale popolazione della città di Milano e de' Corpi santi (villaggi presso diverse porte) è di circa 200,000 anime; anticamente però era assai maggiore, e nel secolo XV contava quasi 300,000 abitanti; ma le guerre e le pestilenze ad un tempo ne diminuirono non solo la grandezza e l'opulenza; ma anche la popolazione. Nello spazio infatti di 666 anni, cioè dal 964 al 1630, la città venne afflitta da contagiose pestilenze per quattordici volte, fra le quali la più crudele fu ne'tre anni che precedettero al 1363, che secondo riferisce Pietro Azario vi perirono 75,000 persone; fatale fu quella ancora del 1461 che diè origine al lazzaretto; quella del 1576 in cui rifulse il prodigioso zelo di s. Carlo Borromeo; e nell'ultima del 1630

morirono 20,000 persone. Circa 250 sono gl'israeliti ed altrettanti gli acattolici. In Milano l'aria vi è salubre, nè frizzante, nè rilasciata, massime dopo che furono tolte le risaie dalle sue vicinanze. A p. 377 della bibliografia milanese, dell' opera citata, sono riportate le storie di persone illustri o nobili famiglie milanesi. Molti santi e sante milanesi accrebbero i fasti della Chiesa, su di che si possono vedere Bosca, Martyrologium ecclesiae Mediolanensis, 1695. Sormani, La gloria de' santi milanesi, 1761. Fiorirono altresì gran numero di milanesi nelle armi e per valorose imprese, nella letteratura e nelle belle arti, di cui discorrono le opere bibliografiche notate a p. 384 e 385. Tra gli altri nomineremo, il poeta latino Cecilio Stazio, lo storico Valerio Massimo, Salvio Giuliano compilatore dell' Editto perpetuo e prefetto di Roma, gl'imperatori romani Elvio Pertinace e Giuliano Didio, ed oltre i nominati di sopra ed altri che ricorderemo, fra gl' innumerabili illustri milanesi registreremo i seguenti. Nella storia, Corio, Calco, Ripamonti, Giulini, Osio, Puricelli, Verri, Allegranza, Fumagalli, Bianconi. Nell'architettura, Giambattista e Santo Corbetti, Solaro, Agrippa, Giacomo della Porta, Tibaldo, Bassi. Nella pittura, parecchi usciti dalla scuola del Vinci, Lomazzo, Crespi, Campi, Procaccini, Bossi, Appiani. Nella scoltura, Marco Agrato, Girolamo e Guglielmo della Porta, Buonvicino, Rusconi, Albertolli, Altri artisti, Caradosso, Saracchi, Cristiano Santo Agostino, Guzzi, Domenico de'Cammeis Giovanni delle Corniole, Jacopo da Trezzo, Birago, Rossi, Delfinone, Paladini, Figino, Pellizone.

Poeti, Dollino, Bellincioni, Biffi, Visconti, Raineri, Maggi, Alessandro Verri, Parini, Monti. Medici, Pirovano, Varese, Sacco, Rasori. Militari, i Torriani, i Visconti, i Trivulzi, Serbelloni, Medici. Scienziati e scrittori diversi, Maino, Piatti, Paciolo, Maioragio, Alciato, Cardano, Benzoni, Busca, Cicerano, Ottavio Ferrario, Gregorio Leti scrittore maligno, Cavalieri, Ceva, Beccaria, Frisi, Lecchi, Pini, Regi, Oriani, Sacchi, Carpani, Marchesi, Carli, Gioia, Romagnosi, Custodi; e tra le donne la celebre Aguesi che ottenne una cattedra di matematica nell'università di Bologna, e la famosa Manzoni che s'illustrò nella poesia. Nelle arti e nelle scienze tuttora fiorisce un eletto numero di chiari ingegni. Milano diede alla Chiesa universale, oltre un grandissimo numero di vescovi, cinque sommi Pontesici, cioè Alessandro II Baggio o Badagio, Urbano III Crivelli, Celestino IV Castiglioni, Pio IV Medici, e Gregorio XIV Sfrondati oriundo di Cremona; ed al sacro collegio i seguenti cardinali, ad ognuno de'quali premetteremo l'epoca dell' esaltazione, e tutti come i Papi hanno le loro biografie.

1061 s. Anselmo Baggio o Badagio. 1088 Conte: 1138 Tommaso. 1144 s. Guarino Foscari. 1155 Ardizzone Rivoltella. 1165 s. Galdino Valvassi-Sala. 1173 Uberto Crivelli, poi Urbano III. 1182 Albino. 1198 Uberto Terzago, Uberto Pirovano. 1227 Goffredo Castiglioni, poi Celestino IV. 1244 Goffredo Castiglioni. 1281 Glusanio Casati. 1288 Pietro Peregrossi. 1375 Simone Brussani. 1411 Branda Castiglioni. 1439 Gerardo Landriani de Capitani. 1456 Giovanni

Castiglioni. 1473 Giovanni Arcimboldi. 1483 Gianiacopo Scalfenati. 1484 Ascanio Maria Sforza. 1493 Giannantonio Sangiorgi. 1500 Antonio Trivulzio. 1517 Scaramuccia Trivulzio, Agostino Trivulzio. 1535 Jacopo Simonetta. 1542 Giovanni Moroni. 1544 Francesco Sfondrati. 1549 Giannangelo Medici, poi Pio IV. 1557 Antonio Trivulzio. 1560 Giannantonio Serbelloni, s. Carlo Borromeo, 1561 Lodovico Simonetta, 1565 Carlo Visconti, Francesco Abondio Castiglioni, Alessandro Crivelli, Francesco Alciato, Francesco Crasso, 1578 Renato Birago. 1583 Nicolò Sfondrati, poi Gregorio XIV. 1587 Federico Borromeo. 1588 Agostino Cusani. 1590 Pietro Emilio Sfondrato. 1591 Flaminio Piatti o Plato. 1508 Alfonso Visconti, 1604 Ferdinando Taverna, 1621 Giulio Roma. 1629 Teodoro Trivulzio. 1633 Cesare Monti. 1652 Luigi Alessandro Omodei. 1654 Giberto Borromeo. 1657 Camillo Melzi. 1666 Alfonso Litta, 1667 Vitaliano Visconti. 1670 Federico Borromeo. 1681 Federico Visconti. 1600 Ferdinando d' Adda, Luigi Omodei. 1695 Jacopo Antonio Morigia, Federico Caccia, Celestino Stondrati. 1699 Giuseppe Archinto. 1712 Agostino Cusani. 1713 Benedetto Erba Odescalchi. 1715 Bernardino Scotti. 1717 Giberto Borromeo. 1739 Gaetano Stampa, Marcellino Corio. 1743 Gioacchino Besozzi, Giuseppe Pozzobonelli. 1747 Gio. Battista Mesmer. 1753 Fabrizio Serbelloni, Gio. Francesco Stoppani, Carlo Francesco Durini. 1756 Alberico Archinto. 1759 Ignazio Crivelli, Antonio Maria Erba Odescalchi, Giuseppe Maria Castelli. 1766 Vitaliano Borromeo, 1771

Antonio Eugenio Visconti. 1776 Giovanni Archinto, Angelo Maria Durini. 1789 Ignazio Busca. 1794 Antonio Dugnani. 1801 Gian Filippo Gallerati Scotti, Lorenzo Litta. 1802 Carlo Crivelli. 1804

Carlo Opizzoni.

Fuori delle mura di Milano crescono i borghi e nominatamente quello degli Ortolani e quello di s. Gottardo. Importantissimi sono i contorni del contado di Milano, ma solo accenneremo alcuni de' principali. Un miglio circa da Milano vi è la strada che riesce due miglia all' abbazia di Chiaravalle (Vedi). Il monastero andò in parte distrutto, avendovi cessato i cisterciensi nel 1707; la chiesa è delle più notabili della diocesi. Fu edificata sulle rovine d'una più vecchia verso il fine del secolo XIII, ed è di quello stile che dicesi gotico, divisa in tre navi, attraversata in cima da un lungo braccio che gli dà figura di croce. La nave maggiore è tutta dipinta dai fiamminghi, e finisce nel coro con sedili di noce diligentemente intagliati. L'altare maggiore ha pregevole dipinto, de' quali nelle cappelle ed altrove ve ne sono altri. Vi è la cupola con campanile con bei lavori: quivi ebbero sepolcri i Torriani, gli Archinti ed altri. Nella strada Pavese, un miglio lunge il famoso castello di Binasco, sorge la Certosa (Vedi) detta di Pavia, uno de' più sontuosi edifizi d' Europa. Dice il Marini, Archiatri t. I, p. 105, che Gian Galeazzo Visconti, disgustato di Urbano VI perchè non potè avere il titolo di re, seguì le parti dell' antipapa Clemente VII, quando con affettata ed apparente religiosità gli fece cader nel pensiero di voler edifica-

re la magnifica Certosa di Pavia, con un tempio di quaranta altari per offerirvisi giornalmente altrettanti e più sacrifizi, la qual cosa fu subito dall'antipapa approvata con bolla degli 11 luglio 1304, che riporta nel t. II, p. 53, avvertendo che l'ignorò lo stesso p. Tromby. Però la prima pietra vuolsi gettata da Gian Galeazzo agli 8 settembre 1396: Il Visconti verso il 1399 vi chiamò i certosini che compirono splendidamente l'edifizio, vi stettero fino al 1782, e vi furono reintegrati nel 1843. Del tempio alcuni reputano architetto Enrico Gamodia, altri Marco da Campione: lo stile non gotico tedesco, ma piuttosto di quello che allora dominava, ha quell'eleganza che sul principio del secolo XV appariva in tutte le arti del disegno. Ha tre navi e forma di croce latina; la facciata di stile bramantesco fu cominciata nel 1473 sui disegni di Ambrogio da Fossano, adorna di gran numero di scolture ed ornati i più squisiti del secolo XV. La porta che mette al tempio è opera d'Agostino Busti, ricca di superbi fregi e storie a bassorilievo, fra le quali primeggiano la fondazione fatta dal Visconti, e il trasporto delle di lui spoglie mortali nel tempio, la cui interna veduta è veramente maestosa. La volta è dipinta ad oro ed oltremare con stelle d'oro; i piloni rivestiti di marmo, fregiati di statue; le quattordici cappelle nelle navi ornate di preziosi marmi, di tavole, di affreschi, di bassorilievi, di paliotti di squisito lavoro. Un cancello magnifico introduce alla crociera del coro, che precede il santuario; gli stalli ne sono intagliati con artificio finissimo. Nella crociera spicca-

no due cappelle sontuosamente ornate: in angolo vedesi il mausoleo del fondatore, ricchissimo di scolture. Il magnifico monumento di Gian Galeazzo, isolato, è uno de'più grandiosi per la mole e per merito d'arte. A molte finestre sono bellissimi vetri colorati; ed agli altari laterali dei bracci della croce, sono quattro stupendi candelabri di bronzo. La cupola è tutta dipiuta a buon fresco. Ricca balaustrata sta innanzi all'altare maggiore, il quale è tutto commesso a gemme, e fregiato di vaghissime scolture. Sono degni pur di considerazione la vecchia e nuova sacrestia, il lavatoio e il refettorio de'monaci; il gran chiostro coi ventiquattro casini isolati, con orticelli per le abitazioni de'religiosi, ispira venerazione e raccoglimento. La Certosa forma come il Vaticano una piccola città. Benchè soggiacque a molte dilapidazioni, questo monumento è ancor grande. Prima di questa celebre Certosa, nella strada del Sempione' altra n' era stata fondata nel 1349 da Giovanni Visconti arcivescovo e signore di Milano, finita nel 1353, quando il Petrarca dimorava presso il Visconti; più volte si restaurarono la chiesa e il monastero: questa chiamasi la Certosa di Garegnano..

Il Lago maggiore o Verbano, sulle sue riviere, sui monti e nelle valli circostanti offre
i più svariati prospetti, e vi si
vedono i begli orrori selvaggi delle Alpi, e le bellezze pittoresche
dell'Italia: la sponda orientale appartiene al regno Lombardo-Veneto, da Sesto a Pino; l'occidentale agli stati sardi sino a Brissago; e fra Brissago e Pino ambedue le sponde al cantone svizzero

del Ticino. Questo lago, uno dei più ampi d'Italia, è nutrito specialmente dalla Toce e dal Ticino; ha acque trasparenti che contengono varie speciè di pesci e delle tratte, alcune delle quali grandissime. In ampio seno si presentano sulla riva orientale Angera, Arona sull'occidentale, che si fanno l'una all'altra prospetto, gloriose ambedue del nome de' Borromei; e verso la metà della riva occidentale evvi la baia della Toce, ove si trovano le famose isole Borromee, Angera ha favolosa origine, chiamossi anticamente Stazzona, vi fu stazione militare, poi emporio di fiorentissimo commercio. I conti di Angera o Angleria ebbero origine, secondo la tradizione, dai re longobardi, ed a loro si attribuisce la costruzione della rocca. L'arcivescovo Ottone Visconti, toltala ai Torriani, la fece rifabbricare ed ornare di pitture allegoriche alla battaglia da lui vinta a Desio. Dopo Ottone, i Visconti e gli Sforza presero il titolo di conti d'Angera, anzi usarono conferirlo ai propri primogeniti. Filippo Maria Visconti nel 1439 diè in feudo questa signoria ai Borromei, che tennero molta cura della rocca, ed il cardinal Federico, rivendicatala dal fisco, la ingrandì e vi aggiunse nuovi edifizi. Il giardino contiguo ha romane epigrafi. Feudo de' Borromei fu pure Arona, nella cui rocca atterrata nel 1800, nacque s. Carlo; accresciuta a' di nostri dal traffico, be titolo di città. La maggior sua chiesa è di corretto stile. Il nuovo teatro, le pubbliche scuole, le belle case e le pulite vie, la rendono pregevole. Lustro maggiore le viene dal famigerato colosso di s. Carlo, che sorge sopra un prossimo colle,

a cui conduce un'agevole via sparsa di alcune cappelle. Fu innalzato nel 1607 a spese degli abitanti de' contorni e della famiglia Borromeo. La statua ha 28 metri d'altezza, e 20 il piedestallo di granito: testa, piedi e mani sono di bronzo fuso, il resto di grosse lastre di rame, mentre le barre che queste sostengono fanno scala per salir sino al capo. Il disegno è del Cerano, l'opera di Siro Zanella pavese e di Bernardo Falconi luganese; mirabili le proporzioni. Valicata a sinistra del Lago maggiore la punta di Belgirate, si è in quel seno del lago in cui sorgono le decantate isole Borromee, che vedonsi emergere come un matzo di fiori. Prima presentasi alla vista l'isola di s. Giovanni, segue l'isola Madre che sorge in mezzo del seno, poi l'isola Bella, già Isabella dal nome di una d'Adda moglie di un Borromeo, che in parte nasconde la Superiore. L' isola di s. Giovanni detta Isolino, e la Superiore che dicesi anco de' Pescatori, fanno bel contrasto colla sfoggiata magnificenza delle isole Bella e Madre, e questa resa più vaga dalla natura fa bel contrasto con quella, in cui l'arte raccolse tutti i suoi ornamenti, ingegni e graziose bizzarrie, Fu il conte Vitaliano Borromeo che nel 1637 trasformò tale scoglio in un luogo di ricercate delizie, con dieci giardini posti a scalinata, con ridente selva d'aranci, di folto bosco d'allori, di torri, d'archi, di statue, e d'un grandioso palazzo ove sono profuse tutte le squisitezze, i cui sotterranei formano un appartamento a musaico da stupore. Inoltre nell'isola Bella è una galleria con pregiate tavole; ed in quella Madre souovi cinque giardini, ed ampio bosco d'allori, d'abeti e cipressi.

Faremo per ultimo parola di Monza, oltre quelle dette altrove, come all'articolo Corona FER-REA, ove dicemmo di essa e del tesoro della basilica di san Giovanni Battista, edificata dalla regina Teodolinda, la quale in essa ripose i doni di s. Gregorio I, accennati all' articolo Longobardi. Monza sotto i romani fu chiamata Moguntia, perchè Augusto ne fece un luogo di ritiro pei soldati che aveano combattuto a Magonza; poi fu detta Modoetia, e Teodorico re de' goti vi eresse un palazzo. Sotto i longobardi divenne la favorita residenza d'alcuni loro re; e Federico I v'ebbe un palazzo. Soggiacque a varie vicende, secondo che fu contraria o favorevole a' milanesi : da Carlo V venne data in feudo ad Antonio di Leyva governatore di Milano, indi fu da Antonio venduta per 30,000 ducati ai conti Durini, ed ora ha titolo di città; e per industria, popolazione, e vanto di antiche e recenti memorie primeggia fra tutte le terre del contado milanese. La basilica fu ingrandita nel secolo XIV coi disegni di Matteo da Campione. La facciata di stile gotico, di marmi bianchi e neri, con bassorilievi, statue e arabeschi, ha sulla porta maggiore la statua in rame dorato del Precursore. L'alto campanile è grandiosa fabbrica del Pellegrini, che disegnò pure l'elegante battisterio. Il tempio ha tre navi, ed è adorno di assai pregevoli dipinti: l'altare maggiore disegnato dall' Appiani, è ricco di paliotto d'argento dorato, con bassirilievi, gemme e smalti. Delle altre chiese di Monza, le più interessanti sono s. Maria in Istrada, s. Maurizio, s. Gerardo. Grandioso è il seminario, con due portici di 88 colonne di granito; elegante il teatro, bello il ponte sul Lambro, ampio il collegio de' barnabiti, ragguardevole il palazzo municipale, importante l'archivio. I dintorni offrono una serie di amene ville, oltre la villa reale, delizia degna di principi e rinomata in tutta Europa; il parco reale è uno de' più vasti d'Italia, comprendendo 11,000 pertiche di terreno. Il palazzo venne eretto nel 1777 dall'arciduca Ferdinando con disegno di Piermarini, ove l'Appiani dipinse la favola di Psiche.

Milano, Mediolanum, già capitale di tutta la Gallia Cisalpina (Vedi), e più volte residenza degli imperatori occidentali e de' re di Italia, non che capitale dell'Insubria, nome antico di quella porzione della Lombardia (Vedi) fra l'Adda e il' Ticino, i cui popoli chiamaronsi insubri, i quali secondo Tito Livio erano celti o gauli; è vero però che sotto il nome d'insubri si comprendevano pure molti popoli, i primi de' quali erano venuti dal nord; sembra che il loro nome primitivo fossero ombri, significante nella loro lingua valorosi. Vaghe ed incerte sono le opinioni del nome Milano, come sulla origine de' primi abitatori del suolo milanese. Risalgono alcuni alle origini etrusche, e supponendo Olenio od Olano Caleno, lucumone etrusco, venuto nell' Insubria, altro capo introducono di quella nazione detto Medo, e da que'due nomi riuniti, deducono quello di Milano o Mediolano, come accenna l' Alciati. Altri la credono così detta quasi in medio amnium, perchè posta tra i due siumi Ticino ed

Adda; ricorrono altri ad origini celtiche, dalle quali verrebbe quella denominazione ad indicare una città posta in mezzo alle terre ed alle pianure, e come ora direbbesi mediterranea. Sembra priva di fondamento la supposizione del ritrovamento di una troia col tergo lanuto solo per metà, all'epoca in cui Belloveso determinossi alla fabbricazione o piuttosto alla riedificazione di Milano; si abbracciò tuttavia quella tradizione, confermata dai versi di Claudiano e di Sidonio Apollinare, perchè riguardandosi Milano a qualche epoca come una seconda Roma, vi si trovò una certa conformità con Roma medesima, ponendosi la troia quasi al confronto colla lupa allattatrice di Romolo e Remo. Se però è vero che i galli giunti in Italia, cogli insubri si collegarono più facilmente, perchè trovarono il nome di una città corrispondente a quella di un loro borgo o villaggio, sotto il nome di Milain, presso Autun, conviene supporre il nome di Milano più antico della venuta de' galli. Alla tedesca lingua di quei popoli, May-land, o paese di maggio, e propriamente in gallico Med-lan, fertile paese, e Met-ban, in mezzo alle pianure, onde altri Mediolanum si riscontrano in Francia. Ommettendo le opinioni che alcuni storici e filologi ci lasciarono sui primi abitatori del suolo milanese, e non disputando se tal preminenza si debba accordare, secondo Strabone, ai primi discendenti di Noè. o agli orobii, secondo altri, oppure agl'insubri, la cui principale residenza dicesi essere stata nel luogo chiamato Raudii Campi o Castel Seprio, e passando sul dubbio se quei due popoli vinti e soggio-

gati dagli etruschi, che istituite dodici città chiamarono Etruria nuova, abbiano questi ultimi ad essere considerati come i principali abitatori del milanese, sembra essere quasi una certezza che Milano, situata nell' Insubria, sia stata fondata od almeno ingrandita nell'anno 500 prima di Gesù Cristo, da Belloveso capitano dei gallo-insubri nell' Italia (Vedi) superiore, e nipote di Ambigato principe de' celti. Belloveso con una banda di biturigi, edui, arverni, gessati e ambarri, dopo aver cacciato dal paese gli etruschi, colla pace compì le opere di essi. Ogni borgata ebbe un capo gallo; con rozza e robusta religione veneravano le forze della natura, imponendo i druidi leggi e superstizioni ai popoli. Quanto fossero fieri lo provò Roma, che salvata dai valorosi difensori della patria, costituì un tesoro apposta da non toccare se non quando i galli minacciassero.

Da prima Milano non fu che un borgo, ma ben presto divenne il luogo principale de' galli-insubri-cisalpini; il perchè conoscendo Roma non potersi tenere sicura finchè non dominasse la Gallia Cisalpina, com' essa intitolò l' Insubria, perciò Lucio Furio e Caio Flaminio consoli romani varcarono il Po coll'esercito; ma sconfitti si rifugiarono tra' cenomani, dalla Gallia venuti sul bresciano e sul veronese, i quali disertando la caunazionale, s'allearono ai romani, che senza tregua molestavano l'Insubria. Allora i galli tentando l'estremo caso, nel 222 furono vinti da Marco Claudio Marcello e Gneo Cornelio, e Viridomaro ultimo re de' galli-cisalpini restò ucciso sul campo, indi Milano soccombette ai vincitori, e Marco vi entrò trionfante. Dopo che Mario a Vercelli sbaragliò una nuova irruzione di cimbri, dal console Publio Cornelio Scipione Nasica, l'anno 10-1, seguita la ritirata di Annibale (il quale da Milano aveva ricevuto opportuni soccorsi), la Gallia Cisalpina fu ridotta a provincia, e Milano fu onorata del titolo di primaria città dell' Insubria, soggetta però a leggi e magistrati romani; e sotto il consolato di Pompeo fu onorata del nome di seconda Roma, come la più ricca e maestosa delle altre città della provincia. Tra gli altri l'ebbe in governo Cicerone, e poi Bruto cui i milanesi eressero una statua. Giulio Cesare già nell' anno 48 avanti la nostra era, avea concessa la cittadinanza romana alla Gallia Cisalpina, e Milano venne ascritta alla tribù Onfentina, perciò teneva comizi propri, e raccolti i voti li mandava suggellati a Roma, per valere come fossero dati di presenza. Nell' impero, la Gallia restò sotto l'immediata tutela del senato romano, e solo a'tempi di Adriano vi fu spedito un prefetto, proteggendo il popolo i difensori della città, specie di tribuni. Ad abbattere il dominio di Roma, i germani minacciarono le sue provincie e l'Italia, onde sembrò agl'imperatori necessario risiedere più vicino alle Alpi. Prima vi stavano a tempo, poi quando la difesa rese necessario dividere l'impero, Massimiano Erculeo vi si fermò stabilmente, cinse di mura la città, e l'abbellì nell'anno 295 della nostra era, poscia abdicò all'impero nel 305. Il poeta e console Ausonio quindi celebrò in versi le sontuosità di Milano, dicendo ivi

essere tutto mirabile, abbondanza d'ogni cosa, belle case, doppio muro, circo, teatro, templi, palazzo, zecca, terme, marmorei portici, fecondi ingegni, costumi all'antica, per cui quasi non avea di che invidiare Roma. Frattanto non solo l'evangelo erasi propagato in Milano e nella regione, ma fioriva nel sangue de' suoi martiri, e Costantino imperatore nel 313, dopo aver dato in Milano sua sorella in isposa a Licinio imperatore, vi pubblicò la legge ove tollerava qualunquè religione, primo passo a render dominante la vera, legittimando l'esercizio del culto cristiano. Inoltre dividendo Costantina l'Italia in due parti, stabilì Milano capitale della settentrionale, e la residenza di un vicario distinto che governava sette provincie: la Liguria nella quale era compreso il milanese, l'Emilia, la Flaminia, il Piceno annonario, la Venezia coll' Istria, le Alpi Cozie, e le due Rezie. Continuando Milano ad aumentare in ricchezza e magnificenza, giunse al suo più alto grado di splendore, a segno che gli stessi imperatori vi fissarono la loro ordinaria residenza nel secolo IV e e nel principio del V.

Parteggiando l'imperatore Costanzo per gli ariani nemici di s. Atanasio, e trovandosi in Milano, ivi nel 355 fece con violenza condurre il Papa s. Liberio, ma non gli riuscì fargli abbandonar la difesa di s. Atanasio, onde l'esiliò in Tracia. Nel 365 gl'imperatori Valentiniano I e Valente, essendosi tra loro diviso l'impero, il primo si tenne la parte occidentale, e non in Roma ma in Milano fermò la sua sede: L'imperatore Valentiniano II incaricò s. Ambrogio di

dissuadere l'imperatore Massimo dall' invadere l' Italia, e di domandargli il cadavere dell'ucciso imperatore Graziano; e morendo gli lasciò raccomandati i suoi figliuoli. Il santo in più incontri con sacerdotale franchezza parlò all'imperatore Teodosio I mentre era in Milano, e gli vietò la comunione e l'ingresso alla basilica Porziana dopo l'eccidio di Tessalonica. Avendo Teodosio I spartito in due tutto l'impero, Costantinopoli fu metropoli dell' orientale, dell' occidentale Milano, da cui dipendevano l'Italia, l'Africa, la Gallia, la Spagna, la Bretagna, il Norico, la Pannonia, la Dalmazia e mezza Illiria. Ma venendo presa e saccheggiata Milano nel 452 da Attila re degli unni, cessò di essere residenza degl' imperatori, come cessò allora di essere metropoli dell'Insubria. Nel 476 cadde in potere degli eruli comandati da Odoacre, che si proclamò re d'Italia, dando termine all'impero d'occidente. Nel 493 Teodorico re dei goti se ne fece padrone, ma la maggior depressione della città ed il più grande suo avvilimento fu nel 539, quando soggiogata da Uraia nipote e generale di Vitige, trovossi spogliata de' suoi abitanti, i quali, escluse le donne date ai borgognoni, furono tutti crudelmente trucidati. Tanto fece Uraia considerando Milano ribelle e parteggiare per gl'imperatori greci che pretendevano l'Italia. In fatti, veputi Belisario e Narsete generali di Giustiniano I, la città divenne suddita degl'imperatori d'oriente, e molti de' fuggiti ripatriarono. Mentre Narsete cominciava a ricingerla di mura, venuto in Italia nel 568 Alboino coi longobardi, Milano passò sotto il dominio di essi, che incominciarono quel regno che lasciò il nome al paese, scegliendo per sede Pavia. Il re Alboino impose a Milano per duca uno de'capi dell' esercito, che spartì fra' suoi fidi le terre, e gli abitanti ridusse a condizione di servi: il duca pose sua corte a Cordusio, curia ducis, epoca fatale e terribile, in cui restò Milano oppressa e negletta. Il Papa Adriano I, avendo invocato il soccorso di Carlo Magno, questi coll'imprigionamento del re Desiderio, nel 773 o poco dopo diè termine al regno longobardico, e principio a quello nuovo d'Italia. I longobardi aveano tenuto il clero in assoluta soggezione, e Carlo Magno per consolidare il suo potere lo fece intervenire alle assemblee, considerandolo come gli altri possidenti. In tal modo crebbe l'autorità episcopale, e l'arcivescovo di Milano divenne il personaggio più ragguardevole di Lombardia, e contrappeso all'armata potenza dei conti, ciò che il popolo vide volentieri.

In processo di tempo, sotto i deboli successori di Carlo Magno, l'arcivescovo di Milano cogli altri vescovi più volte elessero il re in Lombardia. Il magnanimo arcivescovo Ansperto da Biassono, ricinse la città di forti mura, verso l'879, la ristorò dalle passate rovine, l'abbellì con edifizi, e singolarmente coll'atrio di s. Ambrogio. I vescovi fatti potenti, conferirono la corona d'Italia non più a stranieri, ma ad italiani, per cui nell'888 Berengario duca del Friuli fu coronato dall'arcivescovo Anselmo. Gli disputarono quella dignità i re di Germania; poi Lamberto duca di Spoleto, eletto da una fazione

MIT. contraria all'arcivescovo di Milano, assediò anche e prese Milano nell'806. Qui cominciarono le gare fra vari re, duranti le quali l'arcivescovo e il popolo crebbero di importanza, perchè gli emuli cercarono amicarseli con doni e privilegi. Intanto sopraggiunsero gli unni a devastare le campagne, e Milano si accrebbe colla distruzione di Pavia ordinata nel 024 da Berengario condottiere degli ungari o unni: nel 945 vi si tenne la prima dieta per l'elezione del re d'Italia. Passata nel 062 la corona imperiale ai tedeschi, fu l'Italia unita alle sorti di Germania (Vedi), non perchè gl'imperatori propriamente la padroneggiassero, ma ne aveano l'alto dominio, governandosi i principati, le repubbliche e signorie a proprio piacere, solo obbligati all'omaggio di sovranità e al servigio militare. Gli elettori dell'impero sceglievano il re di Germania, che ad Aquisgrana prendeva la corona d'argento; poi sceso in Italia, i signori e vescovi lo riconoscevano, indi consecrato re d'Italia a Milano o a Monza colla corona di ferro dall'arcivescovo di Milano, passando a Roma vi ricevea dal Papa la corona d'oro e il titolo d'imperatore: i lombardi gli pagavano il viaggio, e l'imperatore se n'andava e spesso non ricompariva più, e i signori tornavano a fare ogni loro voglia come indipendenti; cose tutte trattate a'loro articoli, come Coronazione, Impero, ed altri relativi. Vedasi Francesco Antolini: Dei re d'Italia inaugurati o no con la corona ferrea,

Valperto de Medici arcivescovo di Milano, invitò Ottone I a venire in Italia, e lo incoronò re nella basilica

Milano 1838.

di s. Ambrogio, Ottone I per reprimere i suddetti signori feudatari irrequieti, per farsi amici i comuni riconobbe i privilegi che già eransi procacciati. Quando Landolfo arcivescovo ottenne l'intera giurisdizione di conte di Milano, e nominava i magistrati, i nobili si opposero, ma falliti nell'impresa accettarono feuda esso. Divenuto arcivescovo Eriberto da Cantù, pretese ch'essi fossero suoi vassalli, e vintili nel 1036 invitò Corrado II re di Germania a venire per la corona di ferro, e lo trattò splendidamente e lo fornì di truppe per soggiogare i pavesi. Ingelosito l'imperatore della potenza clericale, imprigionò Eriberto che fuggito rientrò in Milano per difendersi, e per mantenere l'ordinanza militare inventò il carroccio, sul quale pose lo stendardo di s. Ambrogio, come si disse all'articolo CARROZZE ed altrove. L'arcivescovo nel 1037 trionfò dell'imperatore e de'nobili, che dovettero sottomettersi, talchè trovandosi sotto la giurisdizione medesima i liberi cittadini e i vassalli, restò costituito il libero comune. Osserva il Muratori che i milanesi furono de'primi a mettersi in libertà, cacciando i ministri cesarei ed eleggendone de'propri, prendendo qualche forma di repubblica. Le guerre intestine prodotte dai simoniaci e nicolaiti dierono l'ultima mano all'emancipazione della plebe milanese; già avea cacciato di città col loro capo Lanzone, Eriberto nel 1042. Verso questo tempo si riporta la primaria origine de' famosi Umiliati (Vedi), avvenuta quando l'imperatore Enrico III occupata Milano mandò in Germania pressochè tutti i cavalieri che vi trovò, i quali vestironsi di bianco, ed

ottennero ripatriare, onde riuniti dal ven. Meda furono approvati dalla santa Sede nel 1117. Il Papa Alessandro II portossi a Milano e nel 1067 vi canonizzò s. Arialdo diacono, martirizzato nel precedente anno a' 28 giugno dai nicolaiti e simoniaci concubinari; questi nel 1076 martirizzarono pure s. Erlembaldo nobile milanese, che Urbano II reduce da Francia canonizzò in Milano nel 1006. Nel 1003 Milano si sottrasse interamente nel politico da ogni dipendenza dall'impero, regnando Enrico IV, che essendo in guerra col Papa non potè usar della forza. Alla crociata promulgata da Urbano II si associarono molti milanesi, tra' quali i Selvatici, i Ro, i Roci, e Ottone Visconti che conquistò in oriente lo scudo della serpe, che divenne la gloriosa insegna dello stato. Precedette i crociati l'arcivescovo Anselmo da Boisio con un braccio di s. Ambrogio, e vi morì di ferite. Quelli che tornarono con Angilberto Pusterla e Senatore Settala fondarono il pio luogo delle quattro Marie, ed altri la chiesa di s. Sepolero.

Governandosi i milanesi coi loro consoli, la prosperità infuse smania di dominar sui vicini, e cominciarono guerre fraterne. Tutte le città vicine tremavano alla sola minaccia de' milanesi di fare uscire dalle porte il terribile carroccio; quindi Milano alzossi al punto di essere considerata la prima città di Italia. Lodi venne ridotta in cenere nel 1111; Como nel 1127 diroccato dopo dieci anni d'attacchi; indi Pavia e Cremona furono minacciate coll'esercito. Intanto i milanesi seguirono le parti di Corrado III contro Lotario II imperatore, ed Innocenzo. Il mandò loro per legato s. Bernardo, il quale ricevuto con sommi onori li riconciliò colla Chiesa, essendo stati sedotti da Anselmo vescovo intruso. Volendo Federico I Barbarossa rimettere l'impero in vigoria, dopo che i predecessori aveano domato i feudatari coll'alzar i comuni, a questi volle por freno colle armi. Prese le parti de'lodigiani, e devastò molte terre de'milanesi, massime Tortona, togliendo a Milano i dazi e la giurisdizione, dopo essersi impadronito della città con lungo blocco nel 1158. I milanesi alla sua partenza cacciarono nell'anno seguente il presidio, indi ripresi i loro diritti, portarono la guerra contro quanti avevano secondato l'imperatore, e riedificarono Tortona. Tornato Federico I con più robuste armi, con centomila uomini, cui associaronsi le milizie di più di trenta città italiane, spaventate dal crescente potere di Milano, la città come ben forte si pose in difesa, mà la fame e le malattie la costrinsero a cercar patti. Federico I in Roncaglia li accettò, esigendo d'imporre i magistrati, ciò che i milanesi ricusando, l'imperatore li pose al bando dell'impero, fece mutilare chi poteva prendere, e pose l'assedio a Milano nel 1162. Inesorabile non volle accordar condizioni, la prese nel marzo, ordinò agli abitanti che tutti uscissero esuli nelle vicine terre, abhandonandola al furore degli altri italiani, che vi sfogarono la loro invidiosa rabbia. Federico I guastò, ma non distrusse le mura coronate di frequenti torri, e non vi sparse il sale come dice la leggenda: i milanesi soffrirono cinque anni di duro esilio prima di ripatriare.

Non andò guari che considerati da Federico I gl'italiani come gente conquistata, giurarono essi difendersi e riedificar Milano, che nell'aprile 1167 vide i suoi emuli concorrere al suo risorgimento e fortificazioni, ciò che non potè impedire l'imperatore. Papa Alessandro III benedì questa concordia di italiane volontà, e vari principi contribuirono conforti e denaro: altre città si unirono alla famosa lega lombarda che formossi contro Federico I sino al numero di ventitre; cioè Milano, Cremona, Lodi, Bergamo, Ferrara, Brescia, Mantova, Verona, Vicenza, Padova, Treviso, Venezia, Bologna, Ravenna, Bobbio, Rimini, Modena, Reggio, Parma, Piacenza, Tortona, Vercelli, Novara. L'imperatore sbuffante pose i lombardi al bando dell'impero, ed i milanesi ed altri italiani per interrompere le comunicazioni fra Pavia e il Monferrato, di parte imperiale, fabbricarono la città d'Alessandria della Paglia (Vedi). Indi nel 1176 presso Legnano a'20 maggio riportarono gloriosa vittoria su Federico I, che si salvò confondendosi coi cadaveri, venendo sconfitto tutto il suo esercito: la coorte milanese di soli 900 uomini, detta della morte, facendo prodigi di valore, decise della vittoria. A mediazione di Alessandro III nel 1177 si combinò dall'imperatore una tregua colle città lombarde, e preferendo di averle amiche, in Costanza (Vedi) giurò la pace ai rappresentanti della lega lombarda, assicurando loro il diritto di eleggere i propri magistrati, e darsi leggi e governi municipali, sotto una determinata protezione dell' impero germanico. Allora Federico I divenne alleato de'milanesi per sostenere i suoi diritti in

Italia. Nel 1186 si creò in Milano un magistrato col nome di podestà, venendo a ciò eletto Uberto Visconti piacentino; questa magistratura però andò soggetta a varie vicende secondo le dominanti fazioni. Risorta più bella e vigorosa di prima, Milano si vide poscia involta nelle civili discordie, per le famose e deplorabili fazioni dei Guelfi e Ghibellini (Vedi).

Eccoci prossimi a parlare de' primi dominatori di Milano, i Torre o Torriani, ed i Visconti. La famiglia Torriani o della Torre credesi francese d'origine, e la stessa che quella della Torre di Auvergne. Due di questi signori, venuti in Italia nel secolo XII, fermatisi in Como per le nozze di due signore eredi di Valsassina, ottennero questo dominio, per cui i discendenti si dissero conti di Valsassina, passarono a Milano, e fattisi protettori del popolo contro la nobiltà, vi acquistarono onori, poteri e ricchezze. La famiglia Visconti viene dagli antichi signori d'Anghiera. Alcuni però la fanno derivare da Berengario II re d'Italia altri dalla famiglia imperiale Angela Flavia. Furono chiamati Visconti per essere stati lungo tempo luogotenenti nel governo politico dell'arcivescovo di Milano, il quale luogotenente dicevasi Vicecomes. Questa famiglia si fece capo della nobiltà di Milano contro i Torriani con cui ebbe lunghe risse, finchè rimastane vittoriosa ottenne la signoria della patria. Nel 1199 tra la repubblica di Milano ed il popolo di Lodi si sottoscrisse pace onorevole e lega, crescendo Milano in edifizi, manifatture e per studi, ne'quali divennero celebri Oberto dell'Orto legista, e Giovanni medico. Milano ebbe per lo più nemiche Pavia e Cremona; amiche Piacenza, Crema, Novara, Vercelli, Verona, Bologna, Faenza e Treviso; mutabili Como, Lodi e Bergamo. Non avendo i milanesi buon sangue cogl'imperiali, da cui era stata distrutta la città, nelle lotte di Enrico VI e Federico II, figlio e nipote del loro antico nemico, seguirono i loro avversari e parteggiarono per Ottone IV che incoronarono re d'Italia, ond' essere soccorsi nella conquista delle città lombarde. Sostenendo Innocenzo III Fedederico II, scomunicò i milanesi seguaci di Ottone IV, perchè divenuto ribelle alla Chiesa, al modo detto alla biografia di quel Papa. In seguito i milanesi furono vinti dai cremonesi, prendendo parte per Enrico contro l'imperatore suo padre. Federico II tolse loro diverse città, che poi ricuperarono, e Gregorio IX spedì legati a Milano per riconciliarla con quell'imperatore nel 1236, favorendo i milanesi. Tuttavolta volendolo affrontare restarono i milanesi sconfitti a Cortenova nel 1237, proteggendo e scortando la loro ritirata Pagano della Torre o Torriani signore della Valsassina: il carroccio tolto loro da Federico II, fu da questi mandato a Roma nel Campidoglio. Impazienti di ricuperare la gloria militare, i milanesi ripresero ardire, poterono costringerlo alla ritirata nel 1239, combattendolo compiutamente: nella battaglia si distinse la coorte detta degl'incoronati; però nel 1241 soffrirono altra rotta da Federico II, dopo aver rinnovata contro di lui la lega lombarda a Mosio sul mantovano. Inutilmente il cardinal Conti, poi Alessandro IV, erasi portato in Lombardia per rimuovere

Federico II dalla guerra contro i milanesi. Pagano della Torre nel 1240 o 1242 era stato nominato per gratitudine dal popolo suo protettore contro la nobiltà, dopo il quale venue il nipote proclamato anziano della credenza, carica equivalente alla dignità tribunizia de' romani : Pagano per l'amore conciliatosi del popolo milanese, e per la sua moderazione e rare doti fondò la grandezza di sua famiglia. L'arcivescovo cedendo i diritti di conte, si riserbò di battere moneta, riscuotere un pedaggio alle porte ed altro, ragguagliandosi la loro entrata ad ottantamila fiorini d'oro.

Tre consigli intanto impedivano solidità di ordinamenti civili, cioè quello della credenza di s. Ambrogio, quello della credenza de'consoli, e quello chiamato la motta: i diritti della sovranità stavano nel consiglio generale, la nobiltà favoriva per lo più i ghibellini aderenti all'imperatore, che per segno aveano il colore rosso, mentre bianco era il contrario de'guelfi seguaci del Papa, avendo per loro la plebe, che al suono della martinella del duomo combattendo sotto lo stendardo di s. Ambrogio prevaleva. Altri interni guai per Milano furono l'eresie de' catari e patarini che aveano più denominazioni: s. Pietro da Verona pel suo zelo restò da loro martirizzato. Reduce da Lione, ove avea deposto Federico II, nel 1251 Innocenzo IV giunse a Milano ricevuto perciò con grande onore, e vi dimorò due mesi, portandosi poscia a Brescia. Avendo i milanesi nominato il suddetto Pagano protettore del popolo ambrosiano, specie di sovranità democratica, dispiacendo ai nobili questo re popolare, e mal riuscendo

coll'opporvi i Visconti, chiamò a signore il tiranno Ezzelino III da Romano, che però il popolo capitanato da Martino della Torre nipote di Pagano, prendendo la croce bandita contro di lui da Alessandro IV, l'incontrò ed uccise. Nel 1253 insorte essendo altre dissensioni fra il popolo ed i nobili, Manfredi Lancia marchese d'Incisa fu creato signore di Milano per tre anni, essendo dopo nominato per anni cinque il marchese Oberto Pallavicino che prese il titolo di capitano generale. Nel 1257 Martino della Torre anziano del popolo scacciò dalla città i nobili coll' arcivescovo Leone e Perego loro capo, divenendo primo signore de'milanesi; ma nel seguente anno si conchiuse la pace detta di s. Ambrogio, tra i nobili ed il popolo, nella quale si bilanciarono i diritti de'primi con quelli del secondo. Morto Martino della Torre gli successe nel 1263 Filippo suo fratello col nome di podestà e signore perpetuo, ma attesi i dominanti disordini, venne per cinque anni nominato signore di Milano Carlo di Angiò. Napo o Napoleone della Torre, figlio del famoso Pagano, più tardi alla morte di Filippo l'anno 1265 gli successe nel titolo e nel potere; e Rodolfo I re dei romani lo nominò suo vicario imperiale, per cui fece rivivere i diritti già spenti degl'imperatori. Dovendosi eleggere l'arcivescovo di Milano, come meglio diremo parlando degli arcivescovi, i popolari portarono Raimondo zio di Martino suddetto de'Torriani, e i nobili Ottone Visconti : il Papa Urbano IV favorendo questo, sottopose la città all' interdetto che non lo voleva: Raimondo divenne poi pa-

triarca di Aquileia, Nel vol. XXXII, p. 272 e 275 del Dizionario narrammo come Gregorio X Visconti di Piacenza nel 1273 si recò in Milano agli 8 ottobre nel monastero di s. Ambrogio, e lasciò la città ai 12 di detto mese nell'interdetto perchè era ostinata in rifiutare Ottone; non che quanto vi fece nel ritorno, sottoponendo alla scomunica la fazione de' Torriani, che avevano tentata l'uccisione di Ottone ed occupate le sue rendite ecclesiastiche. Dipoi l'esule Ottone raccolte forze, coi vassalli della sede episcopale, coi nobili e coi ghibellini sorprese a Dèsio i Torriani a'21 o 27 gennaio 1277, li sconsisse, e mandò a morir di same e di rabbia nel castel Baradello Napoleone che i comaschi avevano chiuso in una gabbia di ferro; terminando di vivere in prigione anche altri suoi parenti. Entrato Ottone trionsante in città, fu gridato arcivescovo e signore temporale, incominciando da lui la fortuna di sua casa; poscia nominò signore Guglielmo Lungaspada marchese di Monferrato, colla lusinga di sedare colla autorità sua i partiti dominanti in città. Nel 1282 poi scacciò il marchese, e vi governò solo, facendo nominare nel 1287 capo del popolo Matteo Visconti suo nipote, e l'anno dopo podestà di Milano con ampi poteri, essendo stato nominato anche vicario imperiale dall' imperatore Rodolfo, ed avendo l'investitura della città e stato da Adolfo nel 1204. confermatagli da Alberto I.

Morto Ottone nel 1295, impaurite le città lombarde del crescente dominio di Matteo I detto Magno che gli era successo nella signoria, stabilirono in Pavia una lega contro

di esso, ma egli scoperta una congiura ordita a suo danno la distrusse; tuttavolta nel 1302 fu costretto alla fuga per opera de' Torriani ricondotti in città dalla loro fazione. Guido della Torre nipote di Napoleone divenne perciò signore della patria, mediante gli aiuti dei guelfi, del patriarca d'Aquileia Raimondo suo zio, e di Alberto Scotto signore di Piacenza, che con nera gratitudine indi gli tolse. Lo Scotto però la ricuperò. Divenuto Cassone o Gastone suo parente arcivescovo di Milano, per gelosia Guido nel 1309 lo rinchiuse coi tre fratelli nella torre d'Anghieri, rompendo così l'unione di sua famiglia, e facendosi nemici i suoi partigiani. Venuto in Italia l'imperatore Enrico VII per prender la corona in Milano e sistemarvi la pace, nel 1310 vi ricondusse Matteo I, lo riconciliò coi milanesi, ritornandolo in possesso del sovrano potere col titolo di vicario dell'impero. I Torriani vennero con Guido all'improvviso assaliti, e per sempre cacciati dalle truppe tedesche coll'opera e maneggio de'Visconti: Guido si ricovrò in Cremona. dove morì nel 1312, e la sua famiglia non potè più ricuperare la signoria di Milano. Un ramo de'Torriani ritiratisi nel Friuli vi fiorirono col titolo di conti di Valsassina. Matteo I assoggettò Alessandria, Tortona, Piacenza, Pavia, Bergamo, Lodi, Como, Cremona, Vercelli, Novara; ma scomunicato per eretico, si ritirò a morire tra i canonici di Crescenzago. Nel 1322 gli successe nella signoria Galeazzo I suo figlio, che fu per perdere ogni cosa per le sue imprudenze e lascivie : si alleò con Lodovico il Bavaro, sconfisse i crociati, e spiegò tirannico dominio.

Nel 1328 Azzone suo figlio fu proclamato signore e nominato vicario imperiale; ristorò la grandezza di sua fainiglia, fece cingere la città di nuove mura, la migliorò, nobilitò con pitture di Giotto e di altri il palazzo di corte, alzò la torre di s. Gottardo col primo orologio che suonasse in Milano, e fu il primo de' Visconti che si dichiarò apertamente sovrano, e che fece porre sulle monete il suo nome ed effigie. Gli turbò la quiete a mano armata Lodrisio suo cugino. Alla di lui morte nel 1330 il concilio generale gli diè successore lo zio Luchino, che dilatò il dominio, introdusse l'ordine in Milano e la pubblica sicurezza, colla monarchia assoluta nel 1341, dopo essere stato nominato col fratello arcivescovo Giovanni II, vicario di Milano e delle città soggette da Benedetto XII, coll'annuo tributo di diecimila fiorini d'oro. Avvelenato Luchino da sua moglie Isabella del Fiesco, nel 1340 prese le redini del governo l'arcivescovo Giovanni II suo fratello, che comprò Bologna e Genova, proteggendo le arti e le scienze, e colmando di onori e doni i cultori di esse e il Petrarca da lui chiamato a Milano; avendo ricusata l'offerta signoria che gli fece di Roma un, fazione, disgustata dal vedere i Papi stabiliti in Avignone dal 1305, Per la invasione di Bologna, Clemente VI nel 1350 lo scomunicò, e interdisse Milano, per non essere Giovanni II comparso in giudizio; indi il Papa gli spedì un legato ordinando restituir Bologna, e che deponesse o l'arcivescovato o il dominio temporale; ma Giovanni II vestito pontificalmente, nel duomo alla presenza del popolo, mostrossi col pastorale in una

mano e la spada nell'altra, dicendo al legato: difenderò l'uno coll'altra. Ciò saputosi dal Papa, citò il Visconti a recarsi in Avignone, e l'arcivescovo promise di comparire. Narra il Corio, seguito da altri e da altri rigettato, che vi mandò innanzi il suo segretario ad apparecchiar le cose necessarie per dodicimila cavalli e seimila pedoni; ciò che saputosi da Clemente VI, chiamò il segretario, e rimandollo a Milano con dire al suo signore che sospendesse il viaggio. Nel 1352 l'arcivescovo fu assolto, e data Bologna in vicariato per dodici anni coll'annuo censo di dodicimila fiorini, e subito centonila, come riferisce il Fantoni nella Storia d'Avignone; aggiungendo il Novaes che il Papa rinnovò in lui l'investitura di Milano.

·Morto nel 1354 Giovanni II, Matteo II, Bernabò e Galeazzo II suoi nipoti spartirono lo stato, serbando Milano e Genova indivise, parteggiando per gl'imperatori. Matteo II morì nel 1356, ed i fratelli si distinsero per crudeltà, e Urbano V nel 1363 condannò Bernabò usurpatore di diverse terre della Chiesa, quale eretico ed empio, comprendendo nella sentenza i di lui discendenti: più intimò la crociata con indulgenze a chiunque contro di lui pigliasse l'armi. Ritornato nel 1364 Bernabò al suo dovere, non andò guari a malmenar di nuovo lo stato della Chiesa, il perchè Urbano V ricorse all'imperatore Carlo IV, acciò si recasse in Italia a raffrenarlo, concedendo indulgenza a chi l'avesse seguito. Divenuto Papa Gregorio XI, dichiarò guerra a Bernabò, e gli formò altro processo; lo citò a presentarsi alla santa Sede, dichiarandolo persecutore

della Chiesa e degli ecclesiastici. Venne finalmente abbattuto dall'esercito che gli mosse contro, co mandato da Amedeo VI conte di Savoia, A Galeazzo II successe il figlio Gian Galeazzo nel 1378, il quale cacciò lo zio Bernabò nel castello di Trezzo a morir di crepacuore o di veleno nel 1385: fu padre di trenta figli legittimi o naturali che sparsero in Italia, in Germania e in oriente la stirpe de'Visconti; e maritando le sue figlie coi duchi d'Austria, di Baviera, di Wurtemberg, coi principi d'Inghilterra, di Cipro e di Gonzaga, le loro doti gli costarono più di due milioni di fiorini d'oro. I milanesi se ne rallegrarono di veder estinto Bernabò, e giurarono obbedire al nuovo signore, che tenendo ventuna città 'soggette, allestì il diadema per coronarsi re d'Italia, i cui signori però mandarono fallito il disegno. Gian Galeazzo spedì in Boemia suo ambasciatore Pietro Filargo, poi cardinale e Papa Alessandro V, per ottenere dall' imperatore Venceslao le insegne e titolo di duca di Milano, e lo consegui nel 1395 anco pei successori, dicesi collo sborso di centomila scudi, dominando altre trentacinque città. Gian-Maria che gli successe nel 1402, non profittò della paterna grandezza, che per mostrarsi tiranno, feroce e insensato: si abbandonò ai capitani di ventura condottieri di truppe mercenarie e senza sentimenti di onore, onde occuparono alla Chiesa anche Bologna. Non paghi del saccheggio, affettavano anche dominio, e Facino Cane uno di essi erasi impadronito di molte città lombarde, anzi del governo di Milano stesso, tanto che, allorquando Gian Maria nel 1412 fu trucidato in 8. Gottardo, al fratello Filippo Maria non restava che Pavia. Ma Filippo, accorto e spietato, sposando Beatrice da Tenda, rimasta vedova di Facino, n'ebbe in dote i vasti possedimenti di questo, poi la fece accusare per adultera e morire. Conoscendo che la forza era tutto. e la forza stava in mano de'mentovati duci, s'appoggiò al conte Carmagnola prode condottiero, e a Francesco Sforza più fortunato di lui, figlio del celebre Muzio Attendolo di Cotignola, della qual famiglia parlammo nel vol. XXII, p. 200 e 300 del Dizionario ed altrove. Nel concilio di Costanza ebbe fine il lungo scisma, e l'eletto Martino V recandosi nel 1418 in Italia, da Pavia si diresse a Milano, dove giunse a' 12 ottobre, splendidamente trattato dal duca Filippo; a'16 ottobre inaugurò l'ara massima del duomo, ed ai 17 partì per Brescia. Il successore Eugenio IV fu grandemente tribolato dal duca di Milano con insidie e lunghe guerre che a'loro luoghi descrivemmo : inoltre Filippo parteggiò pel conciliabolo di Basilea, ed agognò il dominio di Roma: il conciliabolo elesse antipapa col nome di Felice V, Amedeo VIII duca di Savoia, vedovo di Maria figlia del duca Filippo. Pel duca guerreggiarono nello stato pontificio Nicolò Piccinino e Francesco Sforza. impadronendosi della Marca ed altri luoghi. Solo nel 1442 Eugenio IV si pacificò con Filippo, il quale diede la sua figlia naturale Bianca in isposa allo Sforza. La corte fece sfarzi di lusso, s'imparentò coi reali di Francia e di Germania, fiorirono le manifatture, si migliorò l'agricoltura, la ricchezza e l'opulenza si accrebbe in Milano.

Filippo Maria Visconti, ultimo di sua stirpe, morì d'apoplessia ai 15 luglio 1447, senza prole legittima, e lasciando erede de'suoi stati Alfonso V re d'Aragona e di Napoli suo strettissimo amico. Ma i milanesi che avevano elevato i Visconti al comando, si credettero tornati liberi onde costituirono l'aurea repubblica ambrosiana. Però pretendevano pure a questo paese l'imperatore Federico III come feudo, e Carlo duca d'Orleans come discendente per linea materna dai Visconti, per Valentina sorella degli ultimi due duchi; aspirando altresì al dominio del ducato Luigi duca di Savoia nipote di Filippo, la repubblica di Venezia, e principalmente si pretese da Francesco Sforza come marito di Bianca, e siccome adottato per figlio dal defunto, e sostenne le sue ragioni con forte esercito. Per la pace d'Italia s'interpose coi pretendenti Nicolò V, e nell'anno 1448 nominò legato il cardinal Giovanni Morinense. Intanto Francesco affamò Milano, e ridotti all'estremo i milanesi, mandarono a Vimercato a fare a lui la dedizione, ed ecco la dinastia Sforza sottentrata alla signoria di Milano: Egli era glio del celebre Muzio Attendolo di Cotignola in Romagna, prode guerriero che prese il cognome Sforza per la violenza onde tutto voleva a suo modo. Avendo servito sotto gli stendardi della Chiesa; Giovanni XXIII lo nominò conte di Cotignola e gonfaloniere della romana Chiesa. Il duca Francesco generoso risparmiò i danni e l'onta della sconfitta, frenò la licenza militare, abbellì con edifizi Milano, e favorì i letterati che corrisposero col maguificarlo. Federico III portandosi

a Roma nel 1452 a coronarsi imperatore, vi prese pure da Nicolò V la corona longobardica, invece di riceverla a Milano, per non essere costretto a riconoscere duca lo Sforza. Nel 1454 Nicolò V ottenne pace all'Italia, con trattato conchiuso in Lodi, tra i fiorentini, il duca di Milano, i veneziani, e poi vi fece accedere Alfonso V. Le quindici città alla morte di Francesco, nel 1466 passarono al degenere figlio Galeazzo Maria, che rifiutando i materni consigli, disgustò i signori, che nel 1476 l'assassinarono nella chiesa di s. Stefano (la sua figlia naturale Caterina, maritata a Riario, e di cui parlammo ad IMOLA e Forlì sue signorie, fu ava di Cosimo I granduca di Toscana). In quel frangente Bianca seppe conservare il dominio al fanciullo Gian Galeazzo Sforza, e nell'anno seguente Sisto IV spedì in Milano legato il cardinale de'ss. Nereo ed Achilleo, acciò non accadessero innovazioni. La vedova del defunto, Bona di Savoia, prese il governo dello stato, pel figlio minorenne del figlio. Bianca fu al-Iontanata, e Lodovico Sforza detto il Moro (forse per aver introdotti nel suo giardino di Vigevano, è poi a Milano, i gelsi) zio del fanciullo usurpò la reggenza, quindi eccitò Carlo VIII re di Francia alla conquista del regno di Napoli, a scendere in Italia. Allora accelerò la morte del giovane duca nel 1494, Lodovico gli succedette e nel 1495 assunse il ducato di Milano, investitone con diploma da Massimiliano I re de'romani. Adornò Milano con edifizi, favorì Bramante da Urbino, e il gran Leonardo da Vinci dalla cui scuola uscirono immortali pittori. Molti greci fuggiti

da Costantinopoli, in Milano furono d'eccitamento agli studi. Il duca Lodovico il Moro con 600,000 zecchini di rendita potea dirsi felice, se la giustizia di Dio non gli avesse preparato il castigo. Divenuto nel 1498 re di Francia Lodovico XII, come nipote di Valentina Visconti, pretese il ducato di Milano, si collegò coi veneziani e con Alessandro VI, e nel 1400 costrinse alla fuga il Moro, il quale avea tentato di muovere contro il re Bajazetto II imperatore de'turchi. Egli avea pur deposto l'altro nipote Francesco Sforza nato nel 1490, che poi morì nel 1512. Lodovico XII compensò il Papa con dar a suo figlio Cesare Borgia il ducato di Valentinois. Entrati i francesi a'6 ottobre 1499 in Milano, Gian Giacomo Trivulzio posto dal re a governatore di Milano, scontentò i cittadini, i quali richiamarono il Moro, riportatovi da genti tedesche nel 1500. Poco dopo abbandonato dagli svizzeri da lui assoldati, a'10 aprile i francesi per tradimento lo fecero prigioniero sotto Novara, e lo condussero in Francia, ove morì miseramente a Loches nel 1508. Quanto al cardinal Ascanio Maria Sforza, fratello del duca, inimicatosi con Alessandro VI, fu contemporaneamente fatto prigione in Rivalta dai veneti, preso a tradimento da Corrado Landi, e venuto nelle mani del re di Francia, per tre anni lo tenne chiuso nella torre di Bourges, solo rilasciato nel 1503 pel conclave di Pio III; quiudi Giulio II vietò il suo ritorno, come avea promesso. I francesi ripreso Milano, il re ne ottenne l'investitura nel 1505 da Massimiliano I con diploma.

Qual padre comune, Giulio II si

ritirò dalla lega di Cambray. I francesi ne restarono tanto rammaricati che non solo gli mossero guerra, ma sedussero alcuni cardinali nazionali e spagnuoli. Questi osarono convocare un conciliabolo a Pisa per deporre il Papa, indi passarono a tenere il detestabile congresso in Milano, ove il clero stimando contaminata la città chiuse loro le porte de'templi, per cui trasferironsi a Lione. Il Rinaldi dice all'anno 1511, n. 41, che tale risoluzione gli scismatici la presero a'12 novembre, e giunsero in Milano a'7 dicembre; ed al n. 50 racconta che Giulio II scomunicò i senatori di Milano ed i maestrati delle città di Lombardia per secondare i voleri del re di Francia nel riscuotere inique imposte, comprendendo in tal sentenza Trivulzio. Il Ripamonti nella Storia della chiesa di Milano, lib. 14, scrive, che il cardinal Carvajal, capo de' cardinali sediziosi, fu quivi eletto antipapa col nome di Martino: ma o vi è equivoco nella notizia, o tale elezione restò affatto occulta fra loro senza palesarsi al pubblico, non essendovi alcuno scrittore contemporaneo che ne parli, nè facendosi menzione alcuna di ciò nella palinodia di detto cardinale in tempo di Leone X nel concilio Lateranense V (Vedi) da Giulio II opposto a questo conciliabolo. Gli altri cardinali furono Brissonet, Borgia, Brie, Sanseverino, con altri riferiti dall' annalista Spondano con altre notizie all'anno 1511, n. 11 e 16, anno 1513, n. 10. Il Marini, Archiatri t. I, p. 245, notò che la prima sessione del conciliabolo fu tenuta in Milano a' 4 gennaio 1512, come si legge negli atti di

esso stampati in Parigi. Nell'archivio Vaticano è la rarissima
edizione, che fu fatta in quel tempo in pergamena, a spese dell'abbate Subasiense Zaccaria Ferrerio, protonotario di questo sedicente concilio, poi vescovo di Sebaste e di Guardia, uomo dottissimo e di gran credito nella corte romana.

Stabilitosi in Lombardia il dominio francese, durò fino al 1512. in cui dalle armi della quadruplice lega, promossa da Giulio II. fu rimesso nel ducato di Milano Massimiliano Sforza figlio del defunto Moro, ricevendone l'investitura da Massimiliano I; ed i francesi colla giornata di Novara furono rincalzati oltre le Alpi. Tuttavia il duca Massimiliano Sforza non potendo reggere al peso delle enormi somme, che gli conveniva pagare ai collegati che lo sostenevano in trono, e più alle possenti armate condotte nel 1515 dal nuovo re di Francia Francesco I, fu obbligato in tale anno a cedergli il dominio, e morì poi nell'anno 1530. Nate alcune gelosie di stato tra il re e Leone X, mossero questi a collegarsi contro di lui coll'imperatore Carlo V, il quale cominciò ad affacciare pretensioni sul milanese. accresciute poi pel suo matrimonio con Renata di Francia. Le truppe di Francesco I furono sconfitte in Lombardia dall' esercito papale e cesareo comandato dal cardinal legato Giulio de Medici, poi Clemente VII, il quale entrò trionfante in Milano a' 19 novembre 1521, cacciandone i francesi. In mezzo alle turbolenze di que' tempi vide Milano, ma per poco tempo ancora, un principe della famiglia Sforza reggerne il ducato: fu questi Francesco II fratello di Massimiliano, non meno di lui infelice ed agitato ora dagli amici svizzeri ed altri, ora dai nemici, ora rimesso, ora scacciato dalla sua dominazione, di buon cuore e perspicace ingegno, ma senza forza di rimediare all'agonia del paese. Nel 1522 Francesco II si trovò in Genova allorchè vi giunse Adriano VI, il quale si mostrò assai inquieto pel sacco dato alla città. Dopo la battaglia della Bicocca i francesi si ritirarono dall'Italia, ma passate di nuovo le Alpi, nel 1523 tornarono ad assediare Milano: costretti ad abbandonarlo, furono bastuti dai collegati ad Abbiategrasso. Nell'anno 1524, in cui la peste fece stragi in Milano, Francesco I re di Francia ritornato in Italia con un'armata. riconquistò Milano, ma perduta la battaglia di Pavia, nel parco della Certosa venne fatto prigioniero e trasportato a Madrid, e Francesco II ricuperò Milano nel 1525. Caduto questi in sospetto degli spagnuoli, e bloccato nel castello di Milano, ne cedè loro il possesso nel seguente anno. Carlo V, mediante grossa contribuzione, investì Francesco II ne' diritti del ducato di Milano, avendone ceduta ogni ragione su di esso il re Francesco I a Carlo V pel trattato di Cambray nel 1529. Colla morte di Francesco II, ultimo duca nazionale, senza figli, nè della prima moglie figlia di Cristiano II re di Danimarca. nè della seconda sorella di Carlo V. finì il dominio di sua famiglia nel declinar di ottobre 1535, la quale avea dato a Milano i summentovati duchi, l'imperatrice Bianca Maria alla Germania, Ippolita regina di Napoli, e Bona regina di Polonia. Francesco II, principe degno

di miglior fortuna, con suo testamento chiamò alla successione del ducato di Milano Carlo V, prevedendo che diversamente sarebbe stato sempre la preda del più potente che lo avesse invaso, e forse per tal motivo non lasciollo ad alcuno di sua famiglia, come scrive il Ratti, Della famiglia Sforza. Lo scudo de' duchi Sforza era azzurro con una pantera avente un fiore d'oro nelle branche. Da Muzio Attendolo detto Sforza il Grande, e da Antonia Salimbeni, nacque Bosio Sforza stipite de'conti di s. Fiora, che tuttora fiorisce nel duca d. Lorenzo, erede delle fortune e prerogative de' Conti, Peretti, Savelli ec. (Vedi) signore di Genzano ec. (Vedi).

Carlo V, come erede del defunto duca e delle ragioni di Alfonso V, divenne duca di Milano nel 1535, nei cui sterminati possessi, come goccia d'acqua nell'oceano, questo ducato perdette ogni importanza. Vi pose per governatore d. Antonio di Leyva, principe d'Ascoli spagnuolo, che restandovi poco tempo, fu succeduto dal cardinal Marino Caracciolo napoletano, e da quella serie di governatori che si legge nel t. I, pag. 87 di Milano e suo territorio. Girolamo Morone illustre milanese e conte di Lecco, scaltro politico, cercò scampare dalla rovina gli Sforza e la patria, poi congiungere l'Italia in una lega che ne salvasse l'indipendenza, ma essa era perita. Carlo V con bolla d'oro del 1549, stabilì l'ordine di successione di questo ducato nei discendenti di suo figlio Filippo II re di Spagna, al quale come feudo dell'impero l'avea infeudato il 5 luglio 1546, onde restò lo stato unito alla Spagna, con malcontento de'milanesi, che chiamano de-

plorabile la sua dominazione, perchè il governatore civile e militare fu sempre in lotta col senato della città, e noti sono gli arbitrii, i capricci, le prepotenze ed avidità di molti. I Papi investendo i re di Spagna delle due Sicilie, v'inserivano il permesso di ritenere anche la signoria del milanese. Nel 1550 i milanesi si rallegrarono nel vedere sulla cattedra di s. Pietro il concittadino Pio IV, che si mostrò benefico colla patria, cui concesse il privilegio che il collegio dei giurec o dottori nobili fornirebbe a Roma un uditore di rota ed un avvocato concistoriale, presentando una terna al Papa, il quale uno ne sceglieva, come riportano il Bernini, Del tribunale della rota pag. 53, ed il Cartari, Syllabum adv. s. Cons. p. 154 e 157; e l'arcivescovo a Milano. Giuseppe Il volle proscrivere quest'ultimo privilegio eleggendo fuori l'arcivescovo nella persona di Filippo Visconti, lo che avendo penetrato il collegio già lo avea ascritto tra i dottori. Per lo stesso principio, durante la repubblica fu nominato arcivescovo il Caprara di Bologna, mentre a Bologna si mandò l'Opizzoni di Milano. La carità splendida e operosa del santo arcivescovo e cardinale Carlo Borromeo, e quella del magnifico suo cugino successore e imitatore cardinal Federico Borromeo, furono i soli conforti che nella dominazione ebbero i milanesi nel tristo loro stato, che le stragi delle pestilenze resero ancor più terribile.

Successivamente furono duchi di Milano i re di Spagna austriaci, Filippo III nel 1598, Filippo IV nel 1621, e Carlo II nel 1665, per la morte del quale nel 1700 ebbe luogo la lunga e fatale guerra di successione. In essa la Francia pel duca d'Angiò Filippo V, e gli austriaci tedeschi per l'arciduca Carlo disputaronsi il paese. Primieramente i francesi pel testamento di Carlo II nel 1700 occuparono Milano, ma nel 1706 il principe Eugenio di Savoia avendo battuto colle armate imperiali i francesi sotto Torino, conquistò all'imperatore Giuseppe I il ducato di Milano, che unito a quello di Mantova formò il possesso conosciuto sotto il nome di Lombardia austriaca, di cui dichiarossi Milano la capitale. Dopo molte guerre e lunga desolazione, colla pace d'Utrecht fu riconosciuta l'Austria signora del milanese, essendo il primo duca di Milano l'imperatore Giuseppe I, indi Carlo VI suo fratello, venendo tal possesso confermato dal trattato di Rastadt de' 6 marzo 1714, ratificato a' 7 settembre da quello di Baden. Poscia per la successione di Polonia, per nuove guerre, agli 11 dicembre 1733 entrarono in Milano i gallo-sardi, e Luigi XV re di Francia ne divenne duca. Conchiusa dopo tre anni la pace, fu il ducato restituito a Carlo VI, che lo ricuperò nel 1736 colla pace di Vienna, tranne l'alto milanese cioè il Monferrato, l'Alessandrino, la Lomellina, la Valsesia, Novara e Tortona che aumentarono i dominii del re di Sardegna, stesi poi nel 1743 sino al Ticino. Morto nel 1741 Carlo VI, gli era succeduta la figlia Maria Teresa, la quale accedè all' ultima cessione per conservare il resto. Per altra guerra i gallo-ispani occuparono Milano nel 1745 a' 16 dicembre, ma mentre l'infante di Spagna d. Filippo ivi pensava a feste, gli sopraggiunsero nel 1746 le truppe austriache, onde a stento fuggi; finalmente il trattato d'Aquisgrana nel 1748 consolidò questo dominio alla casa d'Austria, e aprì lungo periodo di pace. Maria Teresa moderò la potenza de'governatori, diè nuovo sistema alle magistrature, e nel 1780 gli successe il figlio Giuseppe II già correggente. Questi affrettò le riforme, limitò il potere clericale, abolì seminari e molti corpi religiosi, e nel 1784 a' 14 febbraio conchiuse un concordato con Pio VI, perchè ai duchi di Milano appartenesse la nomina dei vescovi e benefizi nella Lombardia austriaca; questo principe filosofo soppresse pure il senato di Milano, rappresentanza nazionale, e riformò il sistema giudiziario, istituendo la polizia. Il fratello Leopoldo II che gli successe nel 1790 cassò molte innovazioni, e restituì alla città i privilegi, per lo che gli eresse un busto e coniò una medaglia. Nel 1792 montò sul trono imperiale Francesco II, che poi dopo la rinunzia d'imperatore romano prese il nome di Francesco I.

Per la rivoluzione di Francia, i francesi condotti da Bonaparte, vinta la battaglia di Lodi, entrarono in Milano proclamando la libertà a'21 maggio 1796. Da Milano come da centro si diffuse la democrazia, e nell'anno stesso si proclamò la repubblica Cisalpina, di che si disse a ITALIA, dichiarandosene Milano capitale. Però nel 1799 dopo la battaglia di Verona, i francesi furono costretti a ritirarsi, e con essi le truppe cisalpine, entrando in Milano a' 26 aprile gli austriaci unitamente ai russi: quest'epoca fu chiamata restaurazione austriaca. Nel 1800 Bonaparte reduce dall' E-

gitto e creato prima console, alla testa della sua armata vinse a Marengo, ricuperò la Lombardia, a'a giugno rientrò in Milano, che venne proclamata di nuovo capitale della risorta repubblica Cisalpina, la quale nel congresso di Lione del 1802. alla presenza di Bonaparte divenuto primo console, prese il nome di repubblica italiana, di che parlasi a ITALIA, insieme al concordato fatto con essa da Pio VII, ed all'erezione dell' Italia in regno con Milano per capitale e capoluogo del dipartimento d'Olona. In più luoghi dicemmo come Bonaparte divenuto imperatore de' francesi, nel 1805 s'incoronò nel duomo re di Italia a' 26 maggio, scegliendo a vicerè Eugenio Beauharnais suo figlio adottivo, il quale vi stabilì la sua residenza. Il regno d'Italia si aumentò nel 1808, e formossi di ventiquattro dipartimenti. Procedendo nel 1814 l'impero francese e la fortuna di Napoleone al suo termine, questo costretto ad abdicare le corone di Francia ed Italia, cedè al principe Eugenio la sua rappresentanza, che invece partì per Monaco (benchè il senato del regno italico voleva domandarlo alle potenze per re), mentre una rivoluzione trucidò Prina ministro delle finanze. A' 28 aprile gli austriaci entrarono in Milano, che nel 1815, all'erezione del regno Lombardo-Veneto, per decreto dell'imperatore d'Austria Francesco I, divenne la sede d'uno de'due governi in cui trovasi diviso il regno, ed a' 31 dicembre l'imperatore vi fece il suo solenne ingresso, nominando per vicerè nel 1818 il fratello arciduca Ranieri. Nel 1835 gli successe il figlio regnante imperatore Ferdinando I, il quale a' 6

settembre 1838 venne coronato re nel duomo di Milano, con quella splendida pompa che descrivemmo all'articolo Coronazione de' RE; seguita dal magnifico banchetto narrato all'articolo Convito. In occasione che gli scienziati italiani tennero in Milano nel 1844 la loro sesta riunione, la città di Milano offrì loro l'opera intitolata: Milano e il suo territorio, in due magnifici tomi ricchi di belle incisioni. Ne furono collaboratori i dotti e chiarissimi Bartolomeo Catena. Giuseppe Sacchi, Giovanni Strambio, Giacomo Ambrosoli, Giuseppe Balsamo Crivelli, Ambrogio Campiglio, Albino Parea', Pompeo Litta-Biumi, Carlo Zardetti, Giovanni Labus, Luigi Tatti, Achille Mauri, e Cesare Cantù, cui inoltre fu incaricato della redazione generale dell'opera che riuscì importantissima. Nel tom. I, pag. 49 si parla degli storici di Milano, ed a pag. 369 e seg. si riporta la bibliografia milanese. Nel medesimo anno fu pubblicato in Milano: Notizie naturali e civili sulla Lombardia, opera pregevolissima del dott. Carlo Cattaneo e di altri valenti collaboratori.

Il vangelo fu predicato ai milanesi, secondo la divulgatissima tradizione, dall'apostolo s. Barnaba, perciò venerato per fondatore nell'anno 52 della chiesa di Milano, e primo suo vescovo, tuttavolta l'impugnarono critici di chiara fama. Lasciando nel grado di probabilità l'opinione che s. Barnaba sia stato in Milano e vi abbia lasciato nell'anno 53 per primo vescovo s. Anatalone greco, o il santo qui lo mandasse da altrove, o qui personalmente lo costituisse vescovo, sembra dopo le prove addotte dal Sassi nelle sue

Vindiciae de adv. s. Barnabae, doversi da questo cominciare la serie de' vescovi di Milano. Gli successero nel 61 s. Cajo romano, nel oz s. Castriziano, nel 138 s. Calimero, nel 193 s. Mona, nel 282 s. Materno, nel 303 s. Mirocle o Mirocleto, al cui tempo fu data la pace alla Chiesa e fu nominato primo arcivescovo di Milano. Vennero in seguito nel 315 s. Eustorgio I greco, la cui elezione descrisse diffusamente il Puccinelli nel Zodiaco della chiesa milanese, eseguita in Milano mentre appunto n'era governatore, e come in seguito venisse approvata dall' imperatore. Nel 331 s. Protaso Algisi, nel 351 s. Dionigi Marliani, il quale dopo aver governata la chiesa milanese circa quattro anni, fu mandato in esilio dalla fazione a. riana, dove terminò i suoi giorni forse nel 365. In questo frattempo accadde l'intrusione di Ausenzio, vescovo ariano, il quale fatto vescovo da Gregorio, falso vescovo di Alessandria, fu chiamato espressamente dall'imperatore Costanzo da Cappadocia in Milano, dove non era conosciuto, e venne introdotto in questa chiesa a mano armata. Ad Ausenzio od a meglio dire a s. Dionigi nel 374 succedette s. Ambrogio prefetto della Liguria, per la cui santità, dottrina e apostoliche fatiche, talmente fu illustrata la chiesa di Milano, che da esso prese il nome di Ambrosiana; onde i fedeli non meno che i vescovi fin d'allora così la chiamarono. V. s. Ambrogio ad Nemus, ordine religioso, e Ambrogio, monache.

Di questo gran santo parlammo alla sua biografia e in molti luoghi, e biografie hanno que'santi vescovi riportati dal Butler. Qui solo noteremo, che questo santo dottore della chiesa latina introdusse nella sua chiesa il canto nell' uffiziatura, secondo l' uso della chiesa orientale, ordinò le vigilie, compose inni, prefazi, preci, forme liturgiche alquanto conformi alle greche, mentre è noto che le diverse costumanze nella Chiesa non offendono in verun modo la di lei unità, quando la fede è la medesima. Il rito ambrosiano ornato, abbellito ed accresciuto splendidamente con utili addizioni da s. Ambrogio, per cui ne prese il nome, non su istituito da lui, ma deriva dai primordi della sua chiesa e della nascente cristianità, la quale avea forme religiose semplicissime, poi aumentate e rese più maestose dai molti vescovi, massime greci, per santità e zelo cospicui che precedettero s. Ambrogio. Questi pertanto gli diede maggior decoro ed incremento. Il rito della chiesa ambrosiana fu praticato ancora fuori della diocesi di Milano, e in chiese anche lontane. Il Durando e il Pagi affermano, che ai tempi di Carlo Magno l'uffizio ambrosiano più che il gregoriano o romano si osservava. Ancora nel secolo XVI la chiesa di Capua usava il medesimo uffizio e gli stessi riti della chiesa di Milano: l'usò pure quella di Bologna. Fino ab antico il rito ambrosiano si è conservato nella sua integrità, tranne l'aumento di feste, ed alcune accidentali modificazioni, portate dall'indole de' tempi e dai nuovi accrescimenti: tali introdotte modificazioni richiesero altrettante particolari riforme. Così pure talora si ripristinò la pratica di qualche rito abbandonato, ovvero venne depurato dalle innovazioni clandestinamente introdotte, Allorchè s. Carlo pubblicò il rituale, e il cardinal Federico Borromeo il messale nel 1609, ed altri dipoi, dichiararono sempre di voler mantenere e conservare incorrotto il rito ambrosiano e sue liturgie. Oltrechè parliamo delle cose principali del rito ambrosiano ai rispettivi articoli, si può vedere Ambrosiano nito, Li-TURGIA, massime al & della liturgia ambrosiana, e Rito. Scrissero di esso: Andreucci, Hier. Eccl. De ritu ambrosiano. Casola, Rationale caeremoniarum, 1499'. Manuale ambrosianum, 1490. Muratori, Antia, medii aevi. diss. LVII. Mabillon, Mus. ital. t. I, observ. de ritu ambrosiano. Rusca, Rito ambrosiano, grandezze della chiesa milanese, 1641. Perego, La regola del canto fermo ambrosiano, 1622. Settala, Misteri e sensi mistici della messa, Tortona 1672. Sormani, De ortu religionis ac liturgiae mediolanensis. Missale ambrosianum, 1548. Breviarium ambrosianum, 1549. Psalterium ambrosianum, 1556. Sacramentarium ambrosianum. Rituale sacramentorum ad usum mediolanensis ecclesiae a s. Carolo institutum. Caeremoniale ambrosianum, 1619. Officiatura della settimana santa illustrata da cenni istorico-liturgici, 1821. Parlando il Bernini, Istor. delle eresie, del decreto universale fatto da s. Leone IX sopra la continenza dei chierici, aggiunge che lo rinnovà nel sinodo di Pavia, giacchè molti ecclesiastici della Lombardia erano allora simoniaci ed incontinenti, e millantavano, non debere ambrosianam ecclesiam romanis legibus subjacere. E ciò ebbe principio dall'antica divisione dell' Italia in due

diocesi, Urbicaria soggetta al Papa, ed Italica al vescovo di Milano (Vedi il vol. XXXV, p. 176, 177, 178 e 179 del Dizionario), e per l'istessa ragione molti sinodi si dissero di Roma, alfri d'Italia, dai quali provennero diversi riti, che tuttavia la chiesa di Milano ritiene differenti dalla romana, alla di cui sede s. Ambrogio medesimo si mostrò obbedientissimo, ma altrettanto tenacissimo in conservarli; e perciò egli si oppose a chi voleva introdurre nella sua chiesa le cerimonie romane circa il battesimo.

Successori di s. Ambrogio furono, nel 307 s. Simpliciano Soresini, nel 400 s. Venerio Oldrati, nel 408 s. Marolo, nel 423 s. Martiniano Osio, nel 436 s. Glicerio Landriani, nel 438 s. Lazzaro Beccardi, nel 440 s. Eusebio Pagani, nel 462 s. Gerunzio Bescapè, nel 465 s. Benigno Bossi, nel 472 s. Senatore Settala, nel 475 s. Teodoro de Medici, nel 400 s. Lorenzo Litta, nel 512 s. Eustorgio II greco, nel 518 s. Magno de Trincheri, nel 530 s. Dazio Agliati, il quale con alcuni privati si recò da Belisario generale greco, per concertarsi sul modo d'agevolar la cacciata de' goti e altri barbari, onde Uraia sterminò Milano. Indi furono vescovi, nel 552 Vitale de · Cittadini, nel 556 Frontone scismatico, nel 566 s. Ausano Crivelli, nel 568 s. Onorato Castiglioni. All'epoca dell'imminente venuta dei longobardi in Milano, s. Onorato che n' era arcivescovo ritirossi a Genova colla maggior parte del clero, dove dimorarono fino a s. Giovanni Bono, nel quale intervallo di tempo si dice che i vescovi di Pavia si tolsero alla podestà del metropolitano milanese, con ricevere l'ordinazione in Roma, restando il diritto all'arcivescovo di Milano di chiamare ai suoi sinodi il vescovo di Pavia, incominciando da ciò la loro immunità, dopo la metà del secolo IX. A s. Onorato successero, nel 573 Lorenzo II, nel 503 Costanzo de Cittadini per la cui consecrazione s. Gregorio I diede il consenso, non potendosi ciò fare senza l'annuenza del Papa, come a tale anno scrive il Rinaldi, n.º 35 e 36. Nel 601 Diodato, nel 630 Asterio sepolto in Genova come i tre suoi predecessori, nel 641 Forte, nel 640 s. Giovanni Bono che ritornò alla antica sede Milano verso il 650, dove morì nel 655 o 660. Fiorirono quindi, nel 660 s. Antonino Fontana, nel 661 s. Mauricillo, nel 667 s. Ampelio, nel 672 s. Mansueto Savelli, nel 68 r s. Benedetto Crespi, nel 725 Teodoro II, nel 740 s. Natale, nel 741 Arifredo, nel 742 Stabile, nel 745 Leto Marcellino, nel 750 Tommaso Grassi, che alcuni dicono il primo che propriamente trovasi intitolato arcivescovo. Nel 784 Pietro Oldrado o Oldrati di Milano, segretario del Papa Adriano I; andò in Francia con s. Leone III ed ottenne dall'imperatore Carlo Magno, nel quale tal Papa avea rinnovato l'impero d'occidente, molti privilegi per la chiesa milanese : combattè l'arianesimo con tanto zelo che l'imperatore soleva chiamarlo il martello degli ariani, e morì nell'801 o nell'803. Gli successero Odelperto, nell'813 s. Anselmo Biglia, nell' 818 s. Buono Castiglioni, nell' 822 Angilberto I, nell' 824 Angilberto II Pusterla che attenne dall' imperatore Lodovico I Pio la conferma di tutti i privilegi accordati alla chiesa di

Milano da Carlo Magno, e morì nell'860. Fu allora eletto Todone, nell'868 Ansperto Confalonieri, nell'882 Anselmo II Capra, nell'896 Landolfo Grassi, nell' 899 Andrea da Carcano, nel 906 Aicone Oldrati, nel 918 Gariberto di Besana, nel 921 Lamperto, nel 931 Ilduino francese, nel 936 Arderico Cotta. Morto questo arcivescovo nell'ottobre 948, gli fu per consenso di Berengario marchese d'Ivrea, già fatto arbitro dell'Italia, sostituito Manasse, prima arcivescovo di Arles, poi di Verona e di Mantova, gran fautore di tal principe; alcuni del clero e del popolo aderenti alla corte lo accettarono, ma la maggior parte del clero e del popolo di Milano, che voleva giusta l'antico costume un prelato milanese, elesse il prete Adelmano Menelozio, quindi nacque scisma nella chiesa milanese, che durò cinque anni, e terminò coll'elezione di Valperto de Medici nel 953, avendo i due competitori o di buona voglia o per forza ceduto l'arcivescovato. Valperto assistette al concilio di Ravenna nel 967 e morì nel 969. Nel 970 Arnolfo, nel 974 Gotofredo, nel 979 Landolfo da Carcano, nel 998 Arnolfo da Arsago.

Eletto nel 1015 o nel 1018 Eriberto da Cantù, assistette nel medesimo anno al concilio di Roma sotto Benedetto VIII, e morì nel 1045, venendo sotto di lui istituito l'ordine degli umiliati. Suo successore fu s. Guidone o Vidone da Velate, a tempo del quale il Papa Clemente II celebrando nel 1047 un concilio contro i simoniaci i quali agitavano la Chiesa, insorse grave controversia fra gli arcivescovi di Milano e di Ravenna riguardo alla dignità e preminenza

della chiesa loro, i quali, come pure il patriarca d'Aquileia, pretendevano ne' sinodi il luogo più onorevole. Perciò Clemente II, al modo detto nel volume XV, pag. 170 del Dizionario, ordinò che l'arcivescovo di Ravenna ne'concilii abbia il lato dritto del Papa, e se quello l'occuperà l'imperatore, il sinistro, come si legge ancora nel Rinaldi, Sotto l'arcivescovo Guidone ebbero principio le opposizioni de'ss. Arialdo ed Erembaldo che fecero alla simonia ed alla incontinenza che avevano preso piede nella chiesa milanese, perchè ab antico i preti pigliavano moglie, pretendendo esserne abilitati da una concessione di s. Ambrogio; ma alla disciplina ecclesiastica allora trovavasi conveniente l'esigere il Celibato (Vedi), massime per evitare che divenissero ereditari i benefizi e le cure, e che i gradi ecclesiastici non si dassero per nascita, com'era avvenuto de'civili e militari. ma solo per merito. Accusato Guidone che avesse parte a sissatti disordini, principalmente della simonia, dopo varie vicende, a prevenire il pericolo di essere deposto, prese il partito di rinunziare spontaneamente all' arcivescovato, rimandando l'anello e il bastone pastorale all'imperatore Enrico III. il quale secondo l'abuso delle Investiture ecclesiastiche (Vedi) sul fatto gli sostituì Gotofredo da Castiglione, ordinario suddiacono della chiesa milanese e segretario dello stesso Guidone; ma il popolo non volle riceverlo, ed Erembaldo che sostenuto dal Pontefice romano già si occupava a procurare una canonica elezione di arcivescovo, vi si oppose di modo e armata mano, che per molti anni lo costrinse andare errando ne' luoghi forti dell'arcivescovato, senza lasciargli mai requie. Secondo i cataloghi de' vescovi milanesi dammo il titolo di santo a Guidone: ma il Bernini citato lo chiama Guido, lo dipinge con cattivi colori, lo dice sostenitore de' nicolaiti e simoniaci, tanto infesti alla diocesi che pochissimi erano quelli ordinati senza prezzo. Pretese con altri vescovi che il Papa dovesse essere lombardo acciò compassionasse la loro fragilità, e benchè fosse eletto tale il milanese Alessandro II, l'arcivescovo continuò a perseguitare chi si opponeva alla simonia ed alla incontinenza. Altrettanto narra il Rinaldi all'anno 1066, n. 16 e seg., e nel 1067, n. i, dice che Alessandro II per rimediare a tanti disturbi, spedì inutilmente a Milano per legati i cardinali Mainardo vescovo, e Giovanni prete. Inoltre Alessandro II confermò i beni e le giurisdizioni dell' arcivescovo di Milano, e furono tanti che ne mostrano la possanza, dipendendo da lui moltissime chiese, monasteri, pievi in commenda poste in altre diocesi, ed alcune con giurisdizione e giuspatronato, fra le quali Monza e il suo distretto, il castello d'Angera, quel di Brescia ec. ec.

Morì intanto Guidone nell' agosto 1071, ed allora Erembaldo con maggior premura trattò dell'elezione di un nuovo arcivescovo. Coll' intervento in fatti, ed alla presenza del cardinal Bernardo legato di Alessandro II, radunati gli ecclesiastici e i laici, gli abbati e i monaci, ed anche non pochi del clero forense e del popolo, nel 1072 fu eletto Attone, non curundosi dell'abusiva investitura che dava l'imperatore al nuovo eletto,

e che escludere volevasi onninamente; ma il partito contrario che seguace di cesare stava per l'investitura, e voleva ricevere l'arcivescovo dal principe, mosse tal sedizione, che il cardinal legato e lo stesso Attone, a stento salvarono la vita; e quest'ultimo prese l'espediente di ascendere il pulpito nella vicina chiesa maggiore, e rinunziare nello stesso giorno all'arcivescovato; e così per alcun tempo si vuole che Attone e Gotofredo restassero quali privati nelle case loro. Poco però vi dimorarono tranquilli; Gotofredo protetto da Enrico IV ottenne di essere consacrato dai suffraganei presso Novara in principio del 1073, e continuò a tentar tutto per mettersi in possesso della sua sede; ed Attone sostenuto da s. Gregorio VII, si portò a Roma, ove il Papa radunato un concillo nel gennaio 1074, condannò Gotofredo col suo clero. e dichiarò nulla la rinunzia di Attone, come estorta per violenza. Con tutto ciò Attone nè fu ricevuto in Milano, nè consacrato in arcivescovo, anzi avendo s. Gregorio VII in un secondo sinodo tenuto in Roma verso la fine del febbraio 1075, fra le altre cose dichiarato, che non fosse più lecito ai sovrani il dare le investiture dei vescovati e delle abbazie, nè ai no. bili dare simiglianti investiture agli ecclesiastici scelti ad uffiziare le chiese di loro giuspatronato, si riaccese di modo la civile discordia in Milano, che venuti alle mani apertamente quei che stavano a favore delle investiture col partito contrario, Erembaldo stesso vi fu ucciso colle armi alla mano. Dopo un tal fatto i milanesi, senza tener alcun conto nè di Gotofredo, nè di Attone, rivolsero il pensiero all'elezione di un nuovo arcivescovo. Nominati pertanto quattro soggetti, spedirono ad Enrico IV un'ambasceria per chiedergli un vescovo, a nome del clero e del popolo; giacchè non ostante i decreti e le scomuniche pontificie: ricevere volevano il nuovo arcivescovo dall'imperatore, il quale nominò Tedaldo. Ciò non approvò s. Gregorio VII, e nel concilio romano del 1079 lo scomunicò e depose, anco per non essersi portato a Roma. Riconciliatisi poi i milanesi col Papa, il partito di Tedaldo fu abbandonato, ed egli obbligato ritirarsi ne' forti dell' arcivescovato, onde morì in quello di Arona nel 1085. Alessandro II, s. Pier Damiani, e s. Gregorio VII ridussero la metropoli milanese in maggior soggezione al Papa, abolirono le tasse simoniache che gli arcivescovi esigevano per le ordinazioni, e li costrinsero a giurare sommissione alla santa Sede. Inoltre s. Gregorio VII ridusse il clero milanese al celibato, ed il voto popolare venerò sugli altari quelli ch' eransi opposti alla simonia ed al concubinato.

Nel 1086 fu arcivescovo Anselmo III da Ro, il quale tenne l'arcivescovato fino a'4 dicembre 1003: due giorni dopo vi fu sostituito Arnolfo III di porta Orientale. Ambedue questi arcivescovi ebbero l'investitura dal principe; ed Arnolfo III fu l'ultimo degli arcivescovi di Milano che vi si sottopose. Nel 1097 succedette Anselmo IV da Bovisio, prevosto dalla chiesa di s. Lorenzo; andò nella Siria con un'armata di crociati per la conquista di Terra Santa; ritornò alla sua chiesa sul finire del 1098, e partì di pnovo nel 1100 colla flotta di Genova per Costantinopoli, dove morì nel settembre 1101. Grossolano già vicario generale, lasciato dall'arcivescovo Anselmo IV quando partì, fu nominato successore nel principio di settembre 1102; ma poco dopo provò le opposizioni del prete Liprando di s. Paolo, che lo accusò di simonia, e sostenne la sua accusa col giudizio del fuoco, secondo il costume di que'tempi. Ritiratosi a Roma, nel concilio del 1105 fu dichiarato innocente e restituito alla sede. Ma tal sentenza non tenendosi per buona in Milano, il partito di Liprando impedì a Grossolano il possesso della chiesa e dei beni della mensa, benchè tentasse riuscirvi colla forza. Nell'anno 1111 partì per Gerusalemme, ed allora in Milano riveduta la sua causa fu giudicato non doversi tenere per arcivescovo. Indi nel gennaio 1112 gli fu sostituito Giordano da Clivio, ciò che approvò Pasquale II. Gli successe nel 1120 Olrico o Oldrico, già vicedomino della chiesa milanese, e per sua morte nel 1126 fu nominato Anselmo V Pusterla, che fu scomunicato e deposto da Onorio II per aver coronato in Monza Corrado III. Insorto nel 1130 l'antipapa Anacleto II contro Innocenzo II successore di Onorio II, Anselmo tenacemente aderì allo scisma, nè vi si distaccò neppure quando per opera di s. Bernardo i milanesi abbandonato l'antipapa obbedirono a Innocenzo II. Pertanto nel concilio provinciale del 1133 Anselmo fu deposto e scacciato dal popolo e dal clero, ciò che approvò il Papa nel concilio di Pisa, Ricusò s. Bernardo d'essera arcivescovo, ed in vece Robaldo ve-

scovo d'Alba restato dopo il concilio a Milano ad esercitar le funzioni episcopali, fu eletto nel 1135 e governò sino al termine del 1145. Nel 1146 divenne arcivescovo Oberto da Pirovano, che per iscansare le persecuzioni di Federico I, si rifugiò presso Alessandro III con s. Galdino Valvassi Sala arcidiacono di sua patria Milano; questi nel 1166 fu creato cardinale e arcivescovo, non che legato di Lombardia. Noteremo, che tutti gli arcivescovi cardinali, hanno biografia nel Dizionario. Contribuì alla edificazione d' Alessandria, e pieno di zelo mentre predicava nella sua chiesa contro i manichei o catari, morì nel 1176. Gli successe Algiso da Pirovano, e dopo di lui Uberto Crivelli cardinale nel 1185, che a' 25 novembre fu eletto Papa col nome di Urbano III (Vedi). Seguitò a ritenere la sua chiesa, e morì a' 19 ottobre 1187. Allora venne sostituito Milano da Cardano, ch' ebbe per successori, nel 1105 Oberto II da Terzago cardinale; nel 1196 Filippo da Lampugnano (al quale Innocenzo III nel 1198 concesse di promovere agli ordini sacri quelli che avessero ricevuto qualche ordine dal Papa: tutti li ha ricevuti dal regnante Pio IX nel dicembre 1846 il suo cameriere segreto partecipante e segretario d'ambasciata, come lo fu di Gregorio XVI, monsignor Edoardo Borromeo nobile milanese, con quelle singolari e distinte particolarità che celebrò nel numero 8 del Diario di Roma del 1847, con bellissimo articolo, il nobilissimo e degno concittadino conte Cesare di Castelbarco); nel 1206 il cardinal Uberto Pirovano; nel 1211 il cardinal Gherardo Sessio. Inno-

cenzo III nel novembre 1213 elesse arcivescovo Enrico Settala, nobile e virtuoso cittadino di Milano, che governò con grandissimo zelo anche in mezzo alle civili turbolenze insorte a quel tempo. Avea creduto assicurar la pace a Milano colla elezione di quattro podestà a niuno de'partiti contendenti sospetti, presso i quali fosse il comando del governo di Milano, tornato poco tempo prima ad essere repubblicano, in conseguenza della pace di Costanza. Ma la cosa andò ben altrimenti, giacchè deliberatosi l'arcivescovo a partire per la crociata di Gerusalemme, Ardinghetto Marcellino mosse il popolo a tal sedizione contro i nobili. che li cacciò fuori della città cogli agenti dello stesso arcivescovo, il quale non tardò recarsi a Milano; ma il ripararvi non fu così facile, perchè la discordia civile durò fino al 1225, nè venne composta che coll' interposizione di Gregorio IX.

Morì Enrico nel 1236, e gli su sostituito Guglielmo di Rizolio, che governò sino al 1241. Ma fatto arcivescovo Leone da Perego, si riaccese più che mai la discordia civile, e si ripigliarono le armi sì dalla parte del popolo, che da quella de'nobili. Fu in questa occasione che Pagano della Torre o Torriani, già dalla Valsassina venuto ad abitare in Milano, si dichiarò difensore del primo. Fra i nobili figuravano i Visconti, già molto distinti; nel 1252 però le dissensioni tra il popolo ed i nobili giunsero al punto, che questi ultimi coll'arcivescovo e cogli ordinari della metropolitana furono cacciati dalla città ed occupati i loro benefizi. Parve in seguito che le

cose pigliassero accomodamento, ma nel 1257 tornò ad infierire la civile discordia, e l'arcivescovo Leone co'suoi aderenti dovette ritirarsi a Legnano: ivi trattossi ancora della pace, e si arrivò a segnare un compromesso di tutte le disferenze nel Papa Alessandro IV, di cui l'arcivescovo non vide il risultato, perchè nell'ottobre dello stesso anno morì. Nel 1258 l'esito del compromesso fu la suddetta pace di s. Ambrogio, abbracciata dalle due fazioni. Le nuove discordie e turbolenze furono tali che non si potè tentare prima del 1260: i voti andarono divisi in modo, che alcuni volevano arcivescovo Raimondo della Torre nipote di Martino e arciprete di Monza, ed altri Francesco Settala, ordinario della metropolitana. Erano già scorsi quasi cinque anni senza che concordemente fosse stata ultimata la provvista al vacante arcivescovato, quando il Pontesice Urbano IV per mezzo del cardinal Ottaviano Ubaldini suo legato, a finire i contrasti nominò arcivescovo Ottone Visconti già suo nobile famigliare, a'22 luglio 1262. Negarono i milanesi di accettarlo per arcivescovo, e tante furono le opposizioni dei partiti, che nè lo stesso Urbano IV, nè Clemente IV, nè Gregorio X riuscirono a superarle anche col mezzo delle censure, venendo fatto Raimondo patriarca d' Aquileia. Allora Ottone, già unito al partito de' nobili, deliberò ottenere colla forza e colle armi; ciò che non avea potuto conseguire con mezzi più blandi: vincitore infatti dei Torriani con celebre battaglia, entrò in Milano nel seguente giorno, e n' ebbe il dominio spirituale e temporale, Morì Ottone li 8 agosto 1295, dopo aver governato la città con gran prudenza e mirabile saggezza. Gli successe a' 21 ottobre Russino da Frisseto, il quale non visse che pochi mesi, cioè fine at 21 luglio 1296; onde Bonifacio VIII nominò arcivescovo Francesco da Parma, che morto nel 1318, il capitolo elesse Cassone o Gastone Torriani canonico ordinario della metropolitana e decano della chiesa d'Aquileia. Di lui ingelositosi Guido della Torre signore di Milano, suo parente, l'imprigionò incorrendo nella scomunica. Uscito dal carcere, nel 1311 coronò Enrico VII qual re di Lombardia. Avendo poi Giovanni XXII trasferito Cassone nel 1317 al patriarcato d'Aquileia, il capitolo procedette all'elezione di Giovanni II Visconti, terzogenito di Matteo I signore della città, continuando in questo modo nel ricuperato diritto di elezione: di che non facendo alcun caso Giovanni XXII, e siccome avea a sè riservata l'elezione dell'arcivescovo di Milano, nel traslatare il Cassone avea nominato a succederlo fr. Aicardo da Intimiano minore conventuale. Questa elezione incontrò l'opposizione di detto Matteo I, che se non sostenne la nomina del capitolo, non lasciò che Aicardo si recasse a Milano. Quindi la discordia tra il Papa e il Visconti diventò assai rissentita, durante la quale Giovanni XXII emanò nell' agosto 1322 il breve di generale riserva di tutte le chiese patriarcali, arcivescovili e vescovili, del patriarcato d'Aquileia e delle provincie di Milano, di Ravenna, ec. Matteo I era morto nel giugno mentre trattavasi la riconciliazione, che solo ebbe luogo nel 1329 sotto la signoria di

Azzone. Allora Giovanni II abbandonato il partito dell'antipapa Nicolò V, che era stato eletto da Lodovico il Bavaro, fu da Giovanni XXII fatto vescovo di Novara, e siccome fr. Aicardo non avea mai ottenuto di recarsi a Milano, gli diè l'amministrazione della sede nel 1332 con l'annua pensione di 1500 fiorini. Poscia Benedetto XII riconciliati interamente colla Chiesa i Visconti, fu concesso a fr. Aicardo recarsi a Milano, ove fece il suo ingresso a'4 luglio 1339, e morì ai 12 agosto. Allora il capitolo metropolitano per la seconda volta elesse Giovanni II Visconti, ma Benedetto XII non ne fece alcun caso, nè si ridusse mai a confermarne la nomina, e Giovanni Il seguitò a diportarsi come non fosse stato nominato, e la cosa durò fino al 1342 in cui Clemente VI, senza alcuna considerazione alla precedente nomina, di sua autorità a'6 agosto lo dichiarò arcivescovo di Milano. Con questa elezione fatta dal Papa si cominciò senza interruzione la serie degli arcivescovi nominati dal Pontefice, fino a quella di Filippo Visconti del 1784 esclusivamente, come accennammo di sopra.

Nel 1354 morì Giovanni II, e gli successero Roberto Visconti, nel 1361 Guglielmo II Pusterla, nel 1371 a'18 luglio Simone Brussani o Borsano, fatto da Gregorio XI che lo dispensò dall'obbligo della residenza, e vennero nominati due vicari generali, indi nel 1375 lo creò cardinale; nella quale occasione avendo rinunziata la sede, gli venne sostituito a'26 maggio 1376 Antonio de' marchesi di Saluzzo, già vescovo di Savona, il quale per le differenze che Bernabò Visconti signore di Milano avea col Pa-

pa, pon ottenne di recarsi alla sua chiesa che li 8 ottobre 1376. Morto nel settembre 1401, e dopo quasi un anno Bonifacio IX traslatò da Novara fr. Pietro Filargio che nel 1405 Innocenzo VII creò cardinale, e ritenendo l'arcivescovato nel concilio di Pisa a' 26 giugno 1400 venne eletto Papa Alessandro V, il quale nel 1409 stesso nominò arcivescovo fr. Francesco da Creppa minore osservante, già suo vicario generale. Però Gregorio XII allora vivente, tenendo per illegittimo il concilio di Pisa, mentre l'antipapa Benedetto XIII proseguiva nello scisma, non fece alcun caso della nomina di Francesco, e nominò alla vacante chiesa nel 1400 Giovanni III Visconti figlio di Vercellino. Intanto Francesco o fosse che cessasse di vivere o per la potenza del competitore Giovanni III, rinunziò a'23 febbraio 1411, ed ebbe in successore Bartolomeo Capra, già vescovo di Cremona. Questi morì in Basilea a' 30 settembre 1433, mentre colà interveniva al concilio, e dopo quasi due anni di sede vacante, fu da Eugenio IV nominato arcivescovo Francesco Piccolpasso de' Lambertini di Bologna, già vescovo di Pavia, e morì nel giugno 1443, onde Eugenio IV a' 24 agosto gli sostituì Enrico Rampini tortonese, che nel 1446 creò cardinale. Per sua morte nel 1450 gli successe Giovanni III Visconti, il quale avea deposto nel concilio di Costanza la dignità avuta da Gregorio XII, conducendo così vita privata, nominato da Nicolò V per interposizione di Francesco Sforza, già divenuto signore di Milano. Morto nel 1453, Nicolò V gli surrogò Nicola Amidano cremonese, già vescovo di Pia-

cenza, che cessò di vivere pochi mesi dopo, ed avendo rinunziato Timotéo Maffei, gli succedette fr. Gabriele Sforza fratello del duca Francesco, dotto agostiniano, prelato distinto per virtù, e governò santamente sino al 1457. Indi Tu arcivescovo Carlo Nardini da Forlì: nel 1461 Stefano Nardini forlivese di lui nipote e nel 1473 cardinale; nel 1484 il cardinale Giovanni Arcimboldi, e per sua rinunzia nel 1488 Guido Antonio Arcimboldi; nel 1497 Ottaviano Arcimboldi. Nello stesso anno Alessandro VI fece arcivescovo il ferrarese cardinal Ippolito I d'Este in ottobre, che con indulto di Leone X lo rinunziò al nipote Ippolito II d'Este ferrarese, creato cardinale nel 1538, il quale pure con patto di regresso ne fece rinunzia nel 1550 a Gio. Angelo Arcimboldo, cui succedette nel 1555 Filippo Archinto, già governatore di Roma e vescovo di Borgo s. Sepolcro, morto nel 1558. Quindi Pio IV, creato cardinale il nipote s. Carlo Borromeo a'31 gennaio 1560, nel febbraio lo fece arcivescovo della comune patria, e fu uno de' più illustri, più benemeriti e più grandi prelati della Chiesa, il perchè oltre alla sua biografia, in molti articoli celebriamo la sua santità, incomparabile zelo e magnanime azioni. Non solo abbiamo di lui medaglie divozionali e monumentali; ma lo Scilla, Delle monete pontificie p. 371, riporta quelle coniate da s. Carlo come legato. Nell'anno 1584 a' 27 410vembre gli successe Gaspare Visconti, e morì nel 1595; laonde Clemente VIII gli sostituì il cardinal Federico I Borromeo, degno cugino di s. Carlo, ed imitatore

delle sue preclare virtà; lo voleva consecrare il cardinal de Medici che fu poi Leone XI, ma Clemente VIII volle far lui la funzione nella chiesa di s. Maria degli Angeli, titolare del cardinale: questo pio, zelante e dotto pastore morì nel settembre 1631. Gli successero, nel 1632 Cesare Monti, creato cardinale nel 1633; 1652 Alfonso Litta, fatto cardinale nel 1666; nel 1681 Federico II Visconti, cinque mesi dopo, il primo settembre, creato cardinale; nel 1693 Federico III Caccia, elevato al cardinalato nel 1695; nel 1699 Giuseppe Archinto, e passati sei mesi, a' 14 novembre fu insignito della dignità cardinalizia.

Clemente XI nel 1712 nominò arcivescovo di Milano Benedetto Erba Odescalchi, e nel 1713 cardinale; per sua rinunzia Clemente XII nel 1737 gli surrogò Gaetano Stampa, nel 1739 creato cardinale; Benedetto XIV nel 1743 elesse a' 15 luglio arcivescovo Giuseppe Pozzobonelli, lo consacrò nella chiesa de'ss. Ambrogio e Carlo, ed a'o settembre lo creò cardinale: egli governò sino alla morte avvenuta nel 1783. Questo fu l'ultimo arcivescovo nominato dai sommi Pontefici, poichè l'imperatore Giuseppe II con editto de' 9 maggio 1782 ordinò che non si ammettessero per l'avvenire nella Lombardia austriaca le provviste e le collazioni di qualsivoglia benefizio ecclesiastico, fino a quel tempo fatte dalla santa Sede in vigore delle riserve di cancelleria, di qualunque sorta fossero; e che le chiese cattedrali, come Milano, Mantova, ed i quattro vescovati dello stato di Milano, dipendevano d'allora in

poi dalla regia nomina e presentazione sovrana, ciò che fu poi regolato col concordato con Pio VI. Ouindi vacata la sede, la nomina del nuovo arcivescovo fu differita ad alcuni mesi, nel corso de'quali portatosi Giuseppe II a Roma, col Papa conciliò la provvista della chiesa di Milano; e recatosi in seguito in Roma anche il nominato Filippo Visconti di Massino diocesi di Novara, fu questi a' 25 giugno 1784 preconizzato in concistoro arcivescovo di Milano da Pio VI, previo il consueto esame coram Pontifice. Nel 27 dello stesso mese fu consacrato nella chiesa dei ss. Ambrogio e Carlo, condecorato indi col pallio, Governando il Visconti la chiesa milanese, i francesi a nome della repubblica s'impadronirono della Lombardia, indi proclamarono la repubblica Cisalpina. Fra le innumerabili leggi pubblicate a regolamento del nuovo stato, vi fu quella de' 25 settembre 1708, che disponeva in generale de' vescovati, indipendentemente del tutto dalla podestà e dai canoni della Chiesa. Lungo sarebbe qui ridire gli oltraggi che la religione ricevette in un ai suoi ministri dai repubblicani; si giunse a trattare la soppressione d'ogni corporazione di ecclesiastici anco secolari, come capitoli, ec., poichè l'intera abolizione d'ogni ordine regolare già tenevasi per eseguita: s' impedirono le processioni, si scioglievano i voti religiosi e si proteggevano gli apostati; si permise che il Papa fosse scherno della plebe, così i cardinali, in un pubblico ballo datosi sul teatro; si esigette il giuramento, dichiarato illecito dalla santa Sede. Governava intanto l'arcivescovo Visconti con tutta WOL. XLV.

la prudenza e con esemplare zelo, quando invitato ad intervenire alla generale dieta in Lione, composta dai rappresentanti i singoli corpi de' cisalpini, per una riforma della repubblica, portossi a tal città, dove colpito di apoplessia cessò improvvisamente di vivere a' 30 dicembre 1801. Il capitolo nominò vicario capitolare quello del defunto, e Bonaparte qual presidente della nuova repubblica italiana, nominò all'arcivescovato il cardinal Giambattista Caprara bolognese, legato a latere di Pio VII a Parigi, che il Papa preconizzò nel concistoro de' 24 maggio 1802. Per la coronazione seguita in Milano di Napoleone a' 26 maggio 1805, il cardinale si recò alla sua sede; indi ritornò a Parigi, onde il regime dell' arcidiocesi fu dato a monsignor Bianchi in qualità di vicario, e morì il cardinale a' 2 giugno 1810 in Parigi: di lui oltre alla biografia, a cagione di sua rappresentanza, ne trattammo in più luoghi. In sede vacante fu nominato vicario monsignor Carlo Sozzi. Balzato finalmente Napoleone dal trono, l'imperatore Francesco I provvide alla vedovanza di questa chiesa, nominando monsignor Carlo Gaetano conte di Gaisruk, nato ai 7 agosto 1769, in Clangenfurt diocesi di Gurck, già da Pio VII fatto a'20 luglio 1801 vescovo in partibus di Dervas, e suffraganeo e vicario generale del vescovo di Passavia. Il Papa lo preconizzò arcivescovo nel concistoro de' 16 marzo 1818. ed a'26 luglio si recò a Milano accolto con giubilo universale. Leone XII a'27 settembre 1824 lo creò cardinale prete, e per la sua morte portatosi al conclave, l'eletto Pio VIII nel concistoro de' 18 maggio

1820 gl'impose il cappello cardinalizio, e in quello de' 21 detto gli conferì per titolo la chiesa di s. Marco, annoverandolo alfe congregazioni della concistoriale, vescovi e regolari, residenza de' vescovi e immunità. Ritornò in Roma per l'elezione di Gregorio XVI e di Pio IX, ma il secondo lo trovò già eletto. Restituitosi in Milano morì d'anni 77 a' 19 novembre 1846; personaggio di rare qualità, zelante pastore, lasciò di sè onorata memoria e perenne desiderio. Fu eletto vicario generale capitolare l'arcidiacono della metropolitana monsignor Giuseppe Rusca, che annanziò la perdita dell'arcivescovo con quell'elogio che si legge nel numero 97 del Diario di Roma, mentre nel numero 102 è riportata la descrizione de'solenni funerali, in cui pronunziò dignitoso elogio monsignor Bignami canonico della metropolitana, indi il cardinale fu sepolto innanzi la cappella di s. Agata quasi in mezzo all' augusto tempio metropolitano. Della pubblicata sua necrologia fa cenno il vol. IV, pag. 285 degli Annali delle scienze religiose, serie seconda. Nel concistoro de' 14. giugno 1847 Pio IX trasferì a questa sede monsignor Bartolomeo dei conti Romilli di Bergamo, fatto nel 1846 da Gregorio XVI vescovo di Cremona. Per gli arcivescovi di Milano si possono consultare. Ughelli, Italia sacra t. IV, p. 1 e seg. Sormani, L' origine apostolica della chiesa milanese e del rito della stessa, 1754. Basilicapetri, Successores s. Barnabae apostoli in ecclesia mediolanensi, 1628. Sassi, Archiepiscoporum mediolanensium: serie's historica-cronologica, 1755. Villa, Fasti della chiesa milanese descritta nella serie cronologica di tutti gli arcivescovi, cominciando da s. Barnaba fino a Filippo Visconti, 1830. Ivi si ricorda il privilegio che ha l'arcivescovo di Milano d'incoronare i re d'Italia, quale soltanto cede al Papa. Paladini, Della elezione degli arcivescovi di Milano, 1834. Ripamonti, Historiarum ecclesiae mediolanensis, 1617.

L' arcivescovo di Milano ebbe molti vescovi suffraganei, tre dei quali divennero essi stessi metropolitani, cioè Genova, Torino e Vercelli, altri si separarono, altri tornarono ad incorporarsi. Al presente sono otto i vescovi suffraganei di Milano: Pavia, Brescia, Mantova, Bergamo, Cremona, Como, Lodi e Crema, la quale ultiına apparteuente già alla metropoli di Bologna, ed a questa milanese la sottopose Gregorio XVI nel 1835. Vedi Eustachio da s. Uboldo, Dissertatio de metropoli mediolanensi, 1699. Giambattista Castiglioni, Del jus metropolitico della chiesa di Milano. Gio. Rinaldo Carli, Del diritto ecclesiastico metropolitico d' Italia e particolarmente di Milano e d' Aquileia, 1786. Muratori, De antiquo jure metropolitae mediolanensis in episcopum ticinensem. Negli Anecdot. t. I, p. 221. La cattedrale è dedicata a Dio ed alla Natività di Maria Vergine. Il capitolo fu sommamente distinto con onori, titoli e privilegi prelatizi: Clemente XI gli concesse l'uso della mitra, di cui va ornato il capo anche nell'annua processione del Corpus Domini fuori del tempio, solo tenendosi discoperti quelli che adempiono i sacri uffici sotto il haldacchino, a differenza dell'arcivescovo che fuori del tempio procede mitrato. Anticamente ebbe i suoi cardinali (titolo di cui andarono insigniti i canonici delle più cospicue città d'Italia, ed il Muratori ne riporta un documento del 1032), divisi in preti, diaconi e suddiaconi, venendo anche appellati ordinarii sanctae mediolanensis ecclesiae. e costituivano il collegio dei primari canonici. Il capitolo metropolitano, ritiene tuttora le distinzioni de'tre ordini presbiterale, diaconale e suddiaconale. Il clero che risiedeva quotidianamente nella metropolitana, prima dell'abolizione del 1798, era composto come segue: cinque dignità, cioè l'arciprete, l'arcidiacono, il primicerio, il prevosto di nomina Visconti, ed il decano; tre personati, cioè il teologo, il penitenziere maggiore ed il dottore prebendato; dieci canonici ordinari sacerdoti; dieci canonici ordinari di prebenda suddiaconale, altri dicono dieci diaconi e cinque suddiaconi; questo chiamavasi capitolo maggiore, il seguente nominavasi il capitolo minore: un maestro delle sacre cerimonie; due sottomaestri; un maestro del coro; quattro notari detti ordinarioli; cinque lettori maggiori, e dieci lettori minori; dieci mazzeconici o maceconici, magistri scholarum, compresi i due cappellani di nomina Vimercati; quattro penitenzieri, oltre il già nominato canonico ordinario: un sacrista della sacrestia maggiore, un altro della minore; un sottosacrista minore; ventiquattro cantori per la musica, dodici ostiari, nove chierici per le messe; finalmente dieci vecchioni e dieci vecchione, formanti la così detta scuola di s. Ambrogio, e due portieri. La scuola di s. Ambrogio nelle messe solenni della metropolitana offre al celebrante le ostie ed il vino; ma anche la rimembranza della limosina pecuniaria sostituita alla primitiva obblazione si conservo in qualche modo nella chiesa metropolitana, poichè ancora nelle domeniche e solennità del Signore si pratica dal clero un'offerta in denaro. Il tempo delle sospese funzioni del capitolo durò sino al 15 agosto 1805, epoca in cui il cardinal Caprara ottenne la restituzione de' due capitoli, quale ora sta, cioè: sette dignità (quattro dice l'ultima proposizione concistoriale), l'arciprete, l'arcidiacono, il primicerio, il prevosto, il teologo, il penitenziere ed il dottore prebendato: otto canonici ordinari sacerdoti, otto caponici ordinari diaconi, tre canonici ordinari suddiaconi, un maestro delle cerimonie, un maestro del coro, quattro notari, otto lettori, sei mazzeconici compresi i due cappellani della famiglia Vimercati. Nel 1810 vi fu aggiunto il vice-maestro delle cerimonie, e nel 1821 altro canonicato sacerdotale ordinario sotto il titolo di s. Tommaso, eretto da d. Costanzo Gallarati Scotti, mentre nell'anno 1836 se ne aggiunse altro diaconale della famiglia. Vittadini. Il parroco è monsignor arciprete, prima dignità del capitolo, cinque coadiutori, sei penitenzieri compreso il maggiore, due sacristi, un vice-sacrista, un sacrista dello scurolo, o sotterranea cappella di sa Carlo, sette ostiari, nove chierici per le messe, dieci cantori compreso il maestro di cappella, due organisti, dieci vecchioni, dieci vecchione, e due portieri:

Milano era abbondantissima di comunità religiose, e ancora al tempo della rivoluzione ne contava 32 di

Concilii di Milano.

religiosi e 22 di religiose. Al presente in Milano di religiosi vi sono i benefratelli ed i barnabiti; in Monza i barnabiti; nel cantone Ticino i cappuccini. Religiose in Milano. sono le salesiane, agostiniane, le fate-bene-sorelle, e le figlie della carità; al sacro Monte di Varese le agostiniane; a Claro nel cantone Ticino le benedettine. La diocesi è ripartita in sei regioni; le parrocchie in Milano e nei corpi santi sono 36, comprese le sette stazionali: la cattedrale cioè, s. Stefano maggiore, s. Nazaro grande, s. Lorenzo, s. Ambrogio, s. Vittore al corpo e s. Simpliciano. Fu Gregorio XIII che ad istanza di s. Carlo concesse alle prime sette chiese di Milano le indulgenze e prerogative delle sette principali chiese di Roma. Il Villa scrisse: Le sette chiese di Milano ossia basiliche stazionali, 1627. Le parrocchie della diocesi sono 725, di cui 673 in Lombardia, e 52 negli stati esteri, che colle suddette 36 formano 761 parrocchie in tutto, o 766 come si legge nella citata proposizione. Agli articoli ARCICONFRATERNITA DI S. AM-BROGIO E DI S. CARLO DE' MILANESI, C CHIESA DE'SS. AMBROGIO E CARLO DEL-LA NAZIONE LOMBARDA AL CORSO, SI potrà vedere quanto riguarda quel sodalizio e il sontuoso tempio funo de' più belli di Roma. Della cappella papale per la festa di s. Carlo, in cui il Pontesice si reca col treno nobile, e prima in cavalcata, e della importante sua origine, se ne tratta nel vol. IX, p. 92 del Dizionario. Ogni arcivescovo è tassato in fiorini 3250, ascendendo le rendite a circa 14,000 scudi. Ampla è l'arcidiocesi.

Il primo fu tenuto nel 344 in favore della dignità del Verbo pei cattolici: gli eusebiani però non vi vollero condannare l'empia opinione di Ario. Reg. e Labbé t. II.

Il secondo concilio nel 346: l'imperatore Costanzo essendo in Milano vi fece venire s. Atanasio. I vescovi cattolici ricusarono sottoscrivere il nuovo formolario mandato dagli orientali, e dichiararono che bastava quello di Nicea. Gli ultimi non poterono ottenere la condanna degli ariani. Sozomeno lib. III.

Il terzo nel 347, numeroso perchè radunato da questa provincia e da quella d'Italia, contro Ursacio e Valente vescovi ariani, i quali si ritrattarono e riconciliarono, almeno in apparenza, colla Chiesa, abbracciando la fede Nicena, che dopo tre anni ritrattarono. Fozio di Sirmio vi fu deposto. Reg. t. IlI; Labbé t. II; Arduino t. I.

Il quarto nel 355, chiamato latrocinio e falso conciliabolo. Vi intervennero moltissimi vescovi tanto d'oriente che d'occidente, e vennero esiliati quelli che per non tradir la fede e abbracciar l'eresia ariana non vollero sottoscrivere la condanna di s. Atanasio. Alla domanda de'legati del Papa s. Liberio, che si condannasse Ario, Costanzo imperatore sostenne che la dottrina d'Ario era cattolica, con quell' assolutismo proprio del suo carattere, a fronte della commozione del popolo. Temendosi che si sollevasse, la terza sezione fu celebrata in palazzo, ove Costanzo esiliò que' vescovi che non fecero la sua volontà, cioè di condannare s. Atanasio e comunicare cogli eusebiani, fra' quali s. Dionigi vescovo

85

di Milano; gli altri vescovi per sorpresa e violenza sottoscrissero, e molti se ne pentirono e furono puniti . Labbé t. II.

Il guinto nel 380 in favore di una vergine calunniata, chiamata Indica, Baluzio; Arduino t. I.

Il sesto nel 300, fu tenuto secondo la più comune opinione a motivo d'Itacio e di alcuni altri vescovi che aveano procurato presso l'imperatore Massimo la morte de' priscillanisti, la qual cosa aveali resi odiosissimi. Gioviniano monaco milanese, nuovo eresiarca, vi fu condannato co' suoi fautori, che sostenevano errori contro la verginità della Madonna, riprovati già da s. Siricio Papa. Reg. t. III; Labbé t. II.

Il settimo nel 451, convocato da s. Eusebio vescovo della città, ad istanza di s. Leone I, di cui sottoscrisse la lettera con altri venti vescovi, diretta a Flaviano di Costantinopoli, sull'incarnazione del Verbo. I pontificii legati narrarono il brigandaggio d' Efeso, e quanto si gemeva in oriente, e portarono al Papa una lettera del concilio piena di stima e riverenza. Reg. t. VII; Labbé t. III; Arduino t. I.

L'ottavo nel 679 o 680 contro i monoteliti, e vi si riconobbero le due volontà e le due operazioni in Gesù Cristo. Reg. t. XVI; Labbé t. VI; Arduino t. III.

Il nono nell' 842. Ramperto vescovo di Brescia vi fece approvare l'immunità del monastero da lui fondato de'ss. Faustino e Giovita. Mansi, Suppl. t. I.

Il decimo nell'860 per volere di Papa s. Nicolò I, presieduto da Tadone arcivescovo di Milano, e venne scomunicata l'adultera Engeltrude moglie di Bosone. Ivi.

L' undecimo nell' 879 o 880 per scomunicarvi Attone per le sue invasioni sacrileghe, che disprezzando la censura il concilio l'accusò al sommo Pontefice. Ivi.

MIL

Il duodecimo nel 1009, presieduto da Arnoldo arcivescovo di Milano, che vi depose Olderico, che Enrico V avea posto nella sede d'Asti cacciandone il vescovo. Ivi.

Il decimoterzo nel 1008 per la riforma del clero, di alcuni vescovi intrusi, e de' monaci. Ivi.

Il decimoquarto nel 1117. Pagi a tale anno.

Il decimoquinto nel 1135, ove fu collocato sulla sede di Milano Robaldo, che con s. Bernardo aveva restituito all' obbedienza d' Innocenzo II i milanesi. Mansi t. II.

Il decimosesto nel 1287, tenuto a' 12 settembre dall' arcivescovo della città Ottone, assistito da molti vescovi e dai deputati di tutti i capitoli della provincia. Vi si ordinò l'osservanza delle costituzioni pontificie e delle leggi di Federico II contro gli eretici; e și aggiunsero sei articoli di disciplina ecclesiastica, vietandosi agli ecclesiastici di entrare ne' monasteri di donzelle, ed ai religiosi e religiose di assistere al sotterramento de' defunti. Reg. t. XXVIII; Labbé t. XI; Arduino t. VII. Nel 1311 sotto l'arcivescovo Cassone fu tenuto un concilio sulla disciplina ecclesiastica, ma forse in Bergamo.

Il decimosettimo nel novembre 1291, dall' arcivescovo Ottone e suoi suffraganei, per la liberazione della Palestina, perduta interamente colla battaglia d' Acri de' 18 maggio; vi si fecero ventinove canoni relativi alle crociate. Ivi.

Il decimottavo è il primo con-

cilio provinciale di quelli celebri che tenne l'arcivescovo s. Carlo Borromeo, che per l'importanza de' suoi canoni, in più luoghi riportiamo. Lo tenne coi suffraganei in settembre 1565, e vi fu ricevuto il concilio di Trento, e vennero fatte molte costituzioni divise in tre parti; la prima riguarda la fede cattolica, la seconda i sacramenti tanto in generale quanto in particolare, la terza l'amministrazione de' luoghi pii, spedali, monasteri di monaci, ebrei, ec. Fra i vescovi vi fu il cardinal Guido Ferreri. S. Carlo quantunque assai giovane, vi presiedette, e si fece ammirare pel suo zelo ed eloquenza. Ne diresse tutti i decreti, ed incoraggì i vescovi più vecchi ad osservarli. Reg. t. XXXV; Labbé t. XV; Arduino t. X; Acta ecclesiae Mediolanensis, 1599.

Il decimonono, provinciale II, nell'aprile 1569, tenuto da s. Carlo coi vescovi di sua provincia. Contiene tre parti riguardanti la fede cattolica, l'amministrazione de'sagramenti, e le altre obbligazioni pastorali; il sacrificio della messa, l'uffizio divino, il culto della chiesa e gli ecclesiastici; i beni ed i diritti della chiesa, ed i luoghi pii, ec. L'arcivescovo l'aprì con un discorso degno di lui. Ivi.

Il ventesimo concilio, provinciale III, fu tenuto da s. Carlo nel 1573 in aprile, pel ristabilimento della disciplina ecclesiastica, la santificazione delle feste, lo stabilimento delle scuole della dottrina cristiana, ec. Ivi.

Il ventesimoprimo, provinciale IV, fu tenuto da s. Carlo nel maggio 1576, sulla fede e altri punti di dottrina, sui sacramenti, sui vescovi e altri ministri della chiesa,

ec. Vi si trovarono undici vescovi, e l'arcivescovo coll'autorità di visitatore generale apostolico. Ivi.

Il ventesimosecondo, provinciale V, fu tenuto nel 1579 da s. Carlo, che ne fece l'apertura, con tutti gli stati della provincia come nei precedenti. Vi si fecero regolamenti appartenenti alla fede, all'amministrazione de'sacramenti; alla carità, alla cura, rimedi e precauzioni in tempo di peste; al sacramento dell'ordine, ec. Ivi.

Il ventesimoterzo, provinciale VI, fu tenuto da s. Carlo nel 1582 con nove vescovi, facendone l'apertura con discorso in cui esortò i colleghi a menar vita apostolica. Si fecero 31 capitoli sulla disciplina ecclesiastica, Ivi.

Il ventesimoquarto, provinciale VII, fu tenuto nel 1612 dal cardinal Federico Borromeo arcivescovo. Synodus VII prov.

MILASA. Vedi MELASSO.

MILBURGA (s.). Ebbe per padre Merwaldo, secondo figliuolo di Penda re de' merciani. Entrò nella religione monastica, e fu eletta badessa di Wenloch nella contea di Shrop. Il suo esempio e le sue sollecitudini resero questo luogo un santuario di tutte le virtù. Ella non era distinta dalle altre sorelle che per un sommo dispregio di sè medesima; ma quanto essa cercava di umiliarsi, altrettanto Iddio la glorificava agli occhi altrui. Passò della presente vita in sulla fine del settimo secolo. Nel 1101 si scoprirono le sue reliquie sotto le rovine dell'antica abbazia di Wenloch, venendo ivi edificato un monastero di cluniacensi, A'26 maggio dello stesso anno se ne fece il traslato, e furono operati molti miracoli, giusta Guglielmo di Malmesbury e Harpsfield. Questa santa è onorata il giorno 23 di febbraio, che si crede essere stato quello della sua morte.

MILDREDA (s.). Sorella di s. Milburga, del sangue reale di Mercia, fu educata nell' abbazia di Chelles in Francia, ove votò a Dio la sua virginità. Tornata in Inghilterra, venne eletta badessa del monastero di Minstrey, nella piccola isola di Thanet. Settanta vergini si recarono tosto a lei per essere governate. Ella riguardavasi come l'ultima di tutte, e le guidava col proprio esempio alla perfezione del loro stato. Annoverò fra le sue religiose s. Ermengida, sua zia, il culto della quale era celebre un tempo in Inghilterra. Morì sul finire del settimo secolo, e le sue reliquie furono trasportate nel 1033 al monastero di s. Agostino a Cantorbery. Guglielmo di Malmesbury riferisce che erano custodite con molta venerazione, e che si fecero assai miracoli per la loro virtù. La sua festa è segnata a' 20 febbraio.

MILETO. Sede vescovile della provincia di Caria, nella diocesi d' Asia, una delle più antiche città dell' Asia minore, e capitale della Jonia, eretta nel V secolo sotto la metropoli di Stauropoli, poi arcivescovato nel IX. Fu patria di Talete uno de' sette sapienti della Grecia, e della famosa Aspasia moglie di Pericle. Fu ornata di superbi edifizi e di templi, celebre pel suo commercio, per le arti e le scienze che vi fiorirono: il gran numero delle colonie inviate altrove da questa città molto contribuì a renderla illustre. Assai soffrì per parte de're di Lidia, ed i greci la conquistarono al loro arrivo in Asia. Dagli atti apostolici sembra

che la fede siavi stata predicata da s. Paolo apostolo; fu prima chiamata Lelegeis, Pityasa, Anactoria, ed ora Palatsha. Ne furono vescovi s. Cesario che soffiì il martirio con s. Tirso e co' suoi compagni sotto l'imperatore Decio nel III secolo; Eusebio, Ambracio, Giacinto, Giorgio, Epifanio, ec. Oriens christ. t. I, p. 917.

MILETO (Militen). Città con residenza, vescovile nel regno delle due Sicilie, nella provincia della Calabria Ulteriore seconda, capoluogo di cantone, distante una lega e mezza da Monteleone, antica città de' bruzi, Miletum. È bene fabbricata su alto monte, e tra i suoi migliori edifizi si noverano l'episcopio e la cattedrale. Ruggiero I re di Sicilia vi nacque nel 1097, e suo padre il conte Ruggiero normanno, che l'avea conquistata, vi fu sepolto nel 1101. Fu molto danneggiata a' 5 febbraio 1783 dallo stesso terremoto che cagionò tanti danni a Messina e alla Calabria. Dopo che Dario rovinò la celebre città di Mileto (Vedi) d' Asia, i mileti si recarono a fondare questa città, presso il porto dell'antica città di Medama circa otto miglia distante. Il conte Ruggiero normanno vi fondò il cospicuo monastero della ss. Trinità e s. Michele arcangelo di monaci greci basiliani, ed eresse il superbo edificio della cattedrale della Beata Vergine e di s. Nicola, che dicesi consacrata da Calisto II, cui unì le due cattedrali di Tauriana e di Bivona o Vibona quasi dai saraceni atterrate. In ambedue i templi Ruggiero vi trasportò le colonne di quello di Proserpina. Allorchè Gregorio XIII fondò in Roma il collegio greco, vi unì nel 1581 la detta celebre abbazia della ss. Trinità e di s. Michele arcangelo, che Urbano II avea posto sotto la protezione della chiesa romana. In progresso di tempo le fastidiose liti che turbavano la tranquillità del vescovo e del collegio intorno alla giurisdizione che ambedue pretendevano di esercitare sopra l'abbazia, indusse Clemente XI ad unirla alla mensa vescovile, col peso di dovergli corrispondere l'annua pensione di scudi 2400, con bolla del primo agosto 1717: di questa abbazia Natale Maria Cimaglia ne pubblicò l'erudita istoria in Napoli nel 1762. La detta pensione costituì la vera dote del collegio greco fino al 1766. Allora per le controversie nate, fra la santa Sede e la corte di Napoli, il vescovo cessò di pagarla, e suppli a tal mancanza Clemente XIII, assegnando al collegio scudi 1500 annui sulla dataria apostolica, ed un tal sussidio gli fu confermato da Pio VI nel 1776.

La sede vescovile fu eretta da s. Gregorio VII nel 1073; vi unì quelle di Tamiana e Vibona (Vedi), verso il 1086, suffragance di Reggio, come lo divenne Mileto, poi dichiarata immediatamente soggetta alla santa Sede. Il primo vescovo fu Arnolfo consecrato da s. Gregorio VII nel 1073, ed ottenne dal suddetto Ruggiero conte di Sicilia molti beni e diversi privilegi, morendo nel 1077. Gli successe Hiosforo, indi Gaufrido del 1094, nel 1000 Eberardo che da Pasquale II su confermato in vescovo di Mileto, Tauriana e Vibona, e nei privilegi concessi da Ruggiero. Gaufrido del 1119 fu da Calisto II dichiarato colla sede di Mileto immediatamente soggetto alla Sede apostolica, ed onorando di sua presenza la città consacrò la chiesa della ss. Trinità coll' assistenza del vescovo. Rinaldo gli successe e riportò nel 1139 da Innocenzo II la conferma de' privilegi della sua chiesa. Quindi nomineremo i vescovi più distinti , o meritevoli di menzione. Auselmo ottenne da Alessandro III conferma alle immunità godute dalla sua chiesa, e intervenne al concilio di Laterano III. Pietro del 1200 famigliare di Innocenzo III. Per morte di Domenico una parte del capitolo elesse Arnoldo monaco, l'altra fra Deodato di Capua domenicano, il quale nel 1282 fu confermato da Martino IV. Saba eletto nel 1286 dal capitolo, venne approvato da Onorio IV. Nel 1298 Andrea abbate cisterciense di s. Stefano di Bosco, dotto e insigne per virtà, prescelto da Bonifacio VIII a preferenza di Manfredo Cifono di Mileto, ambedue eletti dai canonici. Tuttavolta alla morte di Andrea, Clemente V nel 1311 gli sostituì Manfredo suddetto canonico decano, In questa diguità e nella sede gli successe il concittadino Goffredo Fazaro, eletto da Giovanni XXII nel 1328; zelante della disciplina, fece alla cattedrale elegante porta e la campana maggiore. Nel 1306 l'antipapa Benedetto XIII conferì la sede ad Enrico, ma Bonifacio IX nel 1398 nominò Andrea d'Alagni napoletano, indi nel 1402 Corrado Caracciólo, creato cardinale da Innocenzo VII. Per aver seguito Alessandro V, Gregorio XII lo depose. Giovanni XXIII nel 1411 elesse Astorgio Agnensi, e lo era al concilio di Costanza in cui loreato Martino V; poi fu fatto cardinale da Nicolò V. Antonio Sorbilli di Mileto o Monteleone, Eugenio IV nel 1435 lo elesse, che istituì il seminario nel 1440. Cesare Caetani abbate cisterciense del 1464; cui successe Narciso catalano dottissimo. Sisto IV nel 1480 nominò il nipote Giacomo della Rovere, che eresse nella cattedrale il nuovo sacrario. Nel 1504 traslato a Sarno, divenne vescovo Francesco Alidosio, che creato cardinale abdicò nel 1505. Giulio II gli sostituì il proprio nipote Francesco della Rovere di Savona, che trasferito a Camerino nel 1508, nominò Andrea Valle creato cardinale da Leone X. Fece l'organo nella cattedrale, incominciò il palazzo vescovile, e si dimise con regresso nel 1523. Gli successe Quinzio de Rustici romano, che compì l'episcopio e collocò nella cattedrale la statua marmorea di s. Nicola; indi nel 1566 fu fatto amministratore il cardinal Innico Avalos, e nel 1573 il suo vicario Gio. Maria de Alessandri d' Urbino. Nel 1585 gli successe M. Antonio Tufo napoletano, che più altari edificò nella cattedrale, ove fece il trono e donò suppellettili, celebrò il sinodo e perfezionò il seminario. Nel 1608 Gio. Battista Leni, poi cardinale; gli successe fr. Felice Centini indi cardinale: visitò la diocesi, riformò il clero, celebrò il sinodo, e regalò preziosi ornamenti alla cattedrale. Di lui e degli altri cardinali vescovi si possono vedere le biografie. Il suo vicario gli fu sostituito nel 1613, cioè Virgilio Capponi nobile ascolano: con immensa fatica governò, fu acerrimo difensore dell'immunità e delle calunnie appostegli, onde furono puniti gl'impostori, e restò onorevole memoria di sue virtù. Nel 1631 gli

venne surrogato fr. Maurizio Centini di Ascoli nipote del cardinale, traslato da Massa Lubrense, versatissimo nelle lettere; interamente perfezionò il seminario, ornò l'altare maggiore della cattedrale, eresse di nuovo in altro luogo quello di s. Nicola, visitò la diocesi e celebrò il sinodo. Nel 1640 fu successo da Gregorio Ponziani nobile romano, dotto filippino, che Urbano VIII avea spedito in Inghilterra per affari ecclesiastici, ove per le sue virtù e prudenza si rese celebre. L' Ughelli e suoi continuatori terminano la serie de' vescovi di Mileto, Italia sacra t. I. p. 942, con Diego Maurelli di Cosenza del 1662, Ottavio Paravivicini milanese del 1681, e Domenico Antonio de Bernardinis nobile di Lecce, traslato nel 1696 da Castellaneta. Le annuali Notizie di Roma registrano i seguenti, 1725 Ercole d' Aragona de' duchi d' Alessano, arcivescovo di Pirgi. 1734. Marcello Filomarino napoletano. 1756 Giuseppe Maria Caraffa teatino di Nola, traslato da Trivento. Dopo lunga sede vacante nel 1702 Enrico Capece Minutolo filippino napoletano. Leone XII nel 1824 preconizzò vescovo fr. Vincenzo Maria Armentano domenicano, di Normanno diocesi di Cassano, Per sua morte il regnante Pio'IX nel concistoro de' 12 aprile 1847 gli diè in successore l'odierno vescovo monsignor Filippo Mincione di Capua, e canonico di quella metropolitana.

La cattedrale è dedicata a Dio sotto l' invocazione di s. Nicola di Bari, vescovo; moderno e bellissimo edificio con fonte battesimale, avendo il terremoto rovinata l'antica: tra le reliquie che vi si venerano, nomineremo il corpo di s. Fortunato martire. Il capitolo si compone di cinque dignità, la prima delle quali è l'arcidiacono, la quinta ch'è l'arciprete ha la cura delle anime; di tredici canonici, comprese le prebende del teologo e del penitenziere, di mansionari o otto beneficiati cappellani corali, e di altri preti e chierici. L'episcopio, mediocre edifizio, è alquanto distante dalla cattedrale, oltre la quale in città vi è altra chiesa parrocchiale. Vi è pure una confraternita, diversi luoghi pii, l'ospedale ed il seminario. La diocesi è ampla e contenente 130 luoghi. Ogni nuovo vescovo è tassato ne'libri della camera apostolica in fiorini 393, in proporzione delle rendite della mensa, che ascendono a circa 5000 ducati.

MILETOPOLI. Vedi MELITO-

MILEVO, Milevum, Milevis. Sede vescovile d'Africa nella Numidia, sotto la metropoli di Cirta, la cui città fu celebre pei due concilii che vi si tennero, ed è situata nella parte orientale della Mauritiana Cesariense, presso la foce del fiume Ampsaga. Oggidì chiamasi Mela o Meelah. Ne furono vescovi Polliano che intervenne al concilio di Cartagine nel 255; Ottato I, santo che scrisse verso il 370 i suoi libri sullo scisma dei Donatisti (Vedi) contro Parmeniano, uno de' più celebri vescovi di tal setta. S. Agostino chiamò s. Ottato, vescovo di venerabile memoria, e dice di lui come di s. Ambrogio, che potrebbe essere una prova della verità della Chiesa cattolica, quando essa venisse appoggiata sulla virtù de' suoi ministri. Onorio viveva nel declinar del secolo IV a' tempi di Petiliano di Cirta donatista. Severo scrisse a s. Agostino nel 409. Ottato II del 420. Benenato esiliato dal re Unnerico nel 484. Restituto intervenne nel 553 al concilio di Costantinopoli. Dopo il quale non si conoscono altri vescovi, sino a Giovanni del 1400; Gerlato del 1413; Emmanuele del 1672 : Giacinto de Faldanna del 1675; Gio. Ignazio Blauhouschius del 1679; e Caio Asterio Toppio del 1728. Morcelli, Africa christ. t. I, p. 228. Al presente Milevi, Milevitan, è un titolo vescovile in partibus che conferisce il Papa, sotto l'arcivescovato in partibus di Cartagine. Pio VII nel 1801 lo diè ad Angelo Cesarini, consecrato a' 3 ottobre nella cattedrale di Frascati dal suo gran protettore il cardinale duca di York: di questo prelato parlammo nel vol. XXVII, p. 155 del Dizionario ed altrove. Gregorio XVI a' 14 febbraio 1840 fece vescovo di Milevi monsignor Guglielmo Bernardo Collier della congregazione anglo-benedettina, e vicario apostolico dell'isola Maurizio in Africa.

## Concilii di Milevi.

Il primo fu celebrato nel 402, sotto il Papa s. Innocenzo I e gli imperatori Arcadio ed Onorio. Fu questo un concilio generale di tutte le provincie d'Africa. Vi presiedette Aurelio di Cartagine, e vennero confermati i concilii d'Ippona e di Cartagine, e fatti cinque canoni di disciplina, ordinandosi che i nuovi vescovi cederebbero agli anziani, secondo le regole antiche. Reg. t. IV; Labbé t. II; Arduino t. I.

Il secondo venne tenuto nel 416,

sotto il Papa e imperatori suddetti, coll' intervento di sessantuno vescovi della provincia di Numidia, i quali scrissero a s. Innocenzo I per chiedergli la condanna di Pelagio, di Celestio e loro partigiani, per l'eresia che toglieva di mezzo la necessità dell'orazione pegli adulti e del battesimo pei fanciulli. Furono fatti otto canoni contro i pelagiani, e ventisette sulla disciplina, quali trovansi sotto il nome di Milevo nelle collezioni ordinarie. Ma tranne il XXIII, che non leggesi altrove, tutti gli altri sono o del primo concilio di Milevi, o di quello di Cartagine del 418, o di qualche altro concilio. I più celebri vescovi che vi assisterono, sono: Silvano di Zomma primate della provincia, s. Alipio, s. Agostino, Severo di Milevi, e Fortunato di Cirta, che furono lodati nello zelo e vigilanza pastorale dalla risposta di s. Innocenzo I, il quale condannò i nominati eretici, in data 27 gennaio 417, dopo aver consultato sull'argomento il concilio romano. Reg. t. XIV; Labbé t. II; Arduino t. J.

MILFORD. Città e porto della parte sud del paese di Galles, contea d'Inghilterra, fondata nel 1790, che riceve le acque del Clelby e del Douledge. È così ben difesa che potrebbe contenere con sicurezza l'intera marina inglese. O in questo luogo o in Milfort d'Irlanda, nel 1152 fu tenuto un concilio, e ne parla il Pagi a tale anno.

MILITE, Miles. Titolo anticamente assai onorato, benchè si dicesse anche milite il soldato o militare ch' esercita l'arte della Milizia (Vedi). Valeva prima quanto gentiluomo e Cavaliere (Vedi), perchè allora la milizia più che altro

nobilitava persone e cose; non bastava però seguir la milizia per meritarsi il titolo di milite, ma per conseguirlo occorrevano guerreschi fatti ed eroico valore provato in battaglia. Perciò il fiore della nobile gioventù correva al combattere, e di virtù gareggiava e di coraggio nelle comuni imprese, fidanzosa e anelante di averne in premio la cavalleria. Era l'uninica e apprezzata ricompensa ai marziali travagli, e finchè non salivano al grado di cavalieri, i giovani chiamavansi nell'esercito armigeri, scutiferi e scutarii portanti lo scudo de' cavalieri nelle giostre e tornei. Mentre stavasi aspettando alcuna battaglia o perigliosa mischia, o dopo riportatane vittoria, si conferiva a' nobili scudieri la cavalleria. I militi o cavalieri furono creati anche in occasione di magnifica Corte (Vedi) bandita, o all'arrivo di sovrani o principi ragguardevoli, o in altro solenne avvenimento del sovrano o del popolo. L'istituzione de' militi, chiamati poi cavalieri, ascende ai secoli barbari, quando le orde de' goti, longobardi, franchi, germani, occupata l'Italia, introdussero quest'ordine. Anticamente gl'italiani dissero militi que' soldati che guerreggiavano a cavallo, mentre i fanti si dicevano pedites e da taluno milites. Ma il nome di milite prese poi a indicare que' nobili ch' erano con ispeciali cerimonie decorati del cingolo militare, di cui facemmo parola a Fascia, essendo primario ornamento de' militi il cingolo e la spada, dicendosi propriamente cingolo militare la spada cinta ai fianchi de' ricevuti all'onore della milizia, diverso però di quello dei romani, che l'usavano del pari

92 cavalieri e pedoni. Anche gli adulti e gli stessi principi furono bramosissimi dell'onore della cavalleria; l'ebbero i podestà o altri ministri ed i giurisperiti, e si crearono militi talvolta avanti la porta dell'episcopio: vi furono inoltre milites literati ed i milites clerici. Questo onore si concedeva con molte solennità e apparato di armi, cavalli, mense, ec. Il principe o cavaliere conferente l'onore percuoteva il collo o la spalla dell'inginocchiato novello, colla spada presa dalle sue mani, pronunciando le parole: Esto probus miles. Alcuni hanno creduto che in Milano vi fosse un ordine militare sotto l'invocazione di s. Ambrogio, o de' militi di s. Ambrogio, o militi dell'arcivescovo e arcivescovato di Milano, come furono Amizone ed Erembaldo, distinti personaggi. Ai rispettivi articoli si parla degli ordini militari cavallereschi. Miles s. Petri fu grado dato dai Papi a quei che innalzavano alla dignità regia, come leggesi nell' ordine romano XIV presso Mabillon, Musei ital. p. 408. Nel 1080 s. Gregorio VII nell'investire Guiscardo lo assunse in specialem b. Petri militem. Così fu praticato da Clemente V quando unse e coronò in

Avignone Roberto re di Sicilia. MILIZIA. Ordini equestri sotto il titolo di Concezione della milizia cristiana (Vedi); di Gesù Cristo milizia (V.edi); di Gesù Cristo, s. Domenico e s. Pietro martire milizia (Vedi); di Gesù in Alemagna (Vedi) che volevasi istituire sotto Paolo V. Dicesi milizia per grado cavalleresco, laonde gli ordini militari ed equestri hanno articoli. Vedi CAVALIERE, MILITE.

MILIZIA O TRUPPA PONTIFICIA.

La parola milizia, militia, significa propriamente l'arte della guerra; militare, militaris, o soldato, miles, quegli ch'esercita l'arte della milizia, che vi appartiene o fa professione d'arme, da soldare, assoldato, condotto al soldo, mercede conductus. Truppa, per turma e squadra di soldati, agmen, acies, turma. Milizia dicesi anche per esercito di gente armata, e per ordine di grado cavalleresco, come diciamo discorrendo degli ordini militari ed equestri. Milite (Vedi) si disse anticamente il soldato. L'arte della guerra è il complesso delle cognizioni necessarie per condurre una moltitudine di uomini armati, organizzarla, muoverla, farla combattere, invigilando alla sua conservazione. Il genio della guerra consiste nel talento di adattare opportunamente gli eserciti, e di antivedere le migliori combinazioni con sangue freddo e prontezza, fra mezzo ai pericoli e alle crisi. Le arti militari consistono nella cognizione de'metodi scientifici e meccanici, che dirigono i particolari dell'azione e l'uso dei mezzi: così la strategia, la tattica, l'artiglieria, la fortificazione, l'organizzazione, l'amministrazione delle armate, sono arti militari, che devono essere famigliari a un generale, ma in tutto vi deve concorrere l'esperienza. In fine, il mestiere delle armi, è la vita consacrata ai travagli militari; e questa espressione si applica particolarmente a coloro che vi si esercitano.

Allorchè si divisero i dominii del mondo e nacquero i governi legittimi, fu necessaria la milizia per arrestare l'invasione, e stabilire una difesa per tranquillità del popolo. Verso l'anno 2000,

cioè quando il mondo cominciava a riprodursi dopo il diluvio, Abramo alla testa di 318 soldati radunati in fretta, accorse in difesa dei suoi ricchi armenti e delle sue terre, e disfece l'armata combinata di Codorlaomor e de tre re suoi alleati, che avevano fatto una lega per usurpare le proprietà di Abramo. In tutte le guerre giuste, i sovrani hanno lo stesso diritto di Abramo, ed i soldati hanno lo stesso merito de' prodi difensori di Abramo. La milizia dunque nel rapporto strettamente sociale e non personale, è una professione utile alla società, ed originata dal diritto della natura, anzichè dal diritto delle genti, poichè sostiene la legittima difesa, come provano i più accreditati giuspubblicisti: Grozio, De jure belli et pacis, lib. I, cap. I; Domat, Du droit public 1. I; Arniseo, De jure majest. 1. I. È un punto non più controverso, che la necessità della milizia nasce dal diritto di natura non già dal diritto delle genti. Gli antichi popoli erano tutti guerrieri, pure si dice che la prima nazione che facesse la guerra fu l'egizia contro gli africani, combattendo in quel conflitto con fruste, che poi furono dette falanghe, secondo Plinio. Presso gli ebrei i maschi giunti all'età di 21 anni, riguardavansi come disponibili per la guerra: non accordavasi esenzione che ai malati e ai deboli; si narra che prima di Salomone non vi era il costume nelle guerre di servirsi della cavalleria. Nella Persia parimenti alcuno non era esente dal servizio personale. I greci tutti erano soldati, e sottoposti a due requisizioni; la prima facevasi allorchè giunti erano all'età di 14 anni, e questa serviva per

la iscrizione ne' registri; la seconda facevasi all'età stabilita per combattere. Pene severissime erano minacciate a coloro, che artificiosamente si sottraessero alla iscrizione, e punito si sarebbe colla morte chiunque avesse rifiutato obbedire alla seconda requisizione. Non potevano esimere alcuno dal servizio personale se non che la sordità, le malattie incurabili, e i gravi difetti di conformazione. Nella repubblica d'Atene i giovani all'età di 18 anni erano già esercitati nell' armeggiare; all' età di 20 anni essi facevansi inscrivere sui registri della partenza; e rimanevano sotto le insegne fino all' età di 45 anni. Più tardi e nel VII secolo Callinico d'Eliopoli insegnò a' greci la preparazione di sostanze incendiarie, che bruciavano ancora nell'acqua; questa composizione prese il nome di fuoco greco, e l' uso che ne fecero i greci assicurò loro immense vittorie in mare. Vedi Montiflori, De pugna navali comment., Genuae 1582; Schefferi, De militia navali veterum, Ubsaliae 1654. E. Sue, Storia della marina militare antica di tutti i popoli, Livorno 1843. Gli spartani solo gloriavansi della professione di soldato, per cui non erano nè agricoltori, nè artieri, giacchè era bandita fra di essi qualunque arte, che solo facevansi in esse esercitare il sesso debole e gli schiavi. Gli africani, eccettuati i soli cartaginesi, quasi tutti gli asiatici, gli sciti nomadi o sia erranti dell' Europa, i sicambri e i teutoni, tutti erano soldati, e combattevano in massa.

Presso i romani, durante la repubblica, e al cominciare della monarchia, non esistevano se non che due classi del popolo, i guerrieri ed i coltivatori delle terre. Dopo l'assedio fatto a Terracina dal console Servio Hala in poi, fu introdotto l'uso di pagare i soldati, giacchè prima era la paga il bottino o preda che a ciascuno riusciva di fare. Servio Tullio stabilì due diverse età per la milizia. Nella prima compresi erano tutti i cittadini dai 17 fino ai 47 anni. Dalla prima età traevansi i soldati che si adoperavano nelle guerre; gl'individui della seconda tenuti erano di riserva per la guardia della città. L'esercizio però di qualanque funzione non dispensava dall'obbligo di portare le armi, e da questo alcuno non andava esente se non giunto all'età di 55 anmi. La coscrizione costituiva il primo privilegio, il primo diritto del cittadino. I liberti non erano ammessi nelle legioni se non in caso di grave pericolo imminente; non si ricevevano generalmente nelle legioni se non coloro che dicevansi cittadini a buon diritto, optimo jure cives. La milizia romana era divisa in tre classi; la prima nominata sacramentum, comprendeva tutti i cittadini indistintamente; la seconda chiamata conjuratio, componevasi di coloro che risposto avevano al grido di guerra del generale incaricato di comandare l'esercito, dopo che il senato avea dichiarato la guerra; la terza dicevasi evocatio, e non formavasi se non che nel caso di imminente pericolo. Vedi La milizia romana di Polibio, di Tito Livio, e di Dionigi d'Alicarnasso dichiarata da Francesco Patrizi, Ferrara 1583. Lipsio, De militia romana, Antuerpiae 1598. Savilio, De militia romana, Heidelbergae 1601. Appiano Alessandrino, De civilibus romanorum bellis historiarum, Moguntiae 1529. Ammiano Marcellino indicò la maniera con cui gli antichi lanciavano i fuochi da guerra, facili però ad estinguersi pel troppo rapido moto, nell'opera: Delle guerre de'romani tradotte da Alessandro Braccio, Venezia 1584. Presso i brutteri ed altri popoli della Germania l'esercizio del cavalcare e dell'armeggiare a cavallo era il passatempo e la ricreazione de' fanciulli. Così pure i catti fino dall' età più tenera erano istruiti ed addestrati negli esercizi della fanteria, e presso gli svevi il servizio della guerra si faceva alternativamente durante un anno da un certo numero di famiglie, al quale altro ne sottentrava. I possedimenti degli assenti impiegati nella milizia, erano amministrati o lavorati da coloro che rimanevano nelle loro case. Presso i franchi, e sotto i re della prima dinastia, la nazione intera costituiva la milizia. Sotto Carlo Magno e i suoi successori alcuna classe d' uomini non era esente dal militare servigio. Fino a Clotario I i galli non erano ammessi nelle armate francesi, non ricevendosi in queste se non che franchi, borgognoni ed alemanni. Filippo I Augusto creò il primo in Francia una milizia stabile, e da esso assoldata; e Carlo VII istituì le milizie dette franchi arcieri; ciascun distretto era obbligato somministrare uno di que militi, e a mantenerlo in caso di guerra. La prima leva regolare dicesi fatta sotto Luigi XIV: soppressa nel 1791 la milizia, successe l'arruolamento volontario, e fu istituita la guardia nazionale, ma la legge del 1793 mise in requisizione tutti i giovani dai 18 sino ai 45 anni che fossero celibi o vedovi; la coscrizione finalmente fu istituita nel 1798, con sottoporvi tutti i francesi dai 20 a 25 anni, la quale legge in un all'altra delle milizie comunali, fu adottata da varie potenze straniere.

In Italia variarono straordinariamente le disposizioni riguardo alle milizie, massime col variare dei tempi e de governi. La maggior parte de'sovrani che sursero dopo la caduta dell' impero romano, avevano milizie assoldate : queste formavansi d'ordinario col mezzo di volontari arruolamenti. Gli eserciti stranieri che scesero in diverse epoche nell'Italia, variarono pure le forme e i régolamenti delle milizie; da questi pigliossi l'idea dai principi italiani di assoldare stranieri, e quindi comparvero le diverse compagnie sotto la guida de' così detti condottieri, i quali per un dato tempo, e con un dato numero di soldati si obbligavano al servigio di questo o di quel principe, e sovente passavano dall'uno all'altro. Il ch. Ercole Ricotti nel 1844 pubblicò in Torino: Storia delle compagnie di ventura in Italia. Le città italiane tuttavia nelle loro lotte ebbero milizie dette civiche o urbane, e in quel disastroso periodo tutti i cittadini erano soldati, come avveniva tra i galli e tra i germani. Ristabilita la pace tra le città, e terminate quelle aspre contese, ancora si videro in molti stati corpi di milizie urbane, che in Francia dette sarebbonsi nazionali, e di queste milizie della città approfittarono sovente gli stranieri che vennero a guerreggiare in Italia, i tedeschi, i francesi, gli spagnuoli, ec. Finalmente ciascuno de'molti sovrani in cui l'Italia andò divisa, ebbe un esercito assoldato, e solamente in tem-

pi recenti s'introdusse il metodo delle coscrizioni. Il Muratori tratta nella dissert. XXVI: Della milizia dei secoli rozzi in Italia, parlando ancora delle fortificazioni delle città e castella di que'tempi, in cui si ebbe l'uso di cingerle di buone ed alte mura, formate di marmo o di mattoni cotti. Dice egli, che quando i barbari vennero a sottomettere le contrade italiane nel secolo V, portarono seco i costumi della propria milizia, ed ivi la dilatarono. Cacciali i goti sotto Giustiniano I, tornò per alcuni anni a rimettersi la eccellente disciplina militare romana in Italia; ma essendo succeduti in questo dominio i longobardi, franchi e tedeschi, l'arte militare prese le lezioni dall'uso di quelle nazioni. Era non poco scaduto in Italia il buon regolamento della milizia sotto gli ultimi imperatori romani; con tuttociò i barbari ci trovarono tanti vestigi delle vecchie ordinanze, tanto de'romani che de'greci dominanti nell'esarcato di Ravenna, che poterono imparare molto nella professione militare. Però anch' essi ebbero spade, sciable, fionde, dardi, mazze, lancie, archi e saette, scudi, elmi, corazze, stivali, e il resto dell' armatura che anticamente si usò. Adoperavano ancora tende e padiglioni, e quasi tutti gl'istrumenti da espugnare città e fortezze, già adoperati dai greci e romani. Conservarono le nazioni settentrionali dominanti in Italia le loro antiche ordinanze nella milizia. Non si udivano già ne'loro eserciti i nomi di legioni, turme, manipoli, coorti e simili; pure non mancava ordine nelle truppe e v'erano uffiziali primari e subalterni: anch'essi avevano un generale comandante, e sotto di lui vari duci con subordinazione dei minori a' maggiori, col vessillo o stendardo, poi bandiera, da bando, insegna; ed una volta bande si chiamarono le brigate de' soldati.

Nei primi del secolo XI-i milanesi inventarono il famoso carroccio pel mantenimento dell'ordinanza militare, e ne parlammo agli articoli CARROZZE, CAMPANA, MI-LANO, ed altrove. Essendo anche nei bassi tempi la milizia mestiere d'onore, n' erano esclusi i servi, e solo ammesse le persone libere. Erano ancora esenti dalla milizia secolare coloro che entrati nella milizia ecclesiastica per servire Dio, non era di dovere che si mischiassero nel sanguinoso mestiere delle guerre: dice il Sarnelli, che il primo esempio di vescovi armati nelle guerre, si vide nel 570 nella guerra de'longobardi contro i borgognoni. Tuttavolta pel genio de' principi ambiziosi e conquistatori, che vorrebbero ognuno fosse soldato e che tutti corressero ad esporre per essi le loro vite, perciò ne'vecchi secoli s'introdusse e durava ai tempi di Carlo Magno l'abuso di obbligare anche i chierici e fino i vescovi a comparire colle armi in occasione di guerra:, pretendendo ciò, perchè godevano beni regali, ed erano sottoposti al peso de'vassalli, neppur godendo esenzione gli abbati, donde poi vennero istituiti i loro Difensori (Vedi). Carlo Magno esentò tutti i preti dall'obbligo di concorrere alle armate; immensi essendo gli scandali ed i mali che risultavano al clero da questa troppo indecente usanza. Tuttavia ad onta della mentovata disposizione durava sotto Lodovico I Pio figlio di Carlo, e sotto i di lui nipoti; e nel secolo X continuavano ad essere forzati a militare vescovi e chierici in Italia. Di questo abbominevole costume se ne trovano esempi anche dopo il mille. Finalmente, quanto alla milizia de' secoli rozzi in Italia, se taluno mancato avesse di portarsi all'armata, ad una grave pena pecuniaria veniva condannato, e Lodovico II caricò più forti le penali. Ogni persona doveva alimentarsi del suo, e poteva mandare un sostituto alla guerra.

Il sommo Pontesice, qual sovrano temporale degli stati della chiesa romana, non altrimenti che qualunque altro principe, è tenuto a conservarlo, a difenderlo, ed a premunirlo dalle violenze che minacciassero insulto od invasione. Ed è perciò ch'egli mantiene milizie, arruola soldati, e munisce di guardie que' luoghi che ne hanno bisogno. Molti Papi che veneriamo sugli altari, ed altri per prudenza, equità e virtù insigni, non dubitarono di prendere coraggiosamente le armi a tutela, o per ricuperare i loro stati; mossero guerra giustamente a'nemici, si difesero valorosamente, e seppero col mezzo delle armi sostenere i diritti del loro dominio temporale, il più antico che 'esista; come pure fecero alleanze, s'interposero per le paci, e restarono neutrali fra principi guerreggianti. I rapporti di alleanza, di neutralità, di guerra o di pace, sono nati col mondo, poichè sono riferiti nel principio della Genesi, All'articolo Famiglia Pon-TIFICIA, parlando dell'origine di essa, dicemmo che dopo la pace data da Costantino alla Chiesa, cominciande a risplendere la maestà pontificia, quell'imperatore ne diede luminose dimostrazioni ai santi Pontefici Melchiade e Silvestro I, ed a questi assegnò una squadra di venticinque uomini armati per di lui custodia, servientes armorum, poi detti Mazzieri del Papa (Vedi), ancora esistenti. Volendo l'imperatore Giustiniano II incarcerare s. Sergio I, i romani cacciarono da Roma le guardie per ciò spedite, e questa fu la prima volta che gl'italiani presero le armi in difesa de' Papi. Altrettanto fecero in favore del successore Giovanni VI del 701, contro l' esarca, esponendosi piuttosto a soffrire i maggiori pericoli per la salvezza de' Pontefici, che lasciarli indifesi nelle mani de'greci. Da questo tempo pertanto cominciò a mancare la forza degli esarchi, ed a crescere quella de'romani Pontefici, pei quali la truppa si dichiarava, senza che perciò i Papi si abusassero di questo favore militare, che anzi si opposero alla vendetta de' soldati. Verso il 730 Roma e il suo ducato sottoponendosi volontariamente a s. Gregorio II, sotto di lui ebbe origine il dominio temporale della santa Sede; e volendolo occupare Luitprando re de'longobardi, il Papa l'incontrò, ammausì e rese osseguioso. Avendo certo Tiberio sollevati alcuni nel ducato romano, s. Gregorio II spedì milizie contro i ribelli. Siccome delle cose riguardanti le milizie pontificie e questo argomento, se ne tratta in vari luoghi del Dizionario, così senza tutti citarli, li noteremo col carattere corsivo, potendosi ad essi vedere un maggior dettaglio, limitandoci in questo ad accennar solo gli avvenimenti. Negli antichi ordini romani si parla dei Dragonari, Maggiorenti, sol-VOL. XLV.

dati e uffiziali che accompagnavano il Papa nelle funzioni pubbliche, per rimuovere la calca del popolo; praefecti navales, di cui si disse a MA-RINA ed in altri luoghi; e i duchi de' militi, ed i magistri militum. Per la ricupera e difesa degli stati della Chiesa contro i longobardi e i greci, i Papi s. Gregorio III, s. Zaccaria, Stefano III ed Adriano I prudentemente si collegarono coi re franchi, Sotto Adriano I del 772 incominciarono propriamente i Pontefici in Roma il pieno esercizio dell' amministrazione e sovranità nelle cose civili. Vedi Sovranita' DEI PONTERICE.

Osserva il Galletti nel Primicero p. 18, che in questi tempi già nella chiesa romana eranvi i primati laici, com' erano i duchi e consoli, i quali avevano i titoli di eminentissimi, i maestri de' militi, e sopra tutti il superista, ch'era il primo tra' magnati secolari. Il libro pontificale di s. Leone IV fa menzione di Graziano eminentissimo maestro de'militi, e del romano palagio egregio superista e consigliere, e poco più sotto lo chiama Gratianus Romanae Urbis superistae. Dal ceto di questi primati si assumevano i governatori delle città, i duchi de' militi, ed erano anch'essi non meno del Primicero e degli altri chierici uffiziali adoperati ne'più scabrosi affari e nelle più difficili legazioni. Aggiunge il Galletti, che dopo ancora che il Papa per spontanea dedizione de' romani divenne signore temporale di Roma e suo ducato, siccome non può negarsi che il suo dominio fosse pei primi tempi aristocratico, di maniera che restava ne' magnati una parte dell' amministrazione del governo, così i suddetti primari mi-

nistri, uffiziali, chierici e laici si mantennero autorevoli, ed in grado di molta potenza, come nei primi secoli intervennero eziandio nell' Elezione de' Pontefici: lo che specialmente si conosce quando si pone mente all'interregno dell'impero, dal 924 in cui morì Berengario, fino al 962 allorchè Ottone I fu coronato dal Pontefice Giovanni XII, poichè nello spazio di quei 38 anni, per la resistenza de' suddetti magnati romani, non poterono mai i Papi innalzare all'impero alcuno de're d' Italia, quali certamente in quel frattempo non mancarono mai e si successero l'uno all'altro, Nell'VIII secolo i suddetti pontificii ministri, erano anche detti servitia, come li chiamò Adriano I, parlando de'più cospicui personaggi intervenuti al sinodo da lui tenuto in s. Pietro, cioè il bibliotecario, il sacellario, il notaro, il Duca, ed altri. Nel ritorno che fece s. Leone III in Roma, dalla visita fatta a Carlo Magno, fu ricevuto come in trionfo, e venne in certo modo adombrata la pompa usata poi dai Papi nel Possesso, ove intervengono come nelle altre funzioni le milizie pontificie; tra quelli che incontrarono s. Leone III si nomina multaque militia. Nell' 800 s. Leone III rinnovò l'Impero di occidente in Carlo Magno, con farne la Coronazione in s. Pietro alla presenza dei magnati e delle milizie. Carlo Magno lasciato il titolo di Patrizio romano, pel quale era tenuto difendere la Chiesa, Roma e i dominii pontificii, prese quello d'imperatore cogli stessi e maggiori obblighi, della quale avvocazia degl' Imperatori anche a quell'articolo se ne parla. Inoltre s. Leone III si collegò colla Francia per is-

cacciare dallo stato della Chiesa i superstiti longobardi ed i greci. Gregorio IV fortificò Ostia per difenderla dai saraceni. Questi furono poi combattuti dai napoletani in mare per s. Leone IV, il quale partendo egli stesso per Ostia con un esercito, vinse i saraceni, e si servi de' prigionieri alla fabbrica della Città Leonina in difesa della basilica vaticana. Qui noteremo che nella chiesa greca, come nella latina, vi furono anticamente de'ministri incaricati a mantenere l'ordipe e la sicurezza nelle assemblee cristiane, ed il rispetto dovuto ai sacri templi ed ai misteri che vi si celebrano, e ne trattiamo a' luoghi loro. Non era in allora permesso ai militari di presentarsi armati per assistere ai divini uffizi o per qualsiasi altro titolo. Questa costumanza tollerata in oggi nella chiesa latina, venne introdotta dopo il IX secolo. All' articolo CAF-PELLE PONTIFICIE ed altrove si dice che chi riceve la comunione dal Papa non deve cingere la spada. così se gli somministra l'acqua alla Lavanda delle mani; in diversi luoghi si parlò delle armi che in segno di duolo si tengono a rovescio, come nel triduo della settimana santa, e ne' funerali novendiali de' Papi, Veggasi, Barthius ad Statium, l. III, p. 428, De signis obversis, et conversis ad humum cuspidibus. Beuwitz, Arma et insignis vertendi usus. De Blasi, Costume di deporre le armi prima di entrare in chiesa. Quanto ai novendiali, riporta il contemporaneo diarista Cecconi, che in quelli di Innocenzo XIII, intorno al tumulo assistevano in piedi i cavalleggieri, vestiti di casacche rosse con ferraiuolo nero, e con candele in mano accese di cera gialla, ed i mazzieri stavano colle mazze calate.

Nel 916 Giovanni X col soccorso de' principi sconfisse interamente i saraceni, annidati da 40 anni nel castello di Garigliano, alla fronte dell'armata, e vi si portò egualmente sì da Papa che da generale, come affermano Lenglet, Principii della storia t. VII, par. I, e Borgia, Storia del dominio della s. Sede nelle Sicilie, p. 64, n. XXXV. Giovanni XII prese al suo soldo le truppe ausiliari del duca di Spoleto, e unitele alle sue, armato di lorica e di elmo, guidolle in persona contro il principe di Capua, il quale lo disfece completamente. Giovanni XV detto XVI era perito delle cose militari e di guerra, e vi compose de' libri. Benedetto VIII, nel 1016 radunato copioso esercito riportò completa vittoria sui saraceni; e devastando i greci la Puglia obbligolli a ritirarsi a mezzo di Rodolfo principe di Normandia. Autore propriamente della milizia papale, si fa Gregorio VI del 1044, secondo il p. Cristiano Lupo, Concil. t. III, p. 365; altri aggiungendo che pel primo organizzò la truppa pontificia nel suo stato, dandole ordine e divisa, perchè l'Italia era piena di ladri, e i laici invadevano le possessioni di s. Pietro, non potendo soccorrerlo l'imperatore. Occupando i normanni i patrimoni della Chiesa, s. Leone IX nel 1053 armò milizie proprie, e condusse egli stesso contro loro l'esercito, e benchè vinto e prigioniero, diede la legge ai vincitori, quando con Unfredo loro capo corsero a baciargli i piedi, e chiedergli perdono e assoluzione delle colpe i tutto concesse il Papa in un al paese occupato in feudo della Chiesa. I tedeschi comandati da Werner o Guarnieri svevo, perirono a fil di spada per affrontare il nemico più numeroso, quando le milizie pontificie erano in rotta: essi erano stati condotti da Germania in Roma dal Papa, il quale avea fama di valente guerriero; gli altri comandanti dell' esercito pontificio furono Rodolfo principe di Benevento, e il duca Argiro. Fu s. Leone IX biasimato per aver poco prima stabilito nel concilio di Reims: ne quis clericorum arma militaria gestaret aut mundanae militiae deserviret. Il Pontefice però avea dichiarato santa la guerra contro i normanni, perché non si potesse tacciare di mundanae militiae. Difende s. Leone IX il Borgia, Memorie stor. t. II, p. 25, citando il Bellarmino, cap. II, De potest. sum. Pontif. in reb. temporalib. adversus Barclajum; ed il libro di Giovanni di Cartagena, Propugnaculum catholicum de jure bello romani Pontificis adversus ecclesiae jura violantes, Romae 1609. Egli dice, che non disconviene ai Papi, come principi temporali, il maneggio delle armi materiali, al pari ch'è permesso ai principi secolari, e nello stesso modo che con lode l'adoperarono in difesa della patria i fortissimi Maccabei, ch'erano insieme sommi sacerdoti e principi, e Mosè pure sapientissimo pontefice e principe, contro gli amorrei perturbatori del suo popolo; nè fu già s. Leone IX, come alcuni scrissero, il primo ad usare le armi, facendo il Borgia il novero di que'Papi, che prima e dopo di lui l'imbrandirono. In proposito riporta il seguente scritto di s. Bernardo a Eugenio III, De considerat. cap. 3, lib. 4. » Quid tu denuo usurpare gla-

dium tentas, quem semel jussus es ponere in vaginam? quem tamen, qui tuum negat, non satis mihi videtur attendere verbum Domini dicentes sic: Converte gladium tuum in vaginam. Tuus ergo, et ipse tuo forsitan nutu, etsi non tua manu evaginandus. Alioquin si nullo modo ad te pertineret, et id dicentibus apostolis: Ecce gladii duo hic, non respondisset Dominus, satis est, sed nimis est. Uterque ergo ecclesiae, et spiritualis scilicet gladius, et materialis: sed is quidem pro ecclesia; ille vero et ab ecclesia exercendus est, etc.". Veggasi inoltre il Gretsero, Examin. myster. Pless. cap. 66; ed il Vittorelli nelle aggiunte al Ciacconio, Vit. Pont. t. III, col. 821, 822, ove lungamente accenna un gran numero di rinomati Pontefici, che o fecero o persuadettero ad altri di far la guerra in difesa de'loro stati. Veggasi pure Enrico Luigi Chastaigner de la Rochepizay nella Apologie contre ceux qui disent, qu'il n'est pas permis aux ecclésiastiques d'avoir recours aux armes en cas de nécessité, 1615.

Nella biografia di s. Gregorio VII ampiamente si dice come qual collegato della gran contessa Matilde, fu da questa difeso dalle armi di Enrico IV e di altri; e cht altro adoperò eserciti allo stesso fine. Urbano II nel 1005 promulgò nel concilio di Clermont la prima Crociata contro i mussulmani e saraceni, con diversi premi spirituali ed esenzioni ai Crocesignati, per fare la sacra guerra a que' barbari, e liberare da loro i luoghi santi di Palestina: nel discorso il Papa fece conoscere lo stato lagrimevole dell' Europa, vicina ad essere tutta inondata dalle orde dell'islamismo. Ma l'abbondanza di pellegrini armati, che senza disciplina e senza comando ingrossava una banda immensa di truppe, ritardò i più grandi successi che potevano attendersi, perchè molte violenze inaspirono i paesi di transito, e dimenticandosi il dignitoso scopo di tali spedizioni, da alcuni storici non si dettagliarono che le colpe dei particolari. Ciò non ostante si è convenuto, che tali imprese molto giovarono, e per arrestare il torrente de' mussulmani, e per lo stesso progresso delle lettere e civilizzazione, oltre i vantaggi che recò nell' arte della guerra. Ai citati articoli si vedrà di quanto zelo furono infiammati i Papi, per la liberazione de' luoghi santificati dal Redentore, e chi voleva porsi alla testa delle Crociate. Calisto II nel 1121 condusse l'esercito de'normanni all' assedio di Sutri, ove erasi rifugiato l' Antipapa Gregorio VIII. L'assedio fu comandato dal valoroso cardinale Giovanni di Crema, con un valido corpo di truppe romane: arrestato l'antipapa fu presentato a Calisto II sopra un cammello colla faccia rivolta indietro. Nelle Antichità longobardiche milanesi, la dissert. XIX tratta sopra alcune indecenti e ridicole maniere usate una volta coi vincitori dai vinti, i cui esempi in molti luoghi producemmo. Onorio II essendo in Benevento nel 1127, Ruggiero normanno conte di Sicilia circondò la città di soldatesche: ma il Pontefice lo scomunicò in un a chi lo aiutasse, domandò nel 1128 soccorso nell'assemblea di Capua, e l'ebbe copioso. Per accalorare la spedizione, Onorio II concesse indulgenza plenaria delle pene canoniche (cosa in que' tempi assai rara,

perchè erano ancora in vigore i canoni penitenziali) a chiunque pentito, confessato e comunicato morisse in quella guerra, e la metà di dette pene condonò a chi confessato e pentito non vi fosse rimasto morto. Presto si mosse l'armata degli alleati, e con prospero successo Benevento fu liberata dalle gravi minacce de' potenti normanni. Questi travagliando i popoli di Puglia, Onorio Il si recò a Troia, ove molti baroni si collegarono con lui. Allora Ruggiero si accampò in vista dell'esercito pontificio, il quale diminuito dalla diserzione de' soldati per la penuria de' viveri e di paghe, mosse il Papa a concedere al conte l'investitura della Puglia. Innocenzo II nel 1132 si uni con Lotario II, per scacciar col di lui esercito da Roma l'antipapa Anacleto II; condannò nel concilio Lateranense II Arnaldo da Brescia, che sosteneva non potersi salvare i chierici che possedessero feudi o benefizi stabili, i quali solo appartenevano a' laici. Essendosi impadronito della Puglia Ruggiero duca di Sicilia, il Papa si armò e gli mosse guerra, ma con insidie fu imprigionato coi cardinali, da Guglielmo suo figlio. Trattato onorevolmente dal duca, lo riconobbe per re, e lo investì delle due Sicilie col Gonfalone. Ribellatisi i romani arnaldisti a Lucio II, questi con un esercito marciò sul Campidoglio per reprimerli, ma ferito da un sasso morì. Eugenio III nel 1149, aiutato dalle truppe del re Ruggiero, trionfò degli arnaldisti romani, sempre rivoluzionari per ristabilire il Senato e il Prefetto di Roma, non contenti più del patrizio. Sollevati nuovamente i romani da Arnaldo, nel 1154 Adriano IV sottopose Roma

all'interdetto, e Arnaldo fu bruciato dal prefetto. Adriano IV inoltre scomunicò Guglielmo I re di Sicilia, per le ostilità commesse nel regno di Napoli, indi gli dichiarò la guerra per quella mossa agli stati romani dal re; e siccome questi l'incominciò con devestare i contorni di Benevento, a difesa di essa il Papa si recò con molte soldatesche, e vi fu riconosciuto supremo signore dai baroni della medesima. Îl re bloccò la città, e Adriano IV per impedire i funesti successi della guerra, si pacificò, e gli concesse l'investitura delle due Sicilie

Alessandro III ebbe un pontificato pieno di travagli, perchè Federico I sostenne colle armi gli antipapi che insorsero contro di lui, che però fu difeso da diversi popoli. Sotto Celestino III : romani distrussero il Tusculo: abbiamo narrato le guerre che precederono tal catastrofe all'articolo FRASCATI. Il successore Innocenzo III rivendicando alla Chiesa molti suoi dominii, e per sua difesa, sostenne quelle guerre, che con diffusione riportammo alla sua biografia. Gregorio IX fu in gravi dissensioni con Federico II, il quale movendogli contro il duca di Spoleto, il Papa a reprimerlo spedì un esercito comandato dal cardinal Giovanni Colonna, e Giovanni di Brienne re di Gerusalemme colla qualifica di capitano generale delle milizie papali, i quali ricuperarono le occupate terre. La guerra terminò nel 1230 col trattato di pace conchiuso con Federico II in s. Germano. Milone vescovo di Beauvais con buon corpo di truppe si portò a soccorrere il Pontefice; indi pullularono le guerre tra i romani e Viterbo, ed i beneventani a difesa di Gregorio IX si armarono contro l'imperatore invasore delle terre ecclesiastiche, ma a cagione de' Ghibellini soccombettero. Continuarono le vertenze di Federico II con Innocenzo IV. pel quale il cardinal Capocci romano combattè in Sicilia vestito pontificalmente, e cinto di spada e corazza, con che ispirando coraggio alle milizie pontificie disfece le cesaree. Indi Innocenzo IV bandì la crociata contro l'imperatore. Quando Manfredi, bastardo di Federico II, volle occupare il regno di Napoli, in questa città si portò Innocenzo IV con un esercito, capitanato dai due cardinali Fieschi suoi nipoti, Guglielmo ed Alberto conte di Lavagna e Generale di s. Chiesa. Morto il Papa in Napoli, i cardinali intimoriti per la vittoria riportata da Manfredi sulle truppe pontificie, elessero prontamente Alessandro IV, che colle armi de crociati rintuzzò quelle di Ezzelino III, e pacificò i veneti coi genovesi, secondo il pietoso e paterno costume de Papi, pel quale spedirono apocrisari, legati e nunzi in tutte le parti, interponendosi efficacemente con tutti i principi e le nazioni, come ai loro luoghi notiamo; con che impedirono guerre, spargimenti di sangue e infiniti mali. Nel 1261 Urbano IV coll'armata de' crociati disfece le truppe tedesche di Manfredi: di queste crociate contro i perturbatori della pace e libertà ecclesiastica, gli eretici, scismatici, e nemici della santa Sede, ne riportiamo le notizie al vol. XVIII, p. 301 e seg. del Dizionario. Urbano IV fabbricò la rocca di Montefiascone, che altri Papi fortificarono ed abbellirono. Clemente IV chiamò da Francia Carlo I d' Angiò per cacciare il tiranno Manfredi dalle due Sicilie, feudi della Chiesa, e poi di essi l'investì. Gregorio X emanando leggi pel Conclave, ne dichiarò custode il Maresciallo, ai quali articoli si parla-quando armaronsi truppe per difesa del conclave, ciò che dicesi ancora a Governatore, parlandosi di quello del conclave, e quali soldati in sede vacante comandava il maresciallo, e quali ora dipendono da lui. Martino IV sostenne parecchie guerre per ricuperare e difendere i dominii della Chiesa con truppe ausiliarie francesi, come si disse a Fortì ed altrove. Quanto a Bonifacio VIII, si può vedere il suo articolo e quelli relativi.

Nel secolo XIV si celebra l'invenzione della polvere da cannone in Europa. Pare che da remotissimi tempi già la conoscessero i cinesi. Altri la attribuiscono al re Salomone. e dopo il IX secolo ne parlò Marco greco nell' opera intitolata: Liber. ignium, insieme ai Fuochi d'artifizio. Altri al medico arabo Mesue, fiorito in principio di detto secolo. Molto si è scritto sull'invenzione della polvere e sulla sua antichità. Quanto all' Europa se ne fa inventore il tedesco francescano Bertoldo Schwartz, altrimenti nominato Costantino Angliksen, che la ritrovò in Colonia, occupandosi in operazioni chimiche nel 1320 ovvero nel 1361. Osservano alcuni, che nel secolo precedente eravi stata qualche ricerca che poteva condurre a tale scoperta, descritta dall' inglese monaco Ruggiero Bacone in un libro pubblicato a Oxford nel 1216, De nullitate magiae. Pare che l'uso della polvere in Europa avesse principio verso il 1338, non per uccidere gli uomini, ma per attaccare le fortezze. Non si deve tacere che nel 1312

il re di Granata, assediando Baza, diede fuoco ad una macchina che produsse terribile esplosione; e nel 1342, all'assedio di Algesiras, Alfonso XI adoperò armi da fuoco e micidiali. Qualunque sia l'autore di questa grande scoperta, certo è ch' essa portò un notevole cangiamento e una intera rivoluzione nell'arte militare; invenzione che forma epoca negli annali del mondo. Ora si vorrebbe sostituire alla polvere, il cotone esplosivo fulminante, o coton-polvere, ma ad onta di molti fautori non pare che prevalerà, perchè sin ora nella preparazione e nelle sue conseguenze è soggetto a troppi inconvenienti e pericoli, ed è necessaria un'autorizzazione speciale, per cui molti governi ne proibirono la preparazione e lo smercio. Sull'origine dell'artiglieria, il Cancellieri nelle Dissert. epist. p. 252 e seg. riporta una biblioteca di scrittori che ne trattarono, come di altre armi da fuoco, è della polvere da alcuni chiamata diabolica, da altri creduta utile.

Stabilita nel 1305 da Clemente V la residenza pontificia in Francia e in Avignone, molti prepotenti profittarono dell'assenza de'Pontelici da Roma, per-usurpare le terre della Chiesa e promuovere ribellioni, come si può vedere a' luoghi loro, ed a GIOVANNI XXII, BE-NEDETTO XII, CLEMENTE VI, ed In-NOCENZO VI. Questi nel 1353 spedì in Italia il celebre cardinal Egidio Albornoz per legato e capo supremo dell' esercito pontificio collettizio che armò, e col quale ricuperò tutto il tolto alla Chiesa (a suo tempo e nel 1358 l'esercito pontificio faceva uso delle bombarde, secondo il Fantuzzi, Mo-

numenti t. V, p. XXII, e si fabbricavano in Santarcangelo; furono suoi generali Ridolfo Varani ed il nipote Gomez Albornoz, per non dire di altri), laonde delle sue guerresche gesta se ne parla in molti luoghi. Eresse o riedificò diversi forti nello stato ecclesiastico, come in Forli e Spoleto; e delle terre ricuperate ne presentò le chiavi in più carri a Urbano V. A questi successe Gregorio XI, che dichiarò la guerra a Bernabò Visconti signore di Milano, perchè molestava le terre della Chiesa, inviando a combatterlo un esercito sotto il comando del duca di Savoia, dicendolo alcuni il primo Papa avignonese che propriamente da quella città armò milizie pontificie, e le spedì in Italia, con Galeotto Malatesta generale della Chiesa, e per legato il cardinal Pietro d'Estain, il quale prese a soldo Giovanni Aucuto inglese capo d'una compagnia. Anche il predecessore Urbano V con Carlo IV avevano preso ai loro stipendi Luigi Gonzaga signore di Mantova, contro i Visconti stessi. Inoltre Gregorio XI scomunicò i fiorentini, e mandò a combatterli il cardinal di Ginevra, poi antipapa Clemente VII, e nel 1377 restituì in Roma la residenza papale, ricevuto dai romani e loro Banderesi colle insegne, e tripudianti. Il cardinal di Ginevra, di carattere crudele, con seimila bretoni e guasconi a cavallo, e quattromila pedoni o fanti, ricuperò vari luoghi, come Cesena, ma inaudite furono le barbarie della soldatesca. Poscia il Papa fece Rodolfo Varano capitano della Chiesa, e morendo nel 1378 lasciò l'Italia in aspra guerra.

Urbano VI che gli successe vide

insorgere il funesto e l'ungo scisma, che sostenuto dall'antipapa Clemente VII e successori, fu cagione di moltissime guerre e d'indescrivibili mali. Nel 1379 l'antipapa spedì contro Urbano VI un esercito, che però fu sconfitto presso Marino dalle milizie pontificie, ed allora fu che il Castel s. Angelo occupato dai francesi, questi lo consegnarono ai romani: questa vittoria il Pontesice la celebrò con processione a piedi scalzi. Più tardi, e nel 1387, vedendosi Urbano VI senza esercito e denaro, invitò tutti i vescovi ad esortare i popoli col premio delle indulgenze a prendere le armi per la bandita crociata, e somministrare denari per far guerra ai scismatici nemici della Chiesa, intanto che i soldati pontificii fecero a pezzi Angelo prefetto di Roma, come fautore dell'antipapa. Bonifacio IX che gli successe fortificò il palazzo apostolico, il Campidoglio e il Castel s. Angelo, e si fece rispettare più dei predecessori. Aiutò Ladislao re di Napoli con quattromila cavalli e seimila fanti di truppa papale, con che prese Capua ed Aversa. Sotto Bonifacio IX fu capitano delle armi pontificie il conte di Carrara. Dipoi Bonifacio IX pubblicò la crociata contro Onorato Cactani conte di Fondi, scismatico, che tentava arrestare il Papa, se le guardie di Campidoglio non l'avessero respinto coi Colonna. Quindi Innocenzo VII dovette reprimere diverse sommosse de ghibellini contro i Guelfi, e le sue guardie rintuzzarono i ribelli a l'ontemolle. Lo scisma incrudelì, quando contro Gregorio XII fu eletto Alessandro V, al quale successe Giovanni XXIII, adatto più alle cose militari, che alle ecclesiastiche, deposto quindi nel concilio di Costanza. Nel vol. XXIV, p. 93 del Dizionario si narrò come formalmente Giovanni XXIII in Bologna sece capitano generale Uguccione Contrario, già generale maresciallo della Chiesa: fu pure suo generale Gio. Francesco Gonzaga. Coll' elezione di Martino V riebbe pace la Chiesa e l'1talia, terminando le funestissime guerre. D'ordine di Martino V furono fatte in Roma diverse bombarde, delle quali fino all'invasione francese se ne conservavano in Castel s. Angelo e nelle altre fortezze dello stato. Laonde sino dai primordii del secolo XV esisteva un principio del corpo degli artiglieri pontificii e addetti al maneggio delle bombarde, le quali servivano per le batterie della mura. Questa potente arma, già nel secolo precedente la dicemmo esercitata pei primi dalle milizie papali, e più anni avanti del 1380, in cui per la prima volta, scrissero alcuni, eransi vedute bombarde nella guerra di Chioggia tra i genovesi ed i veneti che ne fecero uso, conservandosi in Genova un loro cannone di cuoio preso in tale occasione.

A Bartolomeo Coleoni bergamasco si dà il vanto di avere pel primo fatto uso dell' artiglieria di
campagna, nella sanguinosa battaglia data nel bolognese alla Molinella li 25 luglio 1467, in favore
de' veneti, contro i fiorentini comandati da Federico II di Montefeltro. Qui noteremo che le armi
da fuoco portatili furono inventate
circa la metà del secolo XV, ed
erano assai differenti dalle attuali,
chiamandosi in principio cannoni
da mano, e consistevano semplicemente in un tubo di fetro forato

da un focone senza cassa e batteria. Acciocchè non rinculassero vi si aggiunse un uncino d'appoggiarsi sopra un' asta di legno o di metallo, onde presero nome d'archibugi, e divennero comuni ai soldati a piedi, più leggieri essendo quelli de' cavalieri. Poi s' introdussero gli archibugi a miccia, e diminuiti nel peso chiamaronsi moschetti, indi s'inventarono quelli detti a ruota. I granatieri presero tal nome perchè destinati a trar le granate nel secolo XVI in cui s'inventarono, prima essendo chiamati in Francia figli perduti, perchè servendo all'antiguardo e alla sicurezza dei fianchi delle colonne, come ove più grave era il pericolo, erano i più e-posti : considerati il nerbo dell'esercito, erano meglio pagati, vestiti ed armati degli altri soldati. Nel secolo XVI ebbe luogo l'invenzione delle pistole in Pistoia, onde ne presero il nome, come vogliono molti. Sotto Luigi XIV si introdussero i fucili armati di baionette: l'invenzione si attribuisce a Scarmette, ma esse fecero in guerra perdere l'uso della spada. Ora può dirsi che la guerra si faccia più colla geometria, che colla polvere, perchè la testa vale assai più delle braccia.

MIL

Eugenio IV sostenne diverse guerre contro i suoi nemici ed usurpatori de'dominii della Chiesa, ed ebbe a celebri generali i cardinali Vitelleschi e Mezzarota. Eugenio IV aiutò il re di Ungheria contro i turchi, inviando per legato il cardinal Giuliano Cesarini che restò morto sul campo. Calisto III ha la gloria di aver pel primo nel 1455 formato la pontificia Marina, per reprimere le conquiste de' turchi, contro i quali Pio II promulgò la crociata nava-

le, alla cui testa dovea partire da Ancona, facendo perciò lega con diversi sovrani. Inoltre Pio II sostenne le guerre contra i Malatesta ed i Manfredi, signori di Rimini e di Faenza. Tra i cardinali che creò vi fu Francesco Gonzaga, sempre occupato nelle armi ed esercizi militari. Paolo II del 1464 fu benemerito della pace di Italia, che solennemente pubblicò nella Chiesa di s. Marco; spedì le milizie pontificie contro i Malatesta, e fabbricò varie Fortezze dandone il comando a prelati e a degni ecclesiastici. Ad istanza del re di Francia fu costretto creare cardinale Balve, il quale dedito agli affari della guerra, fu veduto in rocchetto e mozzetta porsi alla testa delle truppe. Allorchè Paolo II creò cavaliere di s. Pietro, Borso duca di Ferrara, gli calzò i sproni Napoleone Orsini generale di s. Chiesa,

Sisto IV sostenne la guerra contro il re di Napoli e il duca di Ferrara, e presso Velletri le sue milizie riportarono celebre vittoria, in memoria della quale edificò la Chiesa di s. Maria della Pace. Indi si collegò contro i veneziani, nominando vicario dell' esercito pontificio Alfonso figlio di detto re. Sotto Sisto IV fu generale delle milizie papali Virginio Orsini. Il bisogno di denaro per fare questa ed altre guerre, lo costrinsero ad alcune azioni che produssero censure; e fu al dire del Bonanni il primo che prese gli Svizzeri per guardia del Papa. Nel 1484 gli successe Innocenzo VIII: terminò la guerra coi veneti, coi quali si alleò in un ai genovesi, per resistere a quella mossagli dal re di Napoli e dagli Orsini, dichiarando generale della Chiesa Roberto Sanseverino, Bandì la crociata contro i turchi in favore de'polacchi, ed altra ne promulgò a difesa del cristianesimo. Sotto Innocenzo VIII. o avanti di lui, principiò ad avere origine la guardia del corpo Cavalleggieri. Elevato al pontificato Alessandro VI, già prode generale dell'esercito ecclesiastico, egli si uni in alleanza contro Carlo VIII re di Francia, e col marchese di Mantova dichiarato capo dell'esercito: il Papa pubblicò la lega in s. Marco dopo la inessa al suono delle campane di Campidoglio e delle chiese di Roma. Dipoi Alessandro VI, vedendosi in Roma Carlo VIII con forte esercito, si collegò col re di Francia per la conquista del milanese, e fra i cardinali che creò vi fu Ippolito d'Este che nel mestiere delle armi pareggiò i migliori capitani di quel tempo, Bandi la crociata contro i turchi, alleandosi a tale effetto con molti principi, e promettendo recarvisi in persona. Dichiard il famoso Cesare Borgia suo figlio, Vessillifero e generale della Chiesa: e comandante dell'esercito cristiano contro i turchi il cardinal d'Aubusson gran maestro dell' ordine Gerosolimitano. Indi Cesare fece la guerra ai Colonnesi, ni Savelli ed agli Orsini; ed in più incontri il Papa adempì con mirabile destrezza l'uffizio di capitano generale, mentre Cesare colle milizie pontificie s' impadronì delle principali città e luoghi dello stato, imprigionandone o sagrificandone i signori, come si dice in molti articoli. Il Papa fece edificare il forte di Civita Castellana, sulle rovine della rocca antica, poi compito da Giulio II e Leone X. Narrano gl'istorici che Alessandro VI

tratto persettamente le sue numerose truppe, e pose i successori in istato di figurare nel mondo come possenti sovrani; e dicesi che prese il nome d'Alessandro per l'ammirazione sua verso il conquistatore macedone. Alla sua morte, Cesare colle sue numerose truppe voleva comandar nel Conclave: ma il popolo difese i cardinali, i quali fecero armare quattromila soldati; l'eletto Pio III dovette salvare in Castel s. Angelo Cesare, che poco prima era stato lo spavento d'Italia. Come lo zio, Pio III avea intendimento di riunir poderose forze, e marciare contro il formidabile nemico del nome cristiano.

. Il di lui successore nel 1503 fu Giulio II, che assunse tal nome forse per indicar la grandezza de'suoi pensieri e la virtù militare, con cui procurò d'imitare Giulio Cesare. Nel fermo intendimento di ricuperare alla Chiesa le terre occupate dagli stranieri o dai tiranni, riprese quelle che riteneva Borgia, che dalle galere pontificie fece condurre in Ispagna, e nel 1506 partì da Roma coll'esercito, impossessandosi di Bologna e Perugia, e facendo gonfaloniere e capitano generale il marchese di Mantova. Renitente la repubblica veneta a restituire Faenza, Rimini ed altei luoghi, conchiuse il famigerato trattato d'alleanza di Cambray contro di essa; la quale per le gravi perdite fatte nella guerra implorò e ottenne perdono dai Papa. Allora gli mossero guerra i francesi, anco per sostenere il duca di Ferrara, e Giulio II per meglio attendervi passò a Bologna, ivi unendo le proprie milizie alle spagnuole, dipoi si portò in Ravenna, e la sua armata fu rotta dal nemico, mentre col soccorso degli spa-

gnuoli evitò cader prigioniero due volte: dolente ancora per la caduta di Bologna si lasciò crescere la barba. Tuttavolta lungi dall'abbattersi, e dimenticando i pericoli corsi, alla testa delle proprie milizie assediò la Mirandola della famiglia Pico, nel più rigido inverno, fissando il quartiere vicino alle batterie. Difendevano la piazza Galeotto II figlio di Luigi e della vedova di questi figlia del maresciallo Trivulzio, il quale Luigi l'avea tolta al fratello Gio. Francesco III protetto dal Papa: L'artiglieria pontificia si coprì di gloria, ed il Papa da generale vincitore entrò per la breccia nella piazza a' 20 0 21 gennaio 1511, mettendo in possesso della Mirandola Gio. Francesco III. Proseguendo la guerra, strinse lega coll' imperatore, coi re di Spagna e d' Inghilterra, e con quegli altri principi descritti alla sua biografia, patto che si chiamò sacra unione. Stando Giulio II in Ravenna, nel marzo 1511 creò cardinale lo svizzero Matteo Schiner o Lango per aver procurato al Papa un soccorso di truppe svizzere, pel quale Giulio II avea spedito nunzio nella Svizzera de Grassi, il quale in Berna conchiuse la leva di tremila fanti. Sebbene agli 11 aprile 1512 perdette la memorabile battaglia di Ravenna, ove l'artiglieria pontificia diè prove di crescente perfezione, e il cardinal legato Medici indi Leone X corse pericolo di restar prigioniero, pure Giulio II riempì l'Italia e tutta Europa del terrore del suo nome, vedendo a' suoi piedi i più potenti nemici. Questi fu un Papa dato da Dio secondo i bisogni de' tempi, il perchè le sue azioni furono lodate dal concilio di Laterano V e da gravi imparziali scrittori. Nell'anno in cui fu eletto Giulio II, ebbe luogo quel celebre *Duello* tra francesi ed italiani, i quali vinsero con decoro e gloria ancora delle milizie pontificie, cui alcuno di essi apparteneva.

Leone X nella seconda guerra del suo predecessore era stato spedito legato e governatore di Romagna, onde trovossi alla testa dell' esercito pontificio che comandava, sbaragliato nella memorata battaglia di Ravenna. Appena creato Papa perdonò i ribelli Colonnesi, ma vedendo che i francesi tentavano invadere di nuovo il ducato di Milano, deliberò impedirlo, e si valse perciò del soccorso degli svizzeri: i francesi perduta la battaglia di Novara, nel giugno 1513 ripatriarono. I veneti rimisero le loro contese all'arbitrio del Papa, ed i francesi si pacificarono e furono assolti dalle scomuniche di Giulio II. Ad impedir la divisione d'Italia fra la Francia e casa d'Austria, Leone X si adoprò energicamente; però volendo ingrandire la sua famiglia, convenue che Luigi XII facesse un nuovo tentativo sul milanese; ma per morte del re, benchè il Papa inclinasse alla pace, si trovò obbligato collegarsi col duca di Milano, gli svizzeri, l'impero e la Spagna. Francesco I vinse, ed allora Leone X ritirandosi dalla lega, alleossi con lui. Più tardi temendo il suo ingrandimento gli mosse contro l'imperatore, e ordinò a Marc' Antonio Colonna di uv nir le milizie papali alle imperiali; indi col proprio esercito s' impadronì del ducato d' Urbino che diè al nipote, con guerra che esaurì il tesoro pontificio. Nel 1520 Leone X riprese Fermo e Perugia, e rivolse le sue armi contro il duca di Fer-

rara, indi si uni a Carlo V per cacciare i francesi da Milano, e procurare nuovi stati a'suoi parenti Medici, dichiarando capitano generale della Chiesa, Federico II marchese di Mantova. Le galere pontificie unironsi alla flotta imperiale, e le milizie del Papa e di Carlo V espulsero i francesi da Milano, ove entrò il cugino cardinal de Medici, poi Clemente VII, vittorioso e qual legato dell' esercito col cardinal Lango, ricuperandosi ancora Parma e Piacenza. Avendo Pio Il attribuite alla guerra contro il turco le rendite dell'allume di Tolfa, Leone X ne affidò l'amministrazione all'ordine de'cavalieri o soldati di s. Pietro da lui istituito. Servì a Leone X il suo parente Giovanni de Medici, detto delle bande nere, da quelle compagnie di ventura che a lui obbedivano, a vantaggio della Chiesa e per espellere d'Italia gli stranieri.

Eletto successore Adriano VI mentre era nella Spagna, ne partì con una numerosa armata navale e quattromila soldati ; giunto a Genova, pel sacco sofferto da questa città, rimproverò Prospero Colonna e Federico II marchese di Mantova capitani dell' esercito pontificio ed imperiale nella conquista di Milano. Colla truppa spagnuola che l'avea seguito, cacciò da Rimini Malatesta. Vedendo minacciata l'Italia dai francesi, si uni in lega con Carlo V e i principati di tutta Italia, in un ai feudatari dello stato ecclesiastico, tutti promettendo un contingente di cavalli e fanti secondo le proprie forze. Perchè la lega riuscisse vantaggiosa alla repubblica cristiana, Adriano VI accompagnato dai cardinali, prelati e altri nobili, si portò a'5 agosto

1523 nella chiesa di s. Maria Maggiore, e tra le solennità della messa fu promulgata la confederazione, dicendo l'Ortiz famigliare di Adriano VI e autore della Descrizione del viaggio, che siffatta lega per reprimere chi osasse invadere l'Italia si potè fare dal Papa a tutta ragione di diritto, mentre quando il Pontefice vede che a nulla giovano le armi spirituali, può senza dubbio muovere le armi temporali per difendere sè stesso e gli altri cristiani, come rilevasi dal capo Dilecto, de sent. excom. in sexto. De Lagua, annotatore dell'Ortiz, fa in proposito queste osservazioni. » Il Burmanno, giustissimo difensore delle cose di Adriano VI, quando giunge a questo passo, si sforza di mettere in campo molta erudizione ecclesiastica, colla quale mostra che ai chierici si proibisce l'uso delle armi temporali. Ma tutta quella erudizione non viene a conto. Se il Papa è legittimamente re temporale, dunque aver deve la sua milizia disciplinata, e le sue fortificazioni ben guarnite, e conseguentemente far uso a tempi discreti ed opportuni di queste difese dello stato. Il negare poi al Papa la capacità di avere regno temporale, è lo stesso che voler gettare a terra tutti i principii di natura e di legislazione, che rendono legittimi e stabili tutti i regni della terra. Ma coloro i quali cercano di abbattere il dominio temporale del Papa, prendono il coltello per la punta", All' articolo Costantinopoli, nel riportare tutti i soccorsi dati in denari, truppe e altri modi dai Papi per impedir l'ingrandimento della potenza ottomana, facemmo menzione come Adriano VI promise soccorso al re di Ungheria contro i turchi.

Questo non potendo effettuare perchè le precedenti guerre aveano esausto il tesoro pontificio, e l'ambasciatore ungherese Balbo credendo ciò provenir da lentezza, non contento che fosse stato spedito il cardinal de Vio con quarantamila ducati, ebbe l'audacia di dire al Pontefice: Beatissimo Padre, Fabio Massimo con indugi salvò un tempo la repubblica romana quasi perduta; vostra Santità all' opposto, con indugi le dà l'ultimo tracollo. Già ai tempi di Adriano VI esisteva l'arma politica chiamata Birri, che ai nostri giorni Pio VII soppresse nel 1816.

Clemente VII ebbe un pontificato infelicissimo e burrascoso, per le catastrofi lacrimevoli che lo segnalarono. Primieramente nel 1525 nella chiesa di s. Giovanni in Laterano pubblicò la lega fatta contro il turco, è verso il 1526 istituì i Luoghi de' monti, per supplire all'armamento ausiliare delle milizie da lui destinate al soccorso di Carlo V contro i turchi (poscia i Papi successori se ne servirono per aiutare generosamente le nazioni cattoliche, con gravissimo danno del tesoro pontificio, che perciò enormemente s'indebitò). Indi vedendo accrescersi smisuratamente la potenza di Carlo V in Italia dopo la disfatta de'francesi, per difendere la regione, agli 11 giugno 1526 fece lega in Cognac con diversi principi, e per esservi il Papa alla testa fu chiamata Santa lega, e per le funeste conseguenze si disse poi Lega funesta a sua Santità, poichè tranne gli svizzeri ed i fiorentini, gli altri mancarono agli accordi, e il danno gravitò su Roma, la Campagna e la Toscana. In questa lega il Guicciardini con

altri vi compresero Enrico VIII re d'Inghilterra, col titolo di protettore; ma egli solo strinse particolare alleanza con Francesco I, ch' era uno della lega. Ciò offese Carlo V, che subito pubblicò la guerra al Pontesice, I. Colonnesi uniti al nemico presero parte ai disastri, fecero scorrerie nella Campagna, ed occuparono Ceprano e Bauco: allora Clemente VII a' 24 gennaio 1526 pubblicò una bolla, esortando i baroni e feudatari del regno di Napoli a prendere le armi e difendere gli stati della Chiesa che assolvette dal Giuramento di fedeltà, contro i Colonna, e fu stampata subito da F. Minitio Calvo tipografo apostolico, ed affissa ne'soliti luoghi. La bolla fu vuota di effetto, e poco dopo venne da Moncada generale di Carlo V, e dai Colonnesi sorpresa la Città Leonina, saccheggiato il Vaticano, onde Clemente VII salvò la vita in Castel s. Angelo al modo ivi narrato. Dopo breve tregua patteggiata con Launoy generale supremo degli imperiali, Carlo di Borbone coll'esercito imperiale composto di cattivi spagnuoli e di fanatici tedeschi Luterani, non che di venturieri, ladroni, sicari, e del sucidume delle plebi italiane, e di circa quattromila ebrei, non volle aver riguardo alla tregua. Ad onta delle pioggie e delle nevi, traversò i monti di Arezzo, e giunto nelle vicinanze della capitale del mondo finse di chiedere il passaggio per andare a Napoli, ed essendogli negato, infervorò le sue truppe colla promessa di ricco bottino, ed ai 5 maggio 1527, profittando d' una densa nebbia, assediò Roma. La città fu presa il giorno seguente, dopo aver fatto qualche resistenza i capitani pontificii Orazio Baglioni,

Valerio Orsini, Giampaolo da Cere figlio di Renzo, Giambattista Savelli, e Ranuccio Farnese. Il nemico entrò per porta s. Pancrazio e per porta Settimiana ad ore 22. Difese per quanto potè la Città Leonina Camillo Orsini, ma essendo ucciso il Borbone, gli successe nel comando il principe d'Oranges. L'esercito nel di seguente guadagnò il rione Monti, è corse Roma quanto si estende dal monte Gianicolo al Laterano; la prima strage fu di 700 soldati, e la guardia svizzera fu messa in pezzi, seguendo per due mesi il più crudele saccheggio con commettersi le più inaudite barbarie, nulla rispettandosi, neppure le chiese, le reliquie de' santi, molti religiosi uccisi, altri vilipesi enormemente, contaminati i sepolcri degli stessi Pontefici per trarne le cose preziose, e violandosi le femmine e persino le sacre vergini. Scampo alla generale carnificina Clemente VII con chiudersi in Castel s. Angelo, ove ne'sette mesi che vi si tenne assediato, potè resistere alle immense forze nemiche ed ai replicati attacchi, mediante la bravura dell' artiglieria pontificia. La più tremenda carestia di pane e carne, e la più fiera pestilenza aumentarono le calamità dall'alma città, che vide alemanni e spagnuoli contendersi con micidiali discordie e uccisioni, i rubamenti e le prede. Venne osservato che tra i soldati periti di peste, maggiore fu il numero di quelli che ne'più fieri modi avevano derubato i monasteri. Nota il Ferlone, De'viaggi de' Papi p. 294, che due anni dopo niuno de'soldati che saccheggiarono Roma era più vivo, e le rapite ricchezze passarono in altre mani. È indubitato che Launoy o Lannoy morì

nella peste, Moncada poco soprata visse, e l'Oranges fu ucciso all'assedio di Firenze, Quindi i terrazzani de' feudi e tenimenti di casa Colonna si recarono a Roma, rapinarono quanto era avanzato al ladroneccio militare, cioè immensa quantità di utensili, e di ferramenti, altro non più essendovi. Immense poi furono le taglie d'ingenti somme, che i soldati posero senza distinzione alle cose ed alle persone, che tassavano di grosse contribuzioni a titolo di riscatto, operando in tutto da masnadieri. Di tali taglie diversi inediti documenti pubblico il Saggiatore, giornale romano, n. 11, anno primo.

I confederati intanto non si presero pensiero di Clemente VII, solo i veneti ordinarono al duca di Urbino di tutto arrischiare per liberarlo; ed il re di Francia troppo tardi spedì aRoma Lautrec con un esercito. All'articolo GERMANIA sonovi relative notizie, così negli altri analoghi luoghi riportiamo le altre, come della partenza del barbaro esercito imperiale, avvenuta il 17 febbraio 1528, mentre Clemente VII stava rifugiato in Orvieto, accompagnatovi da Luigi Gonzaga detto Rodomonte, cugino del marchese di Mantova, poi generale delle truppe pontificie. Però nello stesso giorno, Amico d' Arsoli con alcuni patrizi ed alquanti corsi ch' erano agli stipendi del popolo romano, infrenabili e sempre avidi di bottino, entrarono in Roma, guastando la ripa del Tevere, uccidendo spagnuoli e tedeschi d'ambo i sessi, negli spedali e nelle chiese, e predando i loro beni, benchè fossero artisti pacifici stabiliti in Roma, e derubando anche qualche monastero. In egual tempo i Colonna malmenavano la Campagna romana, massime le terre dei signori divoti al Papa, come gli Altieri ed i Leni, per cui Clemente VII scomunicò i predatori e gli obbligò alla restituzione. Clemente VII e i cardinali che stettero rinchiusi con lui in Castel s. Angelo, per duolo eransi lasciati crescere la barba: che Carlo V prese il lutto, e diè dimostrazioni di dolore per la prigionia del Papa e sventure di Roma, lo dicemino altrove. E vero che ciò quasi da tutti gli scrittori fu preso per fina ipocrisia, ma se piace quanto riflette il Verri, Storia di Milano t. II, cap. XXV, p. 251, sembra che non fosse in suo potere liberare il Papa, essendo l'armata composta di gregari stranieri, i quali non riconoscevano che i generali dai quali erano pagati, essendo l'armata collettizia, e radunata per tempo ed oggetto determinato. Finalmente in Bologna nel 1530 seguì la pace tra il Papa e l'imperatore, ove fece la di lui solenne Coronazione. Tra i cardinali creati da Clemente VII. nomineremo Ippolito de Medici, che lungi dal vestire da cardinale, tranne le indispensabili circostanze, compariva con divisa da generale, armato di spada; o Odetto de Coligny, che preserendo l'applicazione delle armi e la milizia, alla dignità ecclesiastica, fu poi deposto dalla porpora.

Paolo III, per impedir la guerra tra Carlo. V e Francesco I, si portò a Nizza; indi a Lucca accompagnato da 150 soldati a cavallo, e da 200 a piedi di sue milizie, e poi a Brusseto nella diocesi di Borgo s. Donnino. Paolo III fece guerra ai Colonna, ed istituì i cavalieri o soldati di s. Paolo in Perugia sabbricò la fortezza. Nel

1553 Giulio III pel passaggio degl' imperiali che recavansi a Siena, guarni i confini del proprio stato con 8000 uomini di milizie pontificie. Il successore Marcello II, di rigide virtù, voleva licenziare la guardia svizzera, persuaso che il vicario di Cristo non ha bisogno per sua difesa delle armi di qualsivoglia milizia; solendo dire che parecchi principi cristiani più col segno della croce che con gli eserciti furono in molti incontri difesi contro i più potenti nemici; e stimar meglio che il Papa restasse ucciso dagli empi, che dare esempio di vergognosa paura, o di maestà poco necessaria. Al principio del pontificato di Paolo IV si deve l'origine della nobile guardia delle Lancie spezzate. Sotto di lui ebbe luogo la famosa guerra contro Filippo II, di cui parlossi in molti articoli, come Frosinone, Caraffa, GENAZZANO, e CAVE ove si fece la pace: il re di Francia spedì diecimila uomini in soccorso del Pontefice, che prese al soldo gli svizzeri; e l'artiglieria pontificia tanto nell'invasione che fece della Campagna il duca d'Alba, che nella oppugnazione d'Ostia del 1556, ed altre fazioni che occorsero, mostrò vieppiù la sua importanza e perizia. Gli successe nel 1559 Pio IV, il quale era stato spedito da Paolo III commissario dell'esercito pontificio nell' Ungheria e Polonia contro il turco e i luterani, essendo generali delle milizie Alessandro Vitelli e Giambattista Savelli; indi essendo cardinale, Giulio III lo mandò soprintendente delle milizie della Chiesa inviate contro Ottavio Farnese duca di Parma. Pio IV soccorse Filippo II e Massimiliano II contro il turco, e Carlo

IX contro gli ugonotti, per cui la camera apostolica contrasse debiti per un milione di scudi. Fu generale della cavalleria pontificia, Domenico Massimo giuniore, ch'erasi segnalato nell'assedio d'Ostia è nella battaglia di Paliano: morì da prode nel combattimento navale di Lepanto, comandando una galera pontificia. Avendo sposato il suo nipote Annibale Altemps prefetto delle armi pontificie, con Ortensia Borromeo, a' 5 marzo dell'anno 1565 nel cortile di Belvedere ebbe luogo uno splendido e magnifico torneo, cui furono presenti 'alle finestre il cardinal s. Carlo Borromeo con altri ventidue cardinali, e seimila cavalieri, come si legge nella Narrazione del maraviglioso torneo rappresentato dall' eccellentiss, sig. conte Annibale Altemps generale governatore di s. Chiesa, nel nuovo teatro di Belvedere, Roma 1565.

Nel 1566 s. Pio V mando lo Stocco e Berrettone benedetti, insegne solite donarsi ai capitani benemeriti della religione, al duca d'Alba per la vittoria riportata nelle Fiandre contro gli eretici ribelli di Filippo II. Per sicurezza d'Avignone e contado Venaissino il Papa somministrò grosse somme, milizie pontificie e munizioni da guerra. Per sostenere poi in Francia la cattolica religione dalle guerre degli ugonotti, mandò a Carlo IX centocinquantamila scudi, e 4500 cavalli con 5000 fanti, di cui fece generale Sforza conte di s. Fiora, le quali milizie contribuirono alla segnalata vittoria di Moncontorno. D'immensa gloria riuscì a s. Pic V la triplice alleanza conchiusa contro Selim II, per la battaglia navale vinta a Lepanto, essendo generale della Ma-

rina papale Marc' Antonio Colon. na, al quale s. Pio V decretò gli onori del trionfo, al modo che descrivemmo a Ingressi solenni in Ro-MA, ove facemmo cenno delle pompe trionfali degli antichi romani, e di que' solenni ingressi in cui intervennero le milizie della Chiesa. incominciando dal tempo di Adriano I. Quanto alla soldatesca della città che accompagnò in ordinanza con abiti pomposi il Colonna, essa era divisa in tre squadroni, il primo d'archibugieri in 136 file, e dieci per fila; il secondo era di picche di 150 file, il terzo d'archibugi e moschetti di 113 file: questi squadroni erano framezzati da alcune file di alabarde, ed altre di spadoni a due mani, ed altre di paggi con spada e rotelle per ornamento degli squadroni. Avanti di questi andavano come per capi due sergenti maggiori a cavallo, Domenico Jacovacci e Cencio di Toffia, con bastoni in mano, armati di corsaletto con calze di velluto, berrettino ed una banda rossa e gialla, con tre alabardieri a piedi colle bande de' medesimi colori. Seguivano poi per ordine le squadre degli archibugieri precedute da due tamburini vestiti di rosso, con calzoni di velluto nero, ornati da passamano d'oro, con stivaletti incerati, con colletti e maniche di maglia, berrette con piume bellissime. L'altra metà di queste squadre aveva un sergente maggiore, cioè Francesco Spannocchi, vestito come gli altri, con file di alabardieri vestiti di velluto variamente, con paggi, cinque per schiera, con celate, pendoni e scudi, e sopra i morioni avevano i soldati le banderuole torchine. Eravi dopo questa la squadra delle picche, avanti di cui

procedeva il sergente maggiore Gian Pietro Muti con 54 paggi in più file, sparsi e vestiti a livrea ornatissima, con morioni, scudo e pennacchio. Dopo questi erano 12 vestiti alla turchesca. Aveva questa squadra ventisette insegne tramezzate nelle sue compagnie tutte di seta di vari colori. Vi erano quattro capitani con calzoni di velluto ed archibusetti, superbamente vestiti, seguiti da sette file di spadoni a due mani, e cinque file di alabardieri, dopo i quali incedeva il corpo della squadra di picche, tutti ben vestiti con corsaletto, berrette di velluto con piume, calze bianche di tela d'argento con trine d'oro; altri in luogo di berrette avevano in capo morioni con pennacchi, e calzoni d'ormesino cangiante; altri avevano in capo cappelli all'ungaresca, calzoni di raso paonazzo con trine d'argento. Succedeva la squadra de' moschetti, innanzi alla quale andavano venti file di alabarde con paggio e capitano vestiti superbamente; poi seguivano le file de'moschetti. Devesi rimarcare, che tanto nella guerra delle Fiandre, che per mare sulle galere pontificie, le artiglierie di s. Pio V si fecero molto onore, e molti uffiziali e soldati delle altre milizie dierono riprove di sommo valore e perizia militare, come in altri incontri. Il Papa ricevette il Colonna alla presenza di molti cardinali e gran personaggi, e l'omaggio degli schiavi legati, i quali il Papa fece condurre parte al luogo preparato, e parte in Castel s. Angelo. Oltre le medaglie coniate in onore di s. Pio V, Clemente X nel celebrarne la beatificazione fece battere la piastra ove si vede espressa la vittoria di Lepanto. Da

ultimo Natale Gennari nel 1847 pubblicò in Roma: Della santa triplice alleanza del santo Pontefice Pio V contro Selim II, battaglia di Lepanto e trionfo di Marc' Antonio Colonna, racconto storico con note, giunta e brevi cenni sull'incivilimento ottomano.

Nel pontificato di Gregorio XIII l'antichissima milizia urbana del magistrato romano, ed anche la guardia pontificia detta Capotori, succeduta alle sette-coorti urbane istituité da Cesare per l'interna tranquillità della città, venne meglio riorganizzata. Questo Papa fornì grandi aiuti a Enrico III re di Francia contro gli ugonotti; si collegò con Filippo II per liberare Maria Stuarda; e colle sue milizie represse i fuorusciti dello stato pontificio, ciò che con miglior successo fece poi Sisto V, il quale istituì una congregazione cardinalizia sopra gli armamenti della marina e la milizia papale. Veggasi il Cohellio, Notitia, Congregatio XVIII. De classe paranda, et servanda ad status ecclesiastici defensionem. Congregatio XXI. De confinibus status ecclesiastici conservandis. Ed ancora in cap. de Militibus s. Petri; s. Pauli; Piis; Lauretanis; et de Lilio, i quali tutti hanno articoli. Gregorio XIV spedì in Francia seimila svizzeri, duemila fanti e mille cavalli di milizie pontificie comandate da Ercole suo nipote in aiuto della lega, con molte somme di denaro. Clemente VIII per impossessarsi del ducato di Ferrara ricaduto alla santa Sede, pose in piedi numeroso esercito; indi fece dividere le artiglierie con Cesare d'Este duca di Modena, da Mario Farnese generale delle artiglierie pontificie. Questo Pontefice geloso dell'onore delle

armi della Chiesa, ravvisando come le milizie nazionali sole, e le buone istituzioni sono quelle che mantengono gli stati indipendenti, e vedendo il grave danno che ne veniva di dovere talvolta assoldare al di fuori istrutti artiglieri, volle subito provvedere con saggio consiglio ad una scuola speciale per i medesimi, formando così per ogni piazza dello stato de' bombardieri leali, i quali si componevano dei capi delle arti e mestieri, come di armaiuoli, di polveristi, di carradori e di ferrari. E qui noteremo, che nel 1550 in Roma era stata eretta la confraternita de' ferrari, spadari, archibugieri e lanciari in s. Eligio presso l'ospedale della Consolazione. Questa scuola con forma nobile e nuova si aprì in Roma in Castel s. Angelo nel 1594 (come narrammo a quell'articolo insieme ai privilegi concessi dai successori inclusivamente a Gregorio XVI, e dell' annua benedizione che i Papi davano al presidio militare col treno de' cannoni e mortari), cioè 75 anni prima che la Francia ne avesse una simile, poichè non vi fu aperta che nel 1679, prima a Douai, quindi trasferita a Metz, e poscia a Strasburgo. Non si deve tacere che di tali scuole di bombardieri già altre ne esistevano tra i toscani ed i veneziani, ma è pregio principale ed esclusivo dello stato ecclesiastico lo aver costituito il corpo di artiglieria in corpo di arte. Provvide inoltre Clemente VIII che ne fosse riunita l'ufficialità in una confraternita, con regole, statuti e privilegi particolari, ed altare nella vicina Chiesa di s. Maria in Traspontina, sotto l'invocazione della gloriosa s. Barbara vergine e martire, protettri-

ce delle milizie, delle fortezze, e principalmente di quei che maneggiano le artiglierie e de' bombardieri.

Savērio Marini, Memorie di s. Barbara, Fuligno 1788, parlando dell'origine della particolare divozione de' militari verso la santa, osserva che deve ripetersi verso la metà del secolo XIV, o dall'invenzione della polvere da fuoco, o dacchè questa cominciò ad essere in uso fra le milizie, acciò per sua mediazione stasse lontano qualunque fulmine dal sito dove la polvere custodivasi, anzi tutte le polveriere presero il nome di s. Barbara; e ciò per quel fulmine, col quale nel punto del di lei martirio fu incenerito Dioscoro empio suo padre ed uccisore, avendo confessato la . santa intrepidamente la fede cristiana. Aggiunge, che potrebbe forse il principio di tal protezione alle milizie derivare ancora dal secolo XI, cioè quando le città d'Italia e le famiglie principali ebbero bisogno di alzare Torri unite alle proprie case, o di ridurle a foggia di torri. Avendo la santa abitato in una torre, rinchiusavi dal crudel padre, e rappresentandosi in tutte le sue immagini con questo simbolo, nel vedersi obbligate le famiglie più cospicue ad abitare nelle torri ed ivi guardarsi dalle aggressioni de'nemici, può ben credersi che fin d'allora e queste e i militari cominciassero ad implorare il patrocinio di s. Barbara.

La esecuzione poi delle provvisioni e ordini di Clemente VIII sull'artiglieria della romana Chiesa, si deve al capo de' bombardieri Castellano e prefetto eziandio di Castel s. Angelo, Pietro Aldobrandini (altre notizie riportammo altrove di que-

sto personaggio, come nel vol. XXVII, p. 157 del Dizionario), e al consiglio ed aiuto di Amerigo Capponi. Con tanto zelo e impegno si prestò l'Aldobrandini, che divenuto cardinale si fece dichiarare protettore del corpo degli artiglieri e della loro confraternita, che il Piazza descrisse ancora nel cap. XXVI, tratt. IX dell' Eusevologio romano. Ivi dice che la compagnia di castello si compose di un capitano e di altri uffiziali, oltre i bombardieri; che tra le grazie concesse al sodalizio fuvvi quella della liberazione di due prigioni nelle due feste de' loro protettori s. Michele arcangelo e s. Barbara, celebrando la seconda con maggior solennità; che nobilmente ornò e dotò la cappella in s. Maria in Traspontina, la prima a mano destra, col quadro della santa dipinto dal cav. d'Arpino, mentre le pitture della volta e le storie del suo martirio sono di Cesare Rossetti, eseguite sui cartoni di detto artista; che vi faceva celebrare quotidianamente la messa, suffragi ai defunti, dotando le zitelle figlie di militari, ed esercitava altre opere pie, Quindi nel 1602 si pubblicò: Compendio delle istruzioni de' bombardieri, di Manilio Orlandi. Per quell' incidente che indicammo a Birri, nel 1603 Clemente VIII prese al suo soldo seicento soldati corsi di nazione, e duecento archibugieri a cavallo, incaricandoli vegliare alla custodia del palazzo apostolico e di altri luoghi di Roma.

Paolo V impedi ai veneziani di arrolare soldati nello stato pontificio, nella guerra coll'arciduca d'Austria per l'insolenze degli ussocchi; ed a lui si deve la fortezza di Ferrara, incominciata da Clemente VIII. Forse la guardia delle Corazze a cavallo, ebbe origine sotto Paolo V, o almeno sotto Innocenzo X: estinte nel 1708, non si ripristinarono. Il Papa aiutò con milizie e forti somme, l'imperatore Ferdinando II contro il Palatino che voleva togliergli la Boemia, e per la vittoria riportata, Paolo V ordinò ringraziamenti al Dio degli eserciti. Tra i cardinali creati da questo Papa, vi furono Lodovico di Lorena, che poco usava l'abito cardinalizio, preferendo la divisa militare, colla quale accompagnò nella guerra del Poitou Luigi XIII, e si battè più volte al duello; Luigi Nogaret de la Vallette, fatto dal re di Francia luogotenente delle armate, biasimato qual soldato licenzioso e prelato guerriero; e Guido Bentivoglio, che descrisse le guerre di Fiandra: Gregorio XV mandò truppe e denaro a Ferdinando II contro il ribelle Palatino; soccorse il re di Polonia nella guerra contro i turchi; prese in deposito la contrastata Valtellina per mezzo del fratello d. Orazio Ludovisi, che comandava 500 cavalli e 1500 fanti di milizie pontificie.

Urbano VIII fece generale della Chiesa, prima il suo fratello Carlo Barberini, poi il nipote Taddeo: morto il primo nel 1630, in Araceli gli furono celebrati solenni funerali, quali leggonsi nel p. Casimiro, Memorie della chiesa d' Araceli p. 407 o 408. V'intervennero i cardinali e cantò la messa il vescovo di Ferentino, coll'assistenza del magistrato romano. Sul letto funebre fu posta una corona d'oro: Giulio Cenci pronunziò l'orazione funebre. De'funerali de' Generali di s. Chiesa, parlammo a quell'articolo. Urbano VIII sostenne

molte guerre coi Farnese, ed altri principi collegati: all'articolo Genera-LE DI S. CHIESA parlammo de'suoi generali, come di quelli di altri Papi, colle notizie di tal cospicua dignità, ed altre riguardanti le milizie pontificie. Conchiuse la pace nel 1627 per le controversie della Valtellina, che sottrattasi ai grigioni, la Spagna voleva unire al milanese; ed al comandante le truppe del Papa furono consegnate le fortezze della provincia per demolirsi. Però insorse la guerra per la successione al ducato di Mantova, onde la quiete d' Italia fu nuovamente turbata. Nel 1637 per le scissure tra il cardinal Medici e il contestabile Colonna, Urbano VIII assoldò 300 soldati corsi, perchè di notte spalleggiassero le ronde de' birri. A mediazione del Papa nel 1630 si ottenne una sospensione di armi nella guerra insorta per morte del duca di Savoia. Nel 1641 marciarono contro il Farnese 6000 fanti e 500 cavalli con buona artiglieria, essendone comandante il marchese Luigi Mattei che s' impadronì della rocca di Montalto e di Castro; di più Urbano VIII aumentò il suo esercito e fortificò i confini del ferrarese e del bolognese: nelle diverse fortificazioni fatte da questo Papa, si distinse il domenicano Vincenzo Maculani, che poi creò cardinale, peritissimo nell'architettura militare. In questa si rese sommo il bolognese Francesco Marchi, cui il ch. Rambelli dà preferenza sopra Vauban. Alla splendidezza del duca Melzi d'Eril si deve la magnifica edizione di Francesco Marchi: Architettura militare illustrata da Luigi Marini, Roma pel de Romanis 1810. Prolungandosi più viva la guerra, essendo il Farnese sostenu-

to dai veneti, dal duca di Modena e dalla Toscana, solo nel 1644 si conchiuse la pace dai cardinali Donghi e Bichi, dopo che lo stato s' indebità, i sudditi vennero gravati con tributi per sostener le guerre, onde il Papa ed i Barberini suoi nipoti patirono amare critiche. Gli avvenimenti bellicosi che ebbero luogo per l'occupazione del ducato di Castro, la guerra sostenuta nel 1643 contro Francesco I duca di Modena, ch'ebbe luogo al tempo stesso ai confini del sanese e del perugino con Ferdinando II granduca di Toscana, aggiunsero nuove glorie alle milizie della Chiesa, massime all'artiglieria pontificia, che al pari dell'arte militare prendendo ogni di forma migliore, cominciava a far sentire la sua terribile influenza sulla sorte delle battaglie. Di qui fu che Urbano VIII determinossi ad ingrandirne il corpo, a dargli nuove attribuzioni, a propagarne l'istruzione. In fatti divenuto Taddeo Barberini nipote del Papa e generale della Chiesa, capo de' bombardieri, li o novembre 1636 fu aperta una nuova scuola nella fortezza di Ferrara, dal marchese di Bagno, onde aver gl' istruttori alle compagnie de' bombardieri ch' erano stanziate in Romagna. Dopo il combattimento di Nonantola, in cui furono da lodarsi, benchè perdenti, le milizie pontificie, per la virtù di pochi oppostisi contro le numerose degli Estensi guidate da quel fulmine di guerra Montecuccoli, non brillò certamente più l'artiglieria per fazioni di terra che ne mancarono; ma nel seguente pontificato s'illustrò in quelle di mare, avendo Urbano VIII fatto fondere ottanta pezzi di formidabile artiglie-

ria col bronzo della chiesa di s. Maria ad Martyres. In Roma fece costruire diverse fortificazioni, per lo stato rinnovò diverse fortezze, e tra Modena e Bologna nel 1628 rifabbricò Forte Urbano, per cui fu coniata una medaglia colla sua pianta e s. Urbano vescovo. Nel secolo XIII l'avevano elevato i modenesi, chiamandolo Castel Leone, ma distrutto dai bolognesi ne fabbricarono un altro poco dopo, il quale venne appunto ridotto con più architettura militare, per mezzo di Gio. Battista Mola da Como, da Urbano VIII, onde ne prese il nome. Pio VI lo fece risarcire, onde nel 1779 fu coniata una medaglia per memoria; ma ora è ridotto a ergastolo militare, per deposito dei veterani e per quartiere de' soldati. Per le notizie di questo forte si può vedere il ch. Gaetano Giordani nell'importante opuscolo: Guida per l'accademia di belle arti in Bologna p. 73.

Narra il Martinelli, Roma ricercata, p. 72, che presso la Chiesa de'ss. Bonifazio ed Alessio eravi l' Armilustro dove si riponevano e conservavano le armi de' romani: ma Sisto V incominciò nel palazzo vaticano presso la biblioteca l'armeria pontificia, quale proseguita da Paolo V, nel 1625 venne compita da Urbano VIII, fornendola di gran copia d'armi e di militari strumenti, per armare più di quattromila soldati, con gran numero di superbe artiglierie, e per memoria fu coniata medaglia, ove si vede il prospetto dell'armeria pontificia al Vaticano, e nel rovescio l'immagine di Urbano VIII. Quest' armeria fu aumentata da altri Papi, massime da Clemente XI e Benedetto XIV, a tempo del qua-

le eravi il bisognevole per armare 18,000 soldati, come afferma il Venuti, che la chiama una delle più fornite d'Italia. Poco dopo lo Chattard nella Nuova descrizione del Vaticano t. II, p. 382, t. III, p. 364, la descrisse, onde ne daremo un cenno. L'armeria vaticana ha la prima corsia lunga 666 palmi, la seconda a due navi è lunga 261, la selleria è 108, non oltrepassando le altre due i 60 palmi. Nell'armeria evvi una lapide di marmo ed iscrizione di Urbano VIII. e sono dipinti in quattro medaglioni, il furore, il flagello di Dio, la guerra, e la desolazione; ed in altrettanti vani le quattro principali fortezze dello stato pontificio, cioè Castel s. Angelo, Civitavecchia, Ferrara, e Forte Urbano, A. destra della porta d'ingresso vi è l'effigie della fortezza. Nella prima corsia vi sono due armature d'uomo di ferro dritte in piedi, delle quali quella a destra dicesi aver servito a Carlo di Borbone ucciso presso s. Spirito nell'atto di scalar le mura di Roma nel 1527, mediante il colpo d'una palla di fucile che si vede impresso in un cosciale (lo che sembra corrispondere a quanto dicemmo col Torrigio ed altri nel vol. XIII, p. 255 del Dizionario, ed incontrò compatimento nel ch. Gaetano Giordani, per quanto rilevò nella nota 403 del suo prezioso ed eruditissimo libro, Della venuta in Bologna di Clemente VII e Carlo V); e l'altra evvi tradizione che fosse quella che usava Giulio II. Vi sono anche altre armature simmetricamente disposté, come elmi, armature con partigiane e lancie a guisa di trofei. E quindi sciable, archibugi, pistole, carabine, squadroni, ed altre armi per fanteria

e cavalleria, sono con ordine disposte nelle rastelliere delle scanzie. E quindi altri elmi, corazze, schiene, bracciali, cosciali, spingardi, baionette, bandiere, ed altre armi ed insegne militari. Clemente XI e Benedetto XIV avendo concorso all'incremento dell'armeria, vi furono posti i loro stemmi. Il secondo fece lavorare armi in paesi stranieri ed in Roma, venendo la selleria formata di staffe, stivali, selle, briglie, patroncine, ed altro occorrente alla cavalleria. Vi è il luogo ove quotidianamente lavorano gli armaroli, e pel custode dell'armeria, come per conservare gli scarti delle armi rotte, e quelle che debbonsi risarcire. Al presente l'armeria trovasi alquanto diversa dallo stato del secolo passato, ma ottimo n'è lo stato, e fornitissima di armi: Gregorio XVI l'onorò di sua presenza. Il nipote di Urbano VIII, cardinal Antonio Barberini, generalissimo delle milizie pontificie (sotto il quale militò da generale Achille d'Estampes, già generalissimo di Francia nella guerra d'Italia, quindi creato cardinale), nel 1624 in piazza Navona fece celebrare uno splendido Torneo; dei quali spettacoli se ne parlò anco а Giuochi, come si ha dal Novaes. Di altra magnifica festa data in tal piazza dal cardinale nel 1642 a Cristina regina di Svezia, con carro trionfale, carosello (o garosello, sorta di festeggiamento a cavallo, ludus trojanus) e combattimento notturno. Il carosello fatto nelle piazze di Campidoglio, ed in quella di s. Pietro, ove lo vide Giulio III per la sua esaltazione, lo descrissi nel vol. X, p. 92 del Dizionario. Un altro quasi simile spettacolo aveva avuto luogo per festeggiar l'elezione di Alessandro VI. Poichè

nel di seguente verso due ore di notte, il senatore, i conservatori ed i caporioni di Roma, con moltissimi giovani nobili romani, fatta una incamisciata (incamiciata, significa scelta di soldati per sorprendere o uscire addosso al nemico di notte all' improvviso, con camicia che si mettevano sopra l'arme per riconoscersi fra di loro), andarono al palazzo pontificio con bellissimo ordine a cavallo, con torcie accese in mano, e nella piazza Vaticana fecero come una giostra, con diversi intrecciamenti, aggirando in mano quelle fiaccole; altrettanto eseguirono nel cortile del palazzo vaticano con molta soddisfazione del Papa, che dalla camera diede loro la benedizione.

Nel principio del pontificato di Innocenzo X fu ristampata la Relazione della Corte di Roma di Lunadoro, coll'autorità del quale dicemmo dello stato delle milizie pontificie d'allora all'articolo GE-NERALE DI S. CHIESA, dei diversi generali e dello stato maggiore, uffiziali e soldati ch' erano 80,000, con 3,500 cavalli, senza paga, ma solo con privilegi ed esenzioni, oltre i corsi al soldo del Papa. Il medesimo autore a p. 21 e 26 riporta quanto segue. « Vi è ancora in palazzo il generale delle guardie, dichiarato da sua Santità per breve con duecento scudi al mese di provvisione, il quale tiene un luogotenente, che tra denari e parte di palazzo ha scudi ottanta il mese pagati dalla camera apostolica, ed ancor esso è nominato con breve pontificio. Nella detta guardia sono d'ordinario due compagnie di cavalleggeri, di cinquanta per compagnia; nominando pure il Papa i capitani e gli allieri per

breve. Una compagnia di trecento svizzeri, con capitano e uffiziali della stessa nazione. Dodici lancie spezzate, che sono tutti capitani riformati, con scudi quindici mensili. Tutti i capitani, alfieri e uffiziali de' cavalleggieri e de'soldati, tanto a piedi che a cavallo, sono pagati all'usanza di guerra, oltre le mancie e regalie che di continuo hanno dal palazzo apostolico, ove sta di guardia continua cinquanta svizzeri ripartiti in due guardie, dodici cavalleggieri e quattro lancie spezzate. Clemente VIII per opera di Mario Farnese generale delle armi di Ferrara, fece in quella fortezza un' armeria, ripiena d'ogni sorte d'armi da guerra per armare 25,000 fanti, ed un'armeria in Bologna per armarne 10,000. Nel pontificato di Paolo V lo stesso Mario introdusse in Tivoli maestranza perfettissima per fare ogni sorta d'arme da guerra, e di quelle armi ne formò un' armeria in Castel s. Angelo per armare 12,000 fanti, ed un'altra armeria per armarne 5,000 nel palazzo vaticano; e due armerie simili in Ancona e in Ravenna; più fece fare 80 pezzi d'artiglieria. Da questo si può vedere, come il Papa sia gagliardo di forze, che ha armi per armare centomila uomini, e anco tutti vassalli bellicosi, che in guerra fanno riuscita mirabile".

Innocenzo X nel 1645 aiutò i veneziani contro i turchi nella guerra di Candia, e l'artiglieria delle galere pontificie si mostrò peritissima; ma ordinò il disarmamento delle truppe assoldate dal predecessore Urbano VIII. Nel 1646 soccorse il vicerè di Napoli per la rivoluzione di Massaniello, con trentamila doppie d'oro e con permettergli far leva d'uo-

mini nello stato ecclesiastico, per essere più fedelmente servito. Costretto ad intraprender la guerra contro il Farnese, per l'uccisione del vescovo di Castro, fece dalle milizie assaltare e demolir quella città. Furono commissari dell' esercito i due chierici di camera Luigi Alessandro Omodei, e Giangirolamo Lomellino, poi cardinali: il primo fu anche provveditore generale delle fortezze dello stato, e generale delle truppe. Da antichissimo tempo presiedono alle milizie pontificie un prelato Chierico di camera, ed uno di essi sostiene lo stocco e berrettone benedetti nella notte e giorno di Natale. Alessandro VII incontrò una grave vertenza con Luigi XIV, per l'affronto fatto in Roma all' ambasciatore Crequi dai soldati corsi, i quali perciò per l'avvenire furono dichiarati inabili ad appartenere alle milizie pontificie: tutto si narrò a Francia, Avi-GNONE, ed altri relativi articoli. Clemente IX diede molti soccorsi alla repubblica di Venezia, per la continuazione della guerra di Candia, servendo egregiamente l'artiglieria delle galere; e per la sua mediazione si pacificò la Spagna colla Francia: del funerale che fece celebrare al generale delle milizie pontificie, facemmo parola nel vol. XXVIII, p. 57 del Dizionario. Clemente X tolse la metà della tassa imposta alle milizie per detta guerra, riformò le corazze, facendone capitani i marchesi Santacroce e Cavalieri, quindi diminuì il numero delle soldatesche, le cui spese ascendevano a centomila scudi. Innocenzo XI concorse alla liberazione di Vienna, assediata dai turchi, e per memoria istituì l'Arciconfraternita del ss. Nome di Maria e la festa di esso. Nel 1680 gli successe Alessandro VIII, il quale premuroso del decoro di Roma, quando il governatore gli domandò se a sgravio del tesoro doveansi diminuir le milizie, rispose. « Le compagnie de' soldati (ed erano allora più di 4000) servono d'onore al principe e di disesa alla città . alla quale non sono di peso. Sarebbe meglio di scemare il numero de'birri di cui Roma è piena, e in tal guisa questa tornerebbe in sè stessa". Alessandro VIII quindi emanò varie provvidenze sugli stipendi e privilegi delle milizie, concedendone anche a quelle urbane.

Innocenzo XII tra i provvedimenti che prese sulle milizie, soppresse i generali della Chiesa e della marina, e concesse privilegi agli alabardieri di monsignor Governatore di Roma, ed ai patentati di Castel s.: Angelo. Il corpo de' dragoni pontificii sembra che a questo tempo già esistesse, poichè nel possesso preso nel 1701 da Clemente XI, si legge nella descrizione del Valesio. » A ore 18 e mezza partirono le due compagnie di dragoni, nuovamente fatte, per la piazza di s. Pietro. La prima comandata dal marchese Spada, e l'altra dal marchese della Penna. Precedevano a ciascuna di queste i servitori del capitano a cavallo con cavalli a mano, e il paggio di valigia. Seguiva il capitano con spada in mano e terzetta all'arcione, e poi una fila di dragoni, dopo i quali erano tre a cavallo con piffari e ciufoli, e due tamburini con tamburo sull'arcione della sella. Seguiva il resto de'dragoni con il loro tenente, così la seconda compagnia. Erano i dragoni con giubbe di panno di color rossino e mostre torchine, tenendo in mano un lungo archibugio attaccato ad una cinta di pelle, che gli pendeva dalla spalla sinistra, avendo attraversata al petto altra cinta parimenti di pelle, dalla quale pendeva la scarsella di munizione, ed una baionetta a cortella d'un palmo e mezzo con lungo manico di legno da porre in cima degli archibugi, avendo all'arcione le terzette, e le spade al fianco. Tutti avevano cappelli uniformi, ornati con galloucini d'argento, e alla banda destra nell'altura della falda un fiocco nero. corvatta e borsa della parrucca di tela sangalla nera. Si portarono a scortar la strada sino alla piazza della fontana prima di salire il Campidoglio. Al passaggio di Clemente XI i piffari e gli altri stromenti fecero un armonioso concerto, e dipoi seguitarono la compagnia delle corazze al Laterano ".

Per la morte di Carlo II ebbe principio la lunga guerra della successione di Spagua, che in tanti articoli descrissi, e Clemente XI qual padre comune protestò l'impero ed alla Francia di essere neutrale. Tuttavia gli imperiali occuparono Comacchio, ed altri luoghi di Ferrara, con pretesti, ed inutili furono le lettere pontificie piene di robuste ragioni e paterni avvertimenti, dirette a Leopoldo I, quasi sempre chiudendo le orecchie la forza alla ragione, dicendo Clemente XI tra le altre. » Che i Pontefici romani non debbono mai pigliare le armi, nè entrare in lega contro i principi cattolici, per qualunque loro comodo o vantaggioso interesse; ma solamente quando vi siano astretti da una precisa e indispensabile necessità, o titolo di disendere il dominio temporale, e

sopra tutto la religione se stasse in pericolo". Nel 1702 fu pubblicata sulla neutralità armata, l'opera interessante: Doveri dei principi neutrali verso i guerreggianti e di quelli verso li sudditi. Per la stessa neutralità, fino dal principio del pontificato, Clemente XI con rigore vietò di far leve d'uomini per soldati nel suo stato, promettendo cinquanta scudi di premio e la liberazione d'un esiliato a chiunque denunciasse un reo d'ingaggiamenti. Vedendosi quindi necessitato a mantenere i sovrani diritti della santa Sede in lui depositati, Clemente XI divisò respingere colle armi gl'imperiali; e per non aggravare i sudditi levò da Castel s. Angelo mezzo milione di scudi dei cinque che vi avea riposti Sisto V, assegnando per reintegrazione, le rendite dell'abbazia di Chiaravalle d'Ancona. Quindi si arrolarono 20,000 soldati, e n'ebbe il comando il conte Luigi Ferdinando Marsilio Marsigli bolognese, che spedì contro le truppe dell'imperatore, di cui era stato generale; ma le azioni in principio si fecero con poco vigore: a Ficarolo l'altro generale pontificio Paolucci fu costretto unirsi ai francesi, poichè volevasi piuttosto intimorire il Papa per guadagnarlo. Dipoi gl'imperiali agirono al modo detto a FERRA-RA, e fu allora che il Papa mandò colà per generale il piemontese Anton Domenico Balbiani, e pensò ritirarsi in Castel s. Angelo, o recarsi per sicurezza in Avignone. Ma l'imperatore vedendo l'energiche parti che ne presero diversi sovrani, venne alla pace al modo detto a GERMANIA; fra le condizioni fuvvi quella che Clemente XI avrebbe ridotto tutte le sue mi-

lizie a cinquemila tra cavalli e fanti, com' erano prima della guerra. Di ciò se ne offese la Spagna, perchè Clemente XI colla cautela usata già da Clemente V, avea riconosciuto in Carlo VI il titolo di re di Spagna, senza approvarne la dignità e pregiudicare chi l'esercitava, anco ad esempio della Francia che a un tempo riconosceva Giacomo III cattolico pretendente, e Guglielmo III eretico, e regnante in Inghilterra. Intanto nel 1716 Clemente XI istituì in Bologna una scuola d'arte militare, usando del genio del general Marsigli che generosamente e con trasporto singolare la provvide d'ogni specie di modelli d'opere fortilizie e di armature che raccolse in un gabinetto militare, di cui facemmo parola all' articolo Accademie. Nel cele'ore istituto dell' accademia di belle arti di Bologna, cui mi vanto appartenere, pregiatissima è l'oploteca, o raccolta d'arme antiche da offesa e difesa, con altri arnesi attinenti all'architettura militare, fondata dal lodato Marsili nel 1709 in sua casa, e poi donata all'illustre istituto, decoro dello stato pontificio, poscia aumentata col museo Cospiano, ed eruditamente descritta dal ch. Giordani nell' encomiato opuscolo, Guida. Inoltre in Bologna il conte Ulisse Gozzadini, che illustrò egregiamente la vita del famoso capitano Ramazzotto de' Ramazzotti, possiede raccolta di ragguardevole armeria. In Italia sono tra le altre celebri le armerie di Milano e di Torino, e delle principali anche di altre nazioni, ne facciamo cenno ai loro articoli. Clemente XI nel 1716 soccorrendo i veneti che guerreggiavano coi turchi per l'assedio di Corfù, con galere

e artiglieria pontificia, per facilitargli le reclute, con editto de' 12 ottobre dichiarò: che i banditi dei dominii della santa Sede che non fossero rei di lesa maestà, parricidio o crassazione, i quali si arrolassero in questa guerra dando il loro nome al nunzio di Venezia. terminata la campagna, restassero interamente liberi di ripatriare. Riporta il diarista Cecconi, che Clemente XI a' 29 settembre 1720 diede la solita benedizione alla milizia e bombardieri di Castel s. Angelo, nel cortile del palazzo Quirinale. Il p. Menochio nelle Stuore t. II, cent. VI, cap. 75, tratta; Del costume della Chiesa di benedire le armi de' soldati e le bandiere. Vedi Bandiera, ove parlasi anco della benedizione de' soldati, che anticamente chiamavasi consecrazione. V. Pontific. Romanum, de benedictione novi militis; armorum; ensis; et traditione vexilli bellici.

Innocenzo XIII pose a disposizione di Giacomo III una cospicua somma per ricuperare il regno. Nel possesso di Benedetto XIII, dopo le corazze, chiudevano la cavalcata otto compagnie di fanteria coi loro capitani, insegne ed officiali, che poi si squadronarono nella piazza lateranense per la solenne bene-. dizione, suonando trombe, timpani e tamburi, e sparando mortaletti e cannoni. Dell'intervento delle milizie pontificie alle funzioni che si celebrano dal Papa, dal sacro collegio e da altri, se ne parla a CAPPELLE PONTIFICIE ed altri articoli, ove notammo che all' elevazione, le sole guardie nobile e svizzera si levano il cappello; nelle solenni funzioni precedono il Papa il tenente generale, comandante in capo le truppe di linea ed ausiliari di riserva, col suo aiutante maggiore. Per morte di Benedetto XIII, trovandosi commissario generale delle armi Giacomo Sardini di Lucca chierico di camera, il sacro collegio nel confermare i ministri lo rimosse dalla carica, ed in vece vi sostituì d'altro chierico di camera Francesco Ricci romano, che l'eletto Clemente XII confermò, poi nel 1741 fatto governatore di Roma. Nel 1730 pel possesso di Clemente XII, la fanteria seguì la cavalcata come sotto Benedetto XIII, mentre talvolta v'interveniva una sola compagnia. Nel 1736, senza notizia di Clemente XII, alcuni spagnuoli segretamente ingaggiavano per la guerra di Napoli il basso popolo anche con inganno. I trasteverini, i borghigiani ed i monticiani si ribellarono contro gli arrolatori, liberarono gl'ingaggiati, e minacciarono gravemente il palazzo dell'ambasciatore di Spagna, che il Papa fece difendere da 150 fucilieri e da quattro pezzi di cannone, non essendo riuscito di frenare il tumulto alle corazze, agli svizzeri ed ai birri. Anche nel possesso di Benedetto XIV otto compagnie di fanteria col concerto di vari strumenti da fiato, seguirono la cavalcata, quali compagnie essendo squadronate per ove passava, andavano a poco a poco riunendosi. Subito Benedetto XIV riformò il soldo degli uffizi militari, e soppresse 500 soldati, dicendo il Muratori negli Annali, che lo stipendio delle truppe del Papa era allora si pingue, che il semplice soldato potea dirsi pagato quasi a proporzione degli uffiziali negli eserciti di Francia e di Germania.

I cambiamenti il Papa li operò uelle milizie con moto-proprio dei

28 dicembre 1740, con cui stabili la forza militare dello stato: vari corpi la componevano, e la composero sino al 1792. Dipendevano questi da diversi comandi rappresentati dai prelati Maggiordomo, commissario delle armi, Tesoriere generale, e segretario della Congregazione di consulta. Il primo comandava i corpi di truppa addetti al servigio particolare della sacra persona del Papa e de palazzi apostolici, cioè cavalleggieri e svizzeri. Il secondo avea il comando del così detto reggimento delle guardie, che formava parte delle guarnigioni di Roma, de' presidii delle piazze forti, cioè Civitavecchia, Ancona (per cui recandovisi i Papi si trovarono a riceverli, come notammo ai loro articoli), Ferrara, Forte Urbano, Comacchio, Perugia, Ascoli, s. Leo, Anzo, ed altre; delle compagnie di cavalleggieri che facevano servigio presso i cardinali legati, de' corazzieri a cavallo e del vistosissimo numero delle milizie provinciali e civiche sparse sino nei più piccoli luoghi dello stato. Il terzo presiedeva alle guarnigioni delle fortezze di Castel s. Angelo, Civitavecchia, Ancona (onde trovaronsi a ricevere que' Pontesici che vi si portarono) ed altre di minore entità, composte di fanteria e bombardieri per servigio delle artiglierie, non che della truppa destinata al servigio della finanza, la quale alla sistemazione delle Dogane pontificie ebbe a cambiarsi nel 1786 coll'attuale corpo delle guardie di finanza, Il quarto infine, ossia monsignor segretario di consulta, comandava il così detto battaglione dei corsi, diramato parte nella dominante, parte in alcuni posti e città di contini, e parte in taluni luoghi

dell'interno. Tutti i nominati corpi non erano organizzati con molta regolarità, e non avevano le medesime discipline. Il soldo stesso e le competenze di vestiario erano assai diverse, e fuori quasi d'una giusta proporzione. I corpi dipendenti da monsignor commissario delle armi godevano in fatti un soldo maggiore degli altri, e questi formavano la massima forza della truppa, allorchè fu stabilito un presidio in Bologna, a spese però di quella provincia. Sotto la dipendenza di detto prelato un officiale generale presiedeva alla disciplina della truppa in Roma, e nelle provincie altri officiali superiori col titolo di governatori delle armi esercitavano lo stesso incarico. Il comando delle fortezze e delle truppe che le guarnivano, era affidato ai vice-castellani, i quali corrispondevano con monsignor tesoriere. Il battaglione de' corsi riconosceva per suo superiore un colonnello dipendente dal segretario di consulta. Il numero degli enunciati corpi di truppa fu dal memorato moto-proprio di Benedetto XIV stabilito in 3273 uomini, non compresa però la guardia svizzera e le compagnie de'cavalleggieri in Roma e nelle legazioni. La spesa mensile ammontava a scudi 15,771, corrispondenti ad annui scudi 189,262, non però compresi i soldi e foraggi de'cavalli dei corazzieri. Lo stesso Benedetto XIV, colle costituzioni 44, Quantum, de' 27 febbraio 1742; e 115, Romanae Curiae praestantiam, XII kal. jan. 1744, suo Bull. t. 1, p. 53 e 209, stabili che non tutte le cause de' soldati, come per l'innanzi, ma quelle riguardanti le sole militari incombenze venissero decise soltanto dal commissario, e

che le controversie spettanti ad altri tribunali si decidessero dai competenti giudici. Riguardo poi alle cause capitali, quantunque il prelato commissario aveva diritto di condannare aucora a morte i soldati rei di gravi delitti, usava degradarli dall'ordine militare, indi rimetterli al giudizio del tribunale del governo. Il Villetti nella Pratica della curia romana, t. II, cap. 27, notò, che il commissario delle armi non ebbe giurisdizione contenziosa nel civile, perchè toltagli da Benedetto XIV; in criminale, per mezzo dell' uditore criminale, fu abilitato ad esercitarla sopra i soldati di fanteria e cavalleria tanto di Roma che dello stato. A norma della riforma di Benedetto XIV, si legge nel Lunadoro ristampato nel 1774, t. II, Del commissario delle armi, che Roma venne guardata da un reggimento diviso in nove compagnie di soldati detti rossi, tra le quali compagnie una era di granatieri; conservando al principale uffiziale il titolo di tenente generale, con colonnello, maggiore, capitani, tenenti ed alfieri. La soprintendenza delle truppe fu affidata al chierico di camera commissario delle armi, con ampia giurisdizione sui quartieri e fortezze; da lui nominandosi alle cariche secondo la volontà del Papa, ed emanandosi gli ordini pel regolamento delle truppe. Allora eravi il prelato chierico di camera presetto di Castel s. Angelo, che presiedeva alla guarnigione di essa, colla stessa autorità che il commissario esercitava sulle milizie a lui soggette. Le porte della città finalmente, e di altri luoghi più circospetti, venivano custoditi dai soldati corsi, formanti numeroso

battaglione, con colonnello, capitani e subalterni uffiziali, sotto la giurisdizione, come i posti che custodivano, del segretario di consulta, come si è detto. Inoltre Benedetto XIV, a prevenire i pericoli che potevano nascere da un incendio della polveriera pontificia, ch' esisteva nel foro romano presso la chiesa di s. Bonaventura, ordinò al tesoriere Banchieri, come presidente delle ripe, marina e Castel s. Angelo, che presso la porta di s. Paolo e la piramide di Caio Cestio, erigesse un apposito edifizio per custodire la polvere e per lavorarla, e venne compito nel 1752, come rilevasi dall'iscrizione postavi, polveriera ch'è custodita dagli artiglieri.

Clemente XIII prendendo possesso nel 1758, dopo le corazze seguiva tutta la fanteria; indi nel 1759 proibi che in sede vacante in niuna città si facessero armamenti di milizie. Dichiarò commissario generale delle armi il nipote chierico di camera Gio. Battista Rezzonico. il quale fu premuroso di raccogliere e formare l'archivio militare che mancava, e lo collocò nel quartiere sulla piazza del monte di pietà. Al presente l'archivio è presso la presidenza delle armi, e l'abitazione di monsignor presidente, ov'è pure il quartiere de' dragoni, sulla piazza della Pilotta, forse così detta per quanto notai nel vol. XXXI, p. 185 del Dizionario. Nel 1762 Clemente XIII a' 26 maggio pubblicò un moto-proprio, riguardante il privilegio del foro, pel presidio di Castel s. Angelo, che il Villetti riporta a p. 84, loco citato; e ne parlammo all'articolo Marina, perchè il tesoriere generale non era allora commissario del mare, e lo divenne sotto Pio VI. Tale carica

era affidata ad un chierico di camera, col titolo di commissario generale del mare e colla soprintendenza di Castel s. Angelo, per cui a lui erano soggetti i bombardieri e soldati di Castello, ed avea giurisdizione sulle torri e fortezze marittime, come sulle galere e navi pontificie. Essendo morto nel 1764 il conte Lodovico Manfroni Pichi tenente generale delle truppe pontificie, il suo cadavere fu vestito nobilmente colla Spada impugnata, e il Bastone da un lato. Nella pompa funebre seguì il feretro due pezzi di cannone, sino alla chiesa di s. Maria del Popolo, sulla cui piazza furono fatte salve di moschetteria e cannoni, come si legge nel numero 7257 del Diario di Roma, Nell'anno precedente allorchè Clemente XIII si portò a Castel Gandolfo, la bandiera del quartiere reale fu secondo il solito portata all'abitazione del Manfroni, per custodirla sino al ritorno del Pontefice, ed accompagnata dal battaglione de' fanti alemanni. Tanto Clemente XIII, che Clemente XIV, ora con ordini del cardinal segretario di stato, ora con particolari moto-propri, fecero delle variazioni nella forza militare, variazioni che portarono sempre aumento nel numero che andò gradatamente crescendo sino al 1790, in cui la spesa ammontò a scudi 453,802. oltre altri scudi 24,000 erogati nel mantenimento della truppa addetta al servigio della finanza. L'amministrazione della truppa nell'epoca di cui si parla, era presso la computisteria camerale, dalla quale sortivano i mandati pel pagamento dei soldi in corrispondenza del bisogno, e i corpi non aveano allora altra incombenza, che quella di stabilire i loro conti di soldo in ogni mese, e rimetterli agli incaricati camerali che ne facevano liquidazione. I prelati che comandavano i diversi corpi servivansi per il disimpegno degli affari degli individui del loro proprio officio, e soltanto monsia gnor commissario generale delle armi aveva una segreteria espressamente istituita per disbrigare le incombenze correlative. Nelle cavalcate pei possessi di Clemente XIV e Pio VI, e per quelle delle quattro cappelle annuali, le chiudevano tutta la fanteria del battaglione dei soldati rossi. Quanto alla nominata truppa di finanza, è da sapersi che allorchè monsignor Russo tesoriere generale, con suo editto 30 aprile 1786 impose la gabella alle Dogane de'confini dello stato pontificio, stabili contemporaneamente presso le dogane stesse dei picchetti di forza armata sotto la denominazione di guardie doganali, coll'incarico di sorvegliare il confine, affinchè le merci che s'introducevano o si esportavano fossero recate alle dogane ed assoggettate a dazio. Il numero di tale forza nel primo suo impianto ascese a circa 300 teste. Aumentate però le dogane ed estese le gabelle, si aumentarono pure le guardie, in modo che all'epoca dell' invasione francese erano giunte al numero di 600, compreso il maggiore, il capitano, il tenente, il sotto-tenente, e l'aiutante residenti in Roma sotto la esclusiva dipendenza del tesoriere.

Il numero 1954 del Diario di Roma 1793, descrive il funere del conte Enea Caprara bolognese, comandante generale delle truppe pontificie, in s. Lorenzo e Damaso; ed essendo cavaliere di s. Stefano, dopo le consuete assoluzioni

i cavalieri dell' ordine gli celebrarono funerali particolari. Nell'anno precedente temendo Pio VI un'aggressione ostile dalla Francia rivoluzionata, specialmente dalla parte del Mediterraneo, si pensò a garantire le spiagge e ad accrescere considerabilmente la forza militare dello stato con 6000 uomini di truppa regolata, e circa 65,000 di volontari. Tutti i feudatari dierono un contingente di truppe con artiglierie che avevano ne'loro castelli; molti cardinali, prelati e altri mandarono alla zecca le loro argenterie, e convertite in cospicua moneta l'offrirono al Papa. Questi chiamò al comando della milizia il lodato generale, che organizzò i corpi in reggimenti e battaglioni, eguagliandone i soldi e dando loro una militare attitudine, Tutti i presidii delle piazze e delle fortezze furono pertanto posti sopra un piede regolare, e furono assegnati a cadaun corpo gli officiali superiori, che doveano comandarli. Estese il generale le sue cure al regolamento amministrativo, e sebbene non ne compilasse in iscritto il metodo. pure comunicando ai corpi le formole, colle quali dovevano dare i rispettivi conti, stabilì un sistema uniforme e semplice che fu eseguito in appresso perchè riconosciuto utile. Il successore tenente generale Gaddi diè compimento all'introdotta sistemazione. Cessati alquanto i timori, furono allora riformati vari corpi eretti per la custodia delle spiaggie, e fu coi medesimi guarnita di truppa la legazione di Romagna, che ne mancava, per mezzo del comandante Gandini. Crescendo in Roma gli emissari dei repubblicani francesi per sconvolgere la pubblica tranquillità. La Flott con Basville, come più fanatici, ne restarono vittime, ed il secondo fu ucciso. Laonde Pio VI. perchè vacato il commissariato delle armi per la promozione alla porpora di de Pretis, lo conferì al detto conte Gaddi, acciò in tempi così calamitosi restasse affidato a un capo di professione militare: quindi vedendo che si mirava a detronizzarlo, Pio VI dovette porsi in grado di difendersi, aumentò le truppe e ne diè il comando al general Colli, a questo fine mandatogli dalla corte di Vienna. Ne' primi del 1796 furono dai francesi invase le provincie di Bologna e Ferrara, ed il Papa fu obbligato a gravi sacrifizi. Intanto in Roma si organizzò la guardia nazionale o Civica, che tuttora fiorisce, e si fecero reclute, contribuendo il contestabile Colonna un reggimento di fanteria vestito ed armato, diviso in quattro compagnie, due delle quali composte di granatieri, con dodici cannoni; il marchese poi duca Giovanni Torlonia uno squadrone o compagnia di cavalleria composto di 80 teste, offrendo ancora di prestarsi gratuitamente col suo banco; il marchese Camillo Massimo una compagnia di 56 uomini armati e tre cannoni; il principe Giustiniani ed il principe Barberini, ognuno 37 uomini con armi e cavallo; il principe Chigi 26 uomini armati coi cavalli, de' quali 56 ne fornì il duca Sforza-Cesarini; il conte Carradori 120 cacciatori a piedi armati; il banchiere Acquaroni somministrò vesti e armi per trenta fanti; i conti Giraud armi, cavalli e 30 uomini, per non dire di altri, oltre quelli che si tassarono in mensili contribuzioni, come i fratelli Bischi che offrirono scudi 30 mensili durante l'armamento, le loro persone come volontari a cavallo, ed altri sei volontari parimenti a cavallo,

I romani invitati dal cardinal Busca segretario di stato, corrisposero generosamente ad una illimitata contribuzione pel nuovo armamento che produsse 323,000 scudi e 131,000 annui. Pio VI formò una congregazione militare, composta del segretario di stato come presidente, del celebre monsignor Consalvi per assessore, benchè non chierico di camera, del general Gaddi, del contestabile Colonna, del colonnello Colli, e de' marchesi Massimo, Patrizi, ed Ercolani poi cardinale, con assoluta plenipotenza. Risoluto il Papa di respinger la forza colla forza, ordinò ai sudditi il suono della campana a martello, levarsi in massa, e colle armi combattere il nemico a difesa della religione e della patria. Quindi a' 22 gennaio 1707 conferì il comando generale di tutte le sue truppe al baron Colli tenente maresciallo al servigio dell' imperatore. Avanzandosi sopra Faenza i francesi, a' 2 febbraio 1797 ebbe luogo l'infelice battaglia del Senio, in cui furono sbaragliate le milizie papali. Molti soldati dierono prove di valore, massime la batteria destinata alla difesa del ponte, comandata dal prode capitano Carlo Lopez, che poi fu colonnello del corpo d'artiglieria, il quale trovavasi ben riordinato in compagnie. Il comandante in capo generale Colli non potè impedire che il potente nemico continuasse le conquiste sino a Macerata, come non potè impedir la profanazione di Loreto. Fermatosi a Foligno fece sapere a Pio VI che trovavasi in una posizione vantaggiosa colla truppo; ma il Papa preferì la pa-

ce che con umilianti condizioni si fece a Tolentino il 23 febbraio 1797 con Bonaparte, onde il confine dello stato si restrinse a Pesaro. Tra gli altri sacrifizi, Pio VI fu obbligato rinunziare a qualunque coalizione contro la Francia, a negare l'ingresso ne' suoi Porti a' vascelli nemici de' francesi, a ricevere guarnigione in Ancona, licenziar le truppe, contribuire 1600 cavalli, ec. Allora Pio VI col metallo dei cannoni fece coniar moneta, di cui penuriavasi, ed a risparmio di spese riformò la milizia, congedando i volontari di cavalleria e gli uffiziali stranieri, riducendo a quattro soli reggimenti la truppa regolare. Inoltre diminuì il numero degli uffiziali e la paga, licenziando quasi tutta la civica, operazioni ch'eseguì il general Colli. Questi il primo maggio pubblicò i nuovi regolamenti, in vigore de' quali il comando di tutte le truppe di linea, delle milizie urbane e della marina fu affidato alla congregazione militare. La forza totale venne stabilita a 9947 uomini, de' quali sei individui per lo stato maggiore generale, 8935 cioè di fanteria, 520 di cavalleria, 482 d'artiglieria e 4 del genio, e ne fu calcolato l'importo in annui scudi 636,332, compreso il soldo degl' impiegati nei tre dipartimenti economici, cioè segreteria, commissariato e uditorato, continuandosi l'amministrazione de' fondi dalla computisteria camerale, finchè la nuova invasione nemica consumandosi nei primi del 1798, cagiovò il discioglimento di tutta la truppa pontificia. Per la morte dell'imprudente generale Duphault, perito nel conflitto coi dragoni pontificii e coi rossi, la Francia occupò il resto dello stato, Roma,

e Castel s. Angelo, perchè Pio VI ad evitare inutile spargimento di sangue, avea ordinato alle milizie di non opporre resistenza. Proclamata la repubblica romana, Pio VI fu portato via prigioniero a'20 febbraio, e morì in Valenza di Francia nel 1799. L'interessante dettaglio di tanti avvenimenti si possono leggere nei biografi del gran Pio VI, massime nella Relazione de'suoi patimenti e avversità di monsig. Pietro Baldassarri, vol. I e II.

Eletto Pio VII nel 1800 in Venezia, gli fu restituita quella parte di stato non ceduta nella pace di Tolentino, e portossi in Roma ai 3 luglio, e pubblicò la bolla Post diuturnas, tertio kal. novembris, in cui dichiarò che i militari non goderanno alcun privilegio di foro privativo nelle cause civili, come ne li avea privati Benedetto XIV, e che dovranno solo godere il privilegio di non poter andar soggetti ad alcuna esecuzione, senza che l'exequatur sia sottoscritto dal loro legittimo superiore, exequatur non necessario se l'esecuzione si facesse sopra stabili. Dichiarò pure che per la forza di terra e di mare si continuasse il sistema d'una congregazione militare, dipendente dal cardinal Segretario di stato, secondo l'ordinamento di Pio VI, e che l'obbligo allora prescritto di render conto a monsignor tesoriere della erogazione degli assegnamenti ad essa da lui pagati, debba intendersi per la piena camera nel suo debito tempo. Disciolte le corazze, le lancie spezzate ed i cavalleggieri, Pio VII nel 1801 istituì la Guardia nobile pontificia, cui consegnò poi lo stendardo da sè benedetto, ed intervenne nella

funzione del solenne possesso, pompa che fu preceduta e' seguita dai dragoni a cavallo vestiti al modo detto nel vol. XVII, p. 113 del Dizionario. Il Cancellieri ne'suoi Possessi a p. 480 descrive l'ordinanza delle milizie, e com'erano vestite ed armate. Quindi la forza militare fu adattata alla diminuzione delle provincie, ed alla ristrettezza in cui dopo l'invasione suddetta si trovava il pubblico erario. Gli aumenti e decrementi della forza successero rapidamente in proporzione delle circostanze politiche e de' pesi a' quali dovea soggiacere il governo. Non si può quindi riportare lo stato della forza, sempre variato dal 1801 al 1808. in cui avvenue la seconda invasione francese. In questo lasso di tempo il colonnello Angelo Colli (figlio di Francesco di Paola che nel 1793 era tenente colonnello delle truppe pontificie, indi nel 1801 fatto generale di brigata, morto nel 1802), comandante dell'artiglieria ed eziandio del Castel s. Angelo, fu quegli che resse la scuola speciale d'artiglieria, e ne dettò le lezioni, piene di tutto lo scibile del tempo. Avendo Napoleone divisato d'impadronirsi dell'intero stato pontificio, tormentò Pio VII con continue esigenze e passaggi di truppe francesi, che doveansi mantenere, indi gli propose una lega offensiva e difensiva con gli altri principi italiani per la difesa della penisola, ed essendosi il Papa rifiutato, come di altre cose inammissibili, Napoleone ordinò al generale Miollis l'occupazione di Roma, sotto altri simulati pretesti, ch'ebbe luogo a' 2 febbraio 1808, impossessandosi di Castel s. Angelo, e ponendo otto pezzi d'artiglieria

innanzi al portone del Quirinale. Il barone di Fries fu dichiarato dal generale Herbin tenente co-Ionnello delle truppe di guarnigione in Roma, tanto di fanteria e cavalleria, che di artiglieria, dicendosi nell'ordine del giorno, che le milizie pontificie non riceverebbero in avvenire alcun ordine nè dai preti, nè dalle donne, con altre parole insultanti. Il governo militare francese, dopo aver incorporato nelle sue le truppe del Papa, imprigionò ed esiliò il colonnello comandante cav. Giuseppe conte Bracci per essersi serbato fedele al suo principe, ricusando la dignità di generale offertagli; ed il conte Filippo Resta che sino dal 1791 serviva nelle milizie con distinzione, rifiutò dai francesi il grado di colonnello, onde fu segno alla persecuzione, per non dire di altri onorati uffiziali e soldati che patirono prigionie e vessazioni. Nel vol. XXXIII, p. 124 del Dizionario, dicemmo che essendo la coccarda pontificia gialla e rossa, ed avendola adottata gli invasori, Pio VII formò la coccarda dei colori bianco e giallo, che tuttora usano i corpi militari della santa Sede. La parola coccarda o cocarda è di origine francese, i soldati della qual nazione, portando sul cappello piume di gallo, che in francese dicesi coq, quindi tal cappello cominciò chiamarsi per quelle piume coquarde o cocarde; e quando alle piume fu surrogato il nastro, e al nastro ciò ch'è propriamente ai di nostri la cocarda o coccarda; si continuò ad usare lo stesso nome. Finalmente a' 6 luglio 1800 Pio VII fu strappato da Roma. come prigioniero; la città come le altre dello stato soggiacque alla coscrizione, per quel codice che

venne chiamato da Chateaubriand codice infernale, perchè egli dice, che senza calcolare la guardia nazionale, mediante la coscrizione, ne'luoghi a lui soggetti levò un milione e trecentotrentatremila uomini al mese. Caduto il governo pontificio e assoggettato fino al 1814 alla dominazione di Francia, i militari e sudditi pontificii che dovettero servire in diverse strepitose campagne, dierono prove di valore e perizia militare, e meritaronsi alti encomi. Gli artiglieri pontificii che ne seguirono le parti, ressero a meraviglia la fama e riputazione de'loro maggiori, e sopra tutti il suddetto Angelo Colli, che colmo di onori morì di stenti e di fatiche alla fine del 1812 nella famosa ritirata di Russia, presso la Vistola, dove si trovava comandante di tutta la riserva dell'artiglieria italiana. Questo valoroso fu il solo uffiziale che in quella spedizione ricondusse intero tutto l'immenso parco affidatogli, senza neppure perdere un pezzo ed un carro; mentre gli altri si trovarono assai danneggiati e grandemente diminuiti.

Caduto il gigante di guerra Napoleone, e ritornato nel 1814 il sospirato Pio VII alla sua Sede, monsignor Sanseverino poi cardinale, commissario provvisorio delle armi, ristabilì la guardia civica. Quindi fu riorganizzata dalle cognizioni e zelo del tenente generale Bracci, dal conte Resta e da altri la truppa pontificia in quel miglior modo che poterono permettere le angustie del tesoro, la mancanza dei mezzi d'armamento, e di tutt'altro necessario per tanti oggetti che esigeva il nuovo impianto della truppa. Il conte Bracci, dopo aver sofferto prigionia e privazioni, era stato uno de'primi a baciare i piedi a Pio VII al passaggio del Panaro, allorchè gloriosamente restituivasi a Roma, e perciò nominato generale di brigata, quindi tenente generale. Una compagnia di Pompieri destinata alla estinzione degli incendi, fu conservata sotto il comando di un tenente colonnello direttore. Avendo il governo francese sciolto il corpo delle guardie doganali, il pontificio subito lo ripristinò nel 1814, indi venne riordinato ed accresciuto sino a 1000 circa dal tesoriere monsignor Ercolani. Restituite nel 1815 le legazioni e parte della Marca, venne ampliata la forza militare, poi approvata coi regolamenti amministrativi pubblicati nel fine del 1817. Il conte Resta con un battaglione parti per le legazioni, da dove evacuarono 8000 austriaci, laonde bisognò che agisse con molta prudenza ed avvedutezza. Era già stato creato nel 1816 il primo reggimento de'carabinieri, il di cui regolamento de' 22 ottobre si legge a p. 263 del vol. VII della Raccolta delle leggi e disposizioni di pubblica amministrazione nello stato pontificio; e nel 1817 fu formato il secondo reggimento. Questo corpo con rigorosa disciplina militare assunse il servigio della polizia (della quale si parla a Go-VERNATORE DI ROMA), in luogo dei soppressi birri, con cui si migliorò il sistema esecutivo della giustizia e di polizia, oggetti tanto necessari, tendenti a formare la tranquillità delle provincie e de'popoli. I carabinieri divisi a piedi ed a cavallo ebbero due colonnelli, e nel totale teste 2280, e vennero assoggettati al cardinal segretario di

stato; rappresentato da monsignor governatore. A completare il corpo de'carabinieri concorsero le truppe già denominate dipartimentali, che si trovayano nelle legazioni e nelle Marche, ed uno squadrone di gendarmi, ch'era in queste ultime provincie; truppe che nella restituzione delle medesime erano passate al soldo del governo pontificio. Oltre la truppa di linea divisa in corpo del genio, in corpo di artiglieria, nel reggimento dragoni, nella fanteria composta di tre reggimenti, con quattro colonnelli e tenente generale comandante in capo. Erasi nella stessa epoca notabilmente aumentata la truppa di finanza, divisa in sei corpi a piedi e a cavallo, dipendenti dal prelato tesoriere generale, ed istituita, come dicemmo di sopra, per garantire i diritti daziali e reprimere i contrabbandi. Ciò avvenne nel tesorierato di monsignor Guerrieri l'anno 1817, il quale portò il numero delle guardie doganali a 1300, emanò un regolamento di disciplina e di servigio, e dando a tal truppa un nuovo impianto, la divise in ispezioni e vice-ispezioni doganali, ossia in compagnie e tenenze, alla direzione delle quali nominò de'capitani, tenenti e sottotenenti, cioè venne ripartitamente stabilita la residenza in quelle principali città dello stato riconosciute più adattate a formar centro del servigio doganale. Stabilì ancora monsignor Guerrieri alcuni legni in mare nei porti d'Ancona e Civitavecchia, col nome di guardacoste e scorridore doganali, destinandole a percorrere e guardare dal contrabbando i due literali pontificii, ponendo su di essi circa So marinari sotto la direzione di esperti uffiziali: fornì pure alcune brigate di cavalleria per sorvegliare la parte interna de'medesimi litorali.

Le circostanze di Marittima e Campagna infestate dalle conventicole de'malviventi (quanto fece il governo per estirparli, lo dissi a FROSINONE), aveano fatto nascere un corpo armato, detto talvolta dei bersaglieri, talvolta de'centurioni o cacciatori. La truppa provinciale sostituita fino dal 1804 alle antiche milizie urbane, era stata nuovamente organizzata sulle basi del piano del 5 dicembre 1803, sanzionato con moto-proprio di Pio VII, ed era stata anche estesa nelle provincie di seconda ricupera; laonde si compose di diecinove reggimenti comandati da altrettanti colonnelli; ebbero tre reggimenti le provincie di Marca e Romagna, due Bologna, Ferrara, Lazio e Sabina, Marittima e Campagna, Umbria ed Urbino; uno solo n'ebbe la provincia del Patrimonio. Esisteva pure in Roma il corpo riorganizzato di truppa civica che vi prestava servigio, con suo brigadiere generale comandante e due colonnelli. Finalmente era al soldo del governo una compagnia di cannonieri e pompieri urbani, composta di cittadini di Bologna, e addetti alla guardia d'onore di quel cardinal legato, non che al servigio di quattro pezzi di artiglieria da campagna appartenenti alla stessa città, e al riparo degli-incendi: e si erano formate in Civitavecchia ed Ancona due compagnie di guardaciurme per la custodia de' condannati alle galere, sotto la dipendenza di monsignor tesoriere. Fu egualmente organizzato il ministero, indi eretti due ussici di commissariato per l'amministrazione del corpo de' carabinieri, non che l'offizio delle rassegne, e formato il battaglione dei veterani che prima era costruito da due compagnie dette di deposito, affidandosi al medesimo l'amministrazione delle prigioni ed ergastoli militari in quella circostanza istituiti. Il dipartimento di marina dopo l'invasione del 1808 restò inattivo. Il reggimento dragoni ebbe 38 uffiziali compresi i tre capo-squadroni, uno de' quali comandante il reggimento, e 554 dragoni. Richiamati gli antichi bombardieri e i reduci artiglieri, si formò un corpo di 36 uffiziali col capo battaglione, e 960 cannonieri. Il totale della forza di linea ascese a 9207 teste, con l'annua spesa di scudi 684,966, non comprese le eventuali, e quelle pei carabinieri di scudi 326,850; quindi l'annuale importo della spesa per lo stato militare fu di scudi 1,011,817. Nel 1818 compresi la marina, la truppa provinciale, i pompieri di Roma, gli artiglieri urbani di Bologna, il corpo di finanza, i bersaglieri o centurioni, le guardaciurme ed i fazionieri di Ferrara, le spese in tutto sommarono a scudi 1,313,714. A quell'epoca la congregazione militare era composta del cardinal segretario di stato presidente, del prelato assessore non chierico di camera; e per deputati, del contestabile Colonna, del tenente generale, di cinque brigadieri generali, di due tenenti colonnelli, uno segretario generale, l'altro commissario in capo di guerra, dell'avvocato uditore generale, del fiscale della truppa provinciale, del capitano aiutante dell'eccelsa congregazione, la cui segreteria era alla Pilotta.

Nel 1821 per le rivoluzioni di Napoli e Piemonte, nello stato vi fu grave effervescenza, massime nel. le legazioni, onde le milizie pontificie prestarono utili servigi, e molti loro capi si distinsevo, per zelo ed energia, e le truppe austriache traversarono lo stato pontificio per recarsi a Napoli, così allorchè ne partirono. Sembrando poscia che l'annua spesa eccedesse le forze del tesoro pontificio, si pensò sul principio del 1822 sotto Pio VII, ad una nuova organizzazione e riforma della truppa pontificia. In fatti nel marzo si pubblicò il piano, il quale lasciando intatte le altre armi, si limitò a formare ed organizzare la truppa di linea e suo ministero. Fu stabilita guindi la forza della fanteria, cavalleria e artiglieria in 0,000 uomini, non compresi i figli di truppa, e furono accresciuti i soldi e competenze per alcuni gradi, e diminuiti per altri. Fu eziandio ridotto il personale del ministero economico, furono aboliti molti comandi di piazze, e quei che li coprivano furono trasferiti come aiutanti maggiori nelle truppe provinciali. Seguì a questo l'altro piano per la detta truppa provinciale, con cui i nominati aiutanti furono passati al soldo di riforma, e gli antichi reggimenti e squadroni furono ridotti in battaglioni, com' erasi praticato nella truppa di linea; tuttavolta la truppa provinciale restò coll'antico sistema del 1803. Nel 1823 essendo tesoriere il prelato Cristaldi, furono incorporate alle truppe doganali le così dette guardie, che si ritenevano dall'amministrazione de' dazi di consumo e delle privative nelle città delle legazioni e delle Marche, e con questo mezzo

venne portata la truppa al numero di circa 1600 teste, coll'obbligo di sorvegliare e difendere dal contrabbando tutte le memorate amministrazioni. E qui noteremo, che a detto numero di circa 1600 teste di forza si mantenne e tuttora si mantiene il corpo della truppa doganale, quale al presente si compone d'un ufficiale superiore ispettore in capo, di dieci capitani, di altrettanti tenenti, di quindici sottotenenti, di cinquantacinque sergenti, di centosessanta caporali, di centonovanta vice-caporali, di 1057 comuni, di trenta uomini di cavalleria, compreso un maresciallo e i brigadieri, di settantadue individui di marina compresi gli ufficiali. Sono i detti individui divisi in nove compagnie e tre tenenze isolate dipendenti da monsignor tesoriere generale, e dal direttore generale delle dogane in rappresentanza del capo del corpo, il quale come dicemmo è l'ispettore in capo di questa forza armata.

L'importo del mantenimento di tutte le milizie pontificie ascese nel 1823 ad annui ducati 1,242,250. Elevato in quell'anno al pontificato Leone XII, conosciuto il bisogno di migliorare l'amministrazione economica dello stato, ed ancora della truppa e di ogni corpo militare, nel settembre 1824 nominò una commissione composta del prelato Nicola Maria Nicolai chierico di camera, del marchese Carlo Giberti Mattoli, e del cav. Angelo Galli computista (poi generale della camera), la quale egregiamente corrispose allo zelo sovrano, col presentargli la Memoria preliminare alla discussione sul piano di riforma della truppa pontificia, e metodo di amministra-

zione, con relazione e sommario, e con notizie sulle variazioni delle truppe papali da Benedetto XIV a quel tempo: importante libro di cui qui ci giovammo compendiosa: mente. Allora era assessore delle armi Domenico de Simone chierico di camera, fatto da Pio VII (poscia cardinale), ma da Leone XII promosso a prefetto dell'annona senza rimpiazzare l'assessorato. In conseguenza il Papa soppresse la congregazione militare istituita nel 1797, che aveva avuto l'esercizio della contabilità militare sino al 1828, con moto-proprio de'17 marzo, e restituì la contabilità alla computisteria della camera. Alla congregazione sostituì la presidenza delle armi, cui conferì tutte le facoltà della congregazione, tranne la detta amministrazione, riunendole nel prelato presidente delle armi, che dichiarò dover essere un chierico di camera, nominando pel primo monsignor Giuseppe Ugolini, al quale destinò tre consiglieri con voto consultivo, ma ad libitum del prelato il convocarli, e che il generale comandante dovesse coadiuvare monsignor presidente nelle sue operazioni. Istituì pure il consiglio economico militare, avanti il quale si portassero gli affari amministrativi che non erano in facoltà decidersi dal presidente per la truppa di linea, dal governatore pei carabinieri, e dal tesoriere per la truppa di finanza. Tali prelati composero il detto consiglio presieduto dal cardinal segretario di stato, col computista della camera per consulente, e col segretario della presidenza per segretario. Nel pontificato di Leone XII, oltre il comando delle truppe pontificie, il tenente generale Bracci avea sos-

tenuto anche per tre anni la presidenza delle armi, e nel 1828 come logoro dalle fatiche domandò ed ottenne onorato ritiro col grado di capitano generale, a condizione però di riassumere il servigio ad ogni cenno sovrano. Dipoi nel luglio 1830 Pio VIII ordinò che il dettaglio della contabilità militare si restituisse alla presidenza delle armi per la truppa di linea, con poi esibire alla computisteria della camera la contabilità; e confermando il consiglio, vi aggiunse il cav. Galassi generale di brigata pensionato, ed il conte Filippo Resta commendatore colonnello divisionario, il quale fu dallo stesso Papa nominato generale di brigata comandante tutte le truppe pontificie, giubilando il tenente generale Bracci. Inoltre nel 1830 il colonnello del reggimento de'dragoni d. Pompeo de' principi Gabrielli pubblicò due utili libri, oltre il regolamento che avea loro dato nel 1817. Istruzione cristiana ad uso degl'individui del reggimento de' dragoni pontificii. Ristretto dell' istruzione teorica sopra l'esercizio e le manovre della truppa a cavallo, ec. Ottimo libro è pure quello pubblicato in Venezia dal cav. Giuseppe Battaggia, intitolato: Doveri del

Mentre una gran parte dello stato pontificio si rivoluzionava, a'2 febbraio 1831 divenne Papa Gregorio XVI, il quale per richiamare all'obbedienza le provincie insorte dovette notabilmente aumentare le milizie pontificie, ed assoldarne delle straniere. Il generale Resta, oltre quanto fece in Roma, si portò al Corese per impedire ai ribelli l'avanzarsi; quindi il governo ricuperò immensi capitali in armi, can-

noni, munizioni e cavalli, disarmando i carabinieri defezionati. Nel vol. VII, p. 62 della citata Raccolta vi è la notificazione de' 17 giugno 1831 sull'arruolamento volontario per le truppe di linea, onde questa accrescere di 8000 uomini per la tranquillità generale de'sudditi; ed a p. 75 le disposizioni provvisorie del primo settembre sull'organizzazione ed attivazione della truppa ausiliare di riserva, istituita in varie provincie dello stato, sotto il generale comandante le truppe di linea, dipendentemente dalla presidenza delle armi, con onori e privilegi riportati a p. 80. Indi a p. 86 vi è il dispaccio sulla concentrazione nella presidenza delle armi di varie amministrazioni militari che si trovavano divise, tranne la civica, la truppa di finanza, le guardie di polizia ed i guardaciurme. A pag. qo le disposizioni intorno ai rapporti di contabilità fra la presidenza delle armi e la computisteria della camera; ed a p. 92 il regolamento d'interna disciplina del consiglio delle armi. Le truppe austriache intervenute pel ristabilimento dell'ordine pubblico, eransi ritirate sino dal luglio dalle legazioni. Il conte Domenico Bentivoglio tenente colonnello de'carabinieri, dopo la difesa di Rieti fu dichiarato colonnello e comandante le truppe per rimpiazzare gli austriaci, ed entrò in Rimini con 160 granatieri e dragoni a' 10 luglio; circa 5000 soldati in tutti poi si riunirono in tal città sotto il suo comando, cui nel dicembre venne surrogato il tenente colonnello Barbieri, ora comandante della piazza di Roma, e più tardi il Bentivoglio fu nominato comandante di Castel s. Augelo.

Intanto sul finire del 1831 in Ferrara il general Zamboni organizzò i cacciatori a cavallo. Nel regolamento emanato nel 1832 sui delitti e sulle pene, su queste i militari vennero dichiarati soggetti alle leggi comuni. Nel gennaio 1832 le milizie pontificie, sotto il commissario apostolico cardinal Albani, si avanzarono a Cesena ed a Forli, ove nacquero le note zuffe, in cui le milizie e l'artiglieria si fecero onore, ma furono richiamati i tedeschi, ritirandosi a Pesaro le truppe del Papa. Intanto a' 23 febbraio Ancona fu occupata dai francesi, che vi posero guarnigione, Nel 1832 stesso gli svizzeri assoldati dal governo pontificio, passarono nelle legazioni. Nel vol. VII della Raccolta si riporta a p. 110 il regolamento provvisorio organico del corpo de' carabinieri pontificii, emanato li 8 gennaio 1833, composto di 2486 teste. A p. 138 il regolamento, per la formazione di un corpo di volontari pontificii nelle quattro legazioni, del primo giugno 1833, con privilegi e ricompense. A p. 152 l'organizzazione del corpo politico militare de bersaglieri pontificii, con regolamento de' 21 dicembre 1833, a piedi ed a cavallo, per Roma e provincie di Benevento, Frosinone, Velletri, Rieti, Spoleto, Ascoli, Fermo e Camerino. Nella divisione della segreteria di stato la presidenza del consiglio economico militare fu attribuita al cardinal segretario per gli affari di stato interni. Nel vol. IX. della Raccolta sonovi, a p. 155 la circolare degli 8 gennaio 1834 del cardinal commissario delle quattro legazioni, in difesa del corpo de' volontari pontificii; a p. 156 il regolamento relativo ai lucri, pro-

pine ed emolumenti spettanti alle piazze e guarnigioni militari; a p. 160 i miglioramenti prescritti tanto nell'organizzazione, quanto nel vestiario ed equipaggiamento delle truppe di linea, de' 20 dicembre 1834, con quanto riguarda l'ammissione de'cadetti ne'corpi di esse, e loro riparto nelle compagnie, venendo la metà delle promozioni all' officialità riservata ai cadetti. l'altra ai sotto-officiali. Con tâle ordine del giorno lo stato militare in attività di servigio venne compreso: 1.º Ministero della presidenza delle armi, 93 individui. 2.º Stato maggiore generale, cinque. 3.° Stato maggiore di piazza, trentadue. 4.° Genio, ventuno. 5.° Artiglieria, 982 individui con 168 cavalli. 6.º Fanteria indigena: veterani e invalidi 553; battaglioni attivi 6552. 7.º Cavalleria indigena:, reggimento dragoni 734, con 574 cavalli; cacciatori a cavallo 263, con 202 cavalli. 8.º Marina, 20 individui. Più una compagnia di artiglieria, e due reggimenti di fanteria estera, secondo le rispettive capitolazioni; l'artiglieria con 147 individui ed 88 cavalli, i reggimenti di 4254 teste in tutto. Più l'arma politica composta di un reggimento di 2774 carabinieri con 411 cavalli; un corpo di bersaglieri 923 con 84 cavalli.

La presidenza delle armi fino dal primo settembre avea pubblicato ordine del giorno sulle discipline relative al servigio interno de' corpi. Nel 1836 pel minacciante cholera furono istituiti i cordoni sanitarì anche marittimi, ed emanate pene contro gl'infrattori di essi. I volontari pontificii furono divisi in quattro brigate, sotto la dipendenza di ciascun legato; e furono pubblicate le norme per la

decisione delle cause criminali contro i bersaglieri pontificii, quali si leggono a p. 40 del vol. XIII della Raccolta delle leggi. La scuola de' bombardieri, per le vicende de' tempi rimasta alquanto negletta a malgrado le cure dei colonnelli Lopez e Porti, si riaprì con più felici auspicii sotto Gregorio XVI nel 1836 in Castel s. Angelo, colla vigilante direzione dell'attuale comandante del corpo comm. Carlo Steuart, il quale fu sollecito di riordinare il regolamento con superiore approvazione; quindi la scuola risorse con lustro maggiore, come dimostrano i premi e gl'incoraggimenti che si meritò, onde si hanno scelti officiali e cadetti da servire in ogni bisogno, come sono periti in ogni ramo riguardante l'arte e persino le opere murarie e fortilizie. Nei numeri 70 e 73 del Diario di Roma 1837 si legge la morte del conte Giuseppe Bracci di Fano capitano generale in ritiro delle truppe pontificie, e la biograsia assai onorevole per l'illustre e benemerito defunto, che pieno di attaccamento per la santa Sede, pel suo servigio istituì col proprio una prelatura, essendo stato modello di fede al sovrano, d'integrità e religione. Il generale Resta nel 1838 divenue tenente generale comandante le truppe di linea, ausiliarie e di riserva, indi marchese di Sogliano. Nel febbraio 1838 Gregorio XVI creò cardinale Ugolini, e nominò presidente delle armi Gregorio Fabrizi, che morendo poco dopo gli sostituì monsignor Giacomo Amadori Piccolomini. Del prelato Fabrizi, come de' funerali celebrati coll'assistenza de'chierici di camera e del tribunale camerale, come pure colla presenza di tutto lo stato maggiore della truppa pontificia, se ne parla con lode nel numero 47 del Diario di Roma.

Frattanto sul finire del 1838 i francesi evacuarono la fortezza di Ancona, é gli austriaci partirono dalle legazioni. A' 15 giugno 1840 venne emanato il regolamento pel corpo sanitario militare, come riportasi a p. 162, vol. XVIII della Raccolta; ivi a p. 184 si legge il regolamento pei cappellani militari, ed a p. 202 la concessione all'amministrazione cointeressata delle polveri, di poter fabbricarne altre due qualità; a p. 238 poi si riporta la convenzione fra il governo e l'ordine gerosolimitano per lo stabilimento dell'ospedale militare che ad esso affidò il Papa, tutto avendo narrato nel vol. XXIX, p. 289 del Dizionario. Ma nell' ottobre 1844 l'ospedale militare fu restituito all'antico locale dell'arcispedale di s. Spirito in Sassia, come si dirà meglio parlando di questo Ospedale. Intanto successivamente fu aumentato il numero de' membri componenti il consiglio militare presso la presidenza delle armi, come d'un sostituto commissario di camera vice-fiscale delle armi, del direttore della sanità militare consigliere per le materie sanitarie, dell' ispettore centrale, ec. A' 7 agosto 1841 la presidenza delle armi pubblicò l'ordine sui cadetti, i quali dovrebbero avere scudi dieci di rendita mensile; ed a' o agosto l'ordine riguardante i matrimoni de'militari e rispettive doti.

Mancava un codice penale militare, ed anco a questo provvide Gregorio XVI col regolamento di giustizia criminale e disciplina militare del primo aprile 1842, che si legge nel vol. XX, p. 77 della Rac-

colta, mentre a p. 275 vi è l'istruzione della presidenza delle armi sull'amministrazione de' militari condannati alla detenzione. Nel medesimo anno il cav. Angelo Calderari tenente colonnello de' carabinieri pubblicò l'utile Manuale dei sotto-ufficiali e carabinieri al servigio della santa Sede per l'istituto politico-militare. Nel 1844 ai 16 aprile si emanarono favorevoli disposizioni sulle giubilazioni della truppa di linea; a'30 aprile le attribuzioni del tenente generale e comandanti; a' 14 giugno il regolamento sulle percezioni straordinarie delle piazze e delle truppe pel disimpegno de' vari servigi; ed a' 16 dicembre il regolamento organico amministrativo per la truppa pontificia indigena permanente, riportato nel volume XXII, pag. 181 della Raccolta. Il totale delle teste indigene fu di 9313, dei cavalli 870; più 3366 carabinieri e bersaglieri, con 512 cavalli, non comprese le truppe di riserva e quelle estere. Le prime nel 1842 erano 4628, le seconde 4095, i volontari pontificii 4535; la spesa di tutta la truppa nel 1843 ascese a scudi 1,878,217. Noteremo che il comandante di piazza di Roma riceveva la spada degli ufficiali defunti, come praticasi in diversi stati; ma in quello della Sede apostolica, nel pontificato di Gregorio XVI tale uso fu tolto. Il Papa Gregorio XVI nel luglio 1844 creò cardinale il presidente delle armi Giacomo Amadori Piccolomini, e gli sostituì l'odierno monsignor Lavinio de Medici Spada, che in pari tempo fece chierico di camera. Finalmente nell'agosto 1846 il regnante Pontefice Pio IX riunendo le due segreterie di stato sotto il

cardinale segretario di stato, questi è divenuto presidente del consiglio economico militare.

Ecco le provvidenze prese dal Papa che regna nel 1847 sui diversi corpi della milizia pontificia. Prima noteremo che nella processione del Corpus Domini, per la Prima volta le guardie nobili usarono gli elmi in vece dei cappelli a punte, di elegante lavoro e ricchi per ornamenti. A' 6 aprile fu istituita una commissione per le riforme militari, composta del prelato presidente delle armi, dei principi Rospigliosi, Barberini e Gabrielli, del colonnello Armandi, e di Lovatti in qualità di segretario. Col motoproprio, Come è nostro principale desiderio, de' 12 giugno, sulla istituzione del consiglio de' ministri, si leggono le seguenti disposizioni. I monsignori governatore di Roma, tesoriere generale, e presidente delle armi fanno parte dei sette ministri che lo compongono. La direzione, la custodia e l'amministrazione dell' armeria pontificia dal tesoriere passano alla presidenza delle armi. Monsignor presidente delle armi continuerà ad esercitare le sue attuali attribuzioni unitamente al consiglio militare, osservando il regolamento organico del 16 dicembre 1844. Monsignor governatore proporrà le nomine de' comandanti ed ufficiali superiori delle armi politiche e dei vigili o pompieri, e dei capitani dell'uno e dell'altro corpo. Monsignor tesoriere proporrà le nomine degli officiali superiori e dei capitani delle guardie di finanza. Monsignor presidente delle armi proporrà le nomine de' membri del consiglio, del segretario generale, degli ispettori e sotto-ispettori, dell' uditore, generale e degli uditori divisionarii, del capo dell'ufficio di verificazione e del primo verificatore; le nomine del direttore dell'armeria, del direttore generale, dell' ispettore e sotto-ispettore della sanità militare, dei generali, e di tutti gli altri uffiziali superiori fino al maggiore inclusivamente; e le destinazioni de' comandanti de' corpi e de' forti. A' 5 luglio il cardinal Gizzi segretario di stato pubblico la notificazione con cui il santo Padre decretò di ricostruire e ampliare la guardia civica di Roma, con norme fondamentali, nominando il Papa comandante generale d. Giulio Rospigliosi principe di Zagarolo, che ne avea esercitato il grado sotto Pio VII, al modo detto a Civica: già questa guardia si è resa grandemente benemerita. A'30 luglio 1847 il cardinal Ferretti segretario di stato, emanò il regolamento per la guardia civica nello stato pontificio. Nella segreteria di stato, nella prima sezione alla ponenza militare, fu destinato minutante Liberato Bruto tenente colonnello nella truppa di linea. Dal febbraio 1846 dal ch. cav. Francesco Gherardi Dragomanni si pubblica in Firenze un applaudito Giornale militare italiano; ed il num. 30 riporta una erudita bibliografia militare italiana, antica e moderna. In Roma nel corrente anno il ch. cav. Luigi Bavari romano, colonnello delle milizie pontificie ha pubblicato: L'uomo di stato, meditazioni-filosofichepolitiche. Tra le utilissime considerazioni fatte dall'autore, non di minor importanza sono quelle da lui saggiamente ed eruditamente instituite sulla milizia, avendovi trattato nella parte militare il dettaglio di que principii, che solo possono rendere un militare perfetto, ed una truppa utile allo stato, cioè nella meditaz. X: Sulla milizia,

fortezze e piazze forti.

MILLENARII. Nel secondo e terzo secolo della Chiesa, si chiamarono così quelli i quali credevano che Gesù Cristo alla fine del mondo verrebbe sulla terra, e vi fonderebbe un regno temporale pel corso di mille anni, nel quale i fedeli goderebbero una felicità temporale aspettando l'ultimo giudizio, ed una ancor più perfetta felicità in cielo: i greci li hanno chiamati Chiliasti, termine sinonimo a millenarii. Questa falsa opinione era fondata sul cap. 20 dell'Apocalisse, dove dicesi che i martiri regneranno con Gesù Cristo per mille anni; è facile però conoscere che questa, specie di profezia, oscurissima in sè stessa, non dev'essere presa letteralmente. Credesi che Papia vescovo di Gerapoli e discepolo di s. Giovanni evangelista, ne sia stato l'autore, altri provano che in origine viene dagli ebrei. Fu seguita da alcuni padri e scrittori ecclesiastici, come s. Giustino, s. Ireneo, Vittorino, Lattanzio, Tertulliano, Sulpizio Severo, Q. Giulio Ilarione, Commodiano, ed altri meno noti. È necessario di osservare che vi furono de' millenarii di due specie. Gli uni, come Cerinto e i di lui discepoli, insegnavano che nel regno di Gesù Cristo sulla terra, i giusti godrebbero di una felicità corporale, la quale principalmente consisterebbe nei piaceri del senso: i padri non abbracciarono mai questa sciocca opinione, anzi la riguardarono come un errore. Perciò dubitarono molto se dovessero mettere l'Apocalisse nel numero de'libri canonici, temendo che Cerinto

ne fosse il vero autore, e lo avesse posto sotto il nome di s. Giovanni per accreditare il suo errore. Credevano gli altri che i santi nel regno de' mille anni goderebbero di una felicità piuttosto spirituale, che corporale, ed escludevano le voluttà de'sensi. Però bisogna ancora osservare, che la maggior parte non tenevano questa opinione come un domma di sede. Vi surono eziandio un'altra specie di millenarii, i quali sostennero che di mille in mille anni cessassero in favor dei dannati le pene dell'inferno; anco questo capriccio era fondato sopra una falsa interpretazione dell' Apocalisse.

ansse.

MILLES (s.), vescovo di Susa. Nato nella provincia dei razichiti o razichei, fu allevato alla corte di Persia, ed occupò un posto ragguardevole nell'armata; ma dopo avere abbracciato il cristianesimo si ritirò ad Ilam o Elam presso Susa, ove convertì molti infedeli. Preși gli ordini sacri, non andò molto che fu eletto vescovo di Susa. Egli spiegò instancabile zelo per la distruzione del vizio e dell' idolatria, ed ebbe perciò molto a soffrire; laonde prese la risoluzione di ab. bandonare la città, e si mise in viaggio per recarsi a Gerusalemme e ad Alessandria. Essendo in Egitto visito s. Ammonio discepolo di s. Antonio, e nel ritorno alla patria visitò s. Giacomo di Nisibi, donde passò nella Siria. În un sinodo che si teneva a Seleucia per riformare gli abusi ch'eransi introdotti nella disciplina, e per ascoltare i lagni che parecchi vescovi movevano contro Papas, che colla sua superba ed arrogante condotta avea cagionato uno scisma, s. Milles parlò a costui con molta forza,

e gli predisse che sarebbe punito, come avvenne, giacchè fu tosto assalito da una paralisia. S. Milles, ritiratosi a Mesene sull'Eufrate, andò ad abitare con un romito. Il signore di questo luogo, ch'era infermo da dieci anni, riebbe la sanità per le preghiere del santo, e questo miracolo fu seguito dalla conversione di molti infedeli. Ritornato nella provincia dei razichei, battezzò un gran numero d'idolatri; ma in forza dei sanguinosi editti di Sapore contro la religione cristiana, egli su preso nel 341. Ambrosimo prete e Sina diacono, suoi discepoli, furono pure compagni della sua sorte. Condotti tutti tre a Maheldagar carichi di catene, soffrirono una crudele flagellazione. costantemente ricusando di sagrificare al sole come si voleva sforzarli. Finalmente Ormisda Gufrisio governatore della provincia, fattosi venire Milles davanti, minacciollo di ammazzarlo se non gli mostrava la verità della sua religione. Il santo gli rispose modestamente, ma con fermezza; e il barbaro governatore, interrompendo il suo discorso, trasse il pugnale e glielo immerse nel fianco, mentre Narsete suo fratello ferì il santo dall'altro lato. Ambrosimo e Sina furono condotti al sommo di due colline poste rimpetto l'una all'altra, e quivi lapidati dai soldati. I corpi de' tre martiri furono portati nel castello di Malcan. Sono essi nominati nel martirologio romano con molti altri martiri persiani ai 22 di aprile; ma i menologi greci ne fanno menzione ai 10 di novembre, giorno in cui forse i cristiani li seppellirono.

MILLINI O MELLINI GIAMBAT-TISTA, Cardinale. Giambattista Mil-

lini nobile romano, fino dalla puerizia fu di aspetto grave e modesto, che sino d'allora presagiva ben fondate speranze di un'ottima espettazione della vita e de' costumi suoi, i quali riuscirono conformi alla opinione concepita di lui; quindi non deve recare tanta meraviglia, se in età di sett'anni fu da Giovanni XXIII fatto canonico della basilica lateranense. La nuova dignità eccitò in lui maggior impegno per applicarsi allo studio, in cui superò gli eguali e quelli che erano più di lui. Conosciutasi da Martino V la prontezza e felicità del suo ingegno, volle che di proposito si dedicasse alle leggi canoniche, nelle quali riportò nell'archiginnasio romano l'onore della laurea. A tale effetto però il Papa gli assegnò una pensione sufficiente per mantenersi negli studi, quasi presago dell'ottima riuscita ché avrebbe fatta, e dell'aiuto che col tempo doveva rendere alla chiesa romana. Eugenio IV lo ammise nel novero degli abbreviatori, nel quale uffizio ebbe sempre a cuore di sollevare e favorire la povera gente, da cui neppure riceveva l'intero delle propine che gli spettavano, condonandone sempre una porzione, per cui si guadagnò l'amore del pubblico. Avendo determinato però Eugenio IV di cambiare affatto il capitolo lateranense con togliere i canonici secolari e restituirvi i regolari, e facendo premura al Millini, che aveva mandato oratore a Firenze, perchè rinunziasse, non potè indurvelo, nè con minacce, nè con promesse. Sdegnato il Papa contro di lui, deputò tre ragguardevoli soggetti, due dei quali divennero poi Papa Nicolò V, e Paolo II, e l'altro cardinale, cioè

Amico Angifilo vescovo dell'Aquila, per fare severa inquisizione sopra i costumi e la condotta del Millini, i quali dopo le più accurate diligenze pronuziaronlo concordemente d'integra vita. Morto Eugenio IV, il successore Nicolò-V volle onninamente mutare il capitolo lateranense, onde chiamato a sè il Millini, gl' intimò che ad ogni patto dovesse rinunziare, ed egli a malincuore finalmente cedette. Tuttavolta il Papa gradì la rinunzia, e sul momento lo dichiarò vicario di s. Pietro, e soprintendente alle oblazioni e limosine che si offrivano alla basilica vaticana, alla quale il Millini compartì insigni benefizi, come avea fatto colla lateranense, come narra Jacopo Lauro nel suo libro De familia Millina, Romae 1636. Inoltre Nicolò V gli offrì i vescovati di Sutri e di Anagni, ma ambedue modestamente ricusò. Assegnato da Calisto III per compagno del cardinal Alano Cetivo, a Carlo VIII re di Francia, a fine di comporte i tumulti di quella monarchia, si guadagnò talmente la grazia del re; che lo destinò suo ministro in Roma presso la santa Sede. Sotto Pio Il fu surrogato a Rhode nella carica di collettore delle lettere apostoliche in Germania, in cui riuscì così giusto ed integerrimo, che a nulla valsero le promesse e i doni. Paolo II per la sua specchiata condotta e giustizia lo nominò suo uditore e datario, nel quale impiego non ebbe difficoltà affrontare all'occorrenza lo stesso Pontefice, e questi, invece di offendersene, nel 1468 gli conferì la chiesa di Urbino colla ritensione delle cariche. Sisto IV confermandolo nello stesso impiego, a' 18 6 20 dicembre 1476, lo creò cardinale prete de'ss. Nereo ed

Achilleo, con incredibile soddisfazione e piacere di tutta Roma. In occasione della violenta morte di Galeazzo duca di Milano, ad istanza della duchessa madre che ne supplico il Papa, fu spedito il cardinale ad onta della grave sua età e nel cuore dell'inverno in Lombardia, col carattere di legato per sedare, come fece, colla sua autorità e prudenza, in compagnia di Lodovico duca di Mantova, i tumulti e le discordie nate nella città, lo che eseguì anche in Genova. riducendo la popolazione divota al suo doge, contro di cui erasi ribellata. Finalmente pieno di meriti e di gloria, e da tutti amato, cessò di vivere in Monte Mario presso Roma nel 1478 d'anni 73, ed ebbe sepoltura nella basilica di s. Pietro, donde dopo tre mesi fu trasferito nella chiesa di s. Maria del Popolo, e venne collocato nella sua cappella gentilizia, al cui manco lato vedesi un'urna antica, colla statua del cardinale vestita in abiti pontificali e giacente, mentre nella sua base evvi inciso un magnifico elogio. Il Platina ne scrisse la vita accuratamente.

MILLINI GIANGARZIA, Cardinale. Giangarzia Millini patrizio romano, ma nato in Firenze dove suo padre viveva esule, visse sotto la disciplina del cardinal Castagna suo zio per canto di madre, il quale poi divenne Papa Urbano VII, ma regnò pochissimo. Sino dalla sua gioventù diede di sè ottime speranze, e nel pontificato di Sisto V fu ammesso nel collegio degli avvocati concistoriali, dai quali sotto Gregorio XIV fu avanzato fra gli uditori di rota. Clemente VIII l'ebbe seco nel viaggio a Ferrara, e lo assegnò per compagno al cardinal

Gaetani legato a latere in Polonia per istabilire la pace tra quel re e la casa d'Austria; quindi volle che si unisse al cardinal Pietro Aldobrandini legato in Francia per benedire le nozze tra Enrico IV e Caterina de Medici. Paolo V conoscitore de' suoi talenti, integrità e destrezza, lo incaricò della nunziatura a Filippo III re di Spagna, e dopo un anno circa, nell' età di 34 anni, agli 11 settembre 1606 lo creò cardinale prete del titolo de'ss. Quattro, Essendo questa chiesa deformata dallo squallore dell'antichità, l'abbelli ed ornò di nuova tribuna, e nel ristorarla ebbe la consolazione di ritrovarvi nel 1624 le reliquie de'ss. Quattro Coronati, e parte del capo di s. Sebastiano martire, collocate nella confessione dal Papa s. Leone IV. Due altri anni si trattenne il cardinale alla corte di Madrid quale legato, e tornato nel 1607 in Roma, fu promosso a vescovo d'Imola, indi occupato nella legazione di Germania, per riconciliare insieme l'imperatore Ridolfo con Mattia re di Ungheria, lo che ottenne con estrema soddisfazione dell'imperatore e del Papa, il quale nel suo ritorno lo ricolmò in pubblico concistoro di somme lodi. Compiuta questa legazione, lo stesso Paolo V lo destinò suo vicario in Roma, nella qual carica perseverò ne' pontificati di Gregorio XV ed Urbano VIII. Nel 1611 Paolo V inoltre lo fece arciprete della basilica Liberiana, a cui il cardinale donò preziose suppellettili e sacri arredi, e di più lo ascrisse alle congregazioni del s. offizio, de' riti ed altre, colla protettoria de' carmelitani, de' ministri degl' infermi e de' benefratelli. Dopo aver compartiti segnalati bene-

fizi alla chiesa d'Imola, e riedificata tra le altre cose la chiesa di s. Maria Maddalena alle convertite, che minacciava rovina, è ricuperati a quella pia casa alcuni fondi dati in enfiteusi, che attesa la qualità de' tempi erano andati in oblivione; ed arricchita la cattedrale di sacre suppellettili e di statue di argento, ne fece nel 1611 spontanea rinunzia nelle mani di Paolo V, perchè le sue cariche non gli permettevano farvi residenza. Il Papa lo tenne sempre in luogo d'intimo consigliere e partecipe delle cure più gravi del pontificato, non intraprendendo cosa alcuna senza prima sentirne il di lui parere, cose tutte che lo tenevano grandemente occupato. Nel 1629 Urbano VIII lo trasferì dal titolo di s. Lorenzo in Lucina, in cui era passato, al vescovato di Frascati, e trovossi presente ai conclavi di Gregorio XV ed Urbano VIII, ne' quali ebbe molta parte, e fu vicino ad essere eletto Papa. Con tutto l'impegno si adoperò col cardinal Bartolomeo Cesi presso Paolo V, affinchè il magnifico tempio di s. Maria in Campitelli, ne' cui fondamenti gittò il cardinale nel 1619 la prima pietra, fosse dato alla congregazione dei chierici regolari della Madre di Dio, come seguì. Nell'anno santo 1625 aprì e chiuse la porta santa della basilica Liberiana, e morì nel 1629 d'anni 57 non compiti. Rimase sepolto nella chiesa di s. Maria del Popolo, dove al lato destro della sua cappella gentilizia, da lui con ecclesiastica magnificenza ornata, fu eretto alla sua memoria un sontuoso mausoleo, col di lui busto in candido marmo e assai al naturale, con magnifico epitaffio. La vita di questo cardinale su descritta da Decio Memmolo suo segretario, e stampata in Roma nel 1644. Al cardinale avea predetta l'ora della morte s. Giuseppe Calasanzio, assicurandolo che non avrebbe mancato di assisterlo nel suo passaggio. Fu uomo di mente quadra e sublime, e grandeggiò per profonda scienza e molteplice erudizione, per una felice sperienza in tutte le cose, per grandiosa avvedutezza nel maneggio degli affari, e per una assidua vigilanza nella cospicua carica di vicario di Roma. Si dice che ambisse il pontificato, e nel conclave per Urbano VIII ebbe in suo favore ventidue cardinali, con alla testa il cardinale Scipione Borghese. Molti scrittori contemporanei dedicarono al cardinale le o-

pere loro.

MILLINI Savo, Cardinale. Savo Millini nacque in Roma da antica ed illustre famiglia. Esercitati con lode i minori impieghi nella corte romana ne' pontificati di Alessandro VII e Clemente IX, si avanzò sotto Clemente X a quello di segretario della congregazione del buon governo, di cui prima era stato ponente, indi fu mandato nunzio in Ispagna. In quel tempo tale nunziatura era piena di rischi e pericoli, a cagione di Luigi XIV, che inorgoglito dalle vittorie, andava macchinando nuove conquiste sulla monarchia e sul Papa, come quello che pretendeva estendere i diritti della regalia oltre i termini prescritti e fissati dal generale concilio di Lione. Innocenzo XI ne avea avanzato querele alla corte de' principi e singolarmente a quella del re di Spagna. Convenne quindi al prelato usare la più rassinata prudenza ad oggetto di non disgustare il Pontefice, e rendersi nel tempo stesso bené affetto al re, come di fatti lo diede a divedere quel monarca, nel rammarico che provò allorquando fu costretto a lasciar partire dalla sua corte il prelato decorato della porpora. La magnificenza, la generosità e la splendidezza usata da lui nella nunziatura, su sorprendente ed incredibile, essendo giunto non solo a diminuire notabilmente le rendite della sua doviziosa famiglia, ma a gravarsi eziandio d'immensi debiti, per supplire alle esorbitanti spese da lui fatte nella Spagna. A questa straordinaria ed eccessiva generosità, seppe accoppiare una fortezza d'animo incredibile, non solo per difesa dell'immunità ecclesiastica, insultata talvolta dai regi ministri, ma altresì per l'onore di sua rappresentanza, che nelle differenze incontrate col presidente di Castiglia, che gli fece dai soldati arrestare la propria carrozza, uscì da ogni contrasto con somma riputazione, mediante pubblica e notoria soddissazione datagli dalla corte. Laonde con plauso universale Innocenzo XI il primo settembre 1681 lo creò cardinale prete di s. Maria del Popolo, ed insieme vescovo di Orvieto, dove profuse co' poveri più di ciò che ritirò dalle rendite della chiesa, alla quale fece immensi spirituali e temporali benefizi. Per l'inclemenza del clima contrario al suo temperamento, nel 1694 Innocenzo XII lo trasferì al vescovato di Sutri e Nepi, dove tutto si diede a promovere la pietà, il culto divino e la disciplina del clero. Dimesso il primo titolo passò a quello di s. Pietro in Vincoli, ove restaurò e con gran magnificenza ampliò il palazzo de' cardinali titolari contiguo a quella basilica. Fu nel numero de' cardinali elettori di Alessandro VIII, Innocenzo XII e Clemente XI, e morì nel 1701 d'anni 57. Venne sepolto in s. Maria del Popolo, in cui al manco lato di sua cappella gentilizia, vivente erasi apparecchiato la tomba, cioè un magnifico avello espresso in bianco marmo con elegante epitaffio da lui stesso composto.

· MILLINI MARIO, Cardinale. Mario Millini nacque in Roma dalla nobilissima famiglia di tal nome, feconda d'uomini illustri. Educato sotto la disciplina del cardinal Savo suo zio. si diede alla vita ecclesiastica; ed in età di 45 anni entrato nella carriera prelatizia, ebbe la sorte di essere ammesso nel 1725 da Benedetto XIII tra gli uditori di rota, in cui divenuto decano, e nel 1734 sotto Clemente XII reggente della penitenzieria, ad istanza della regina Maria Teresa d' Austria, presso la quale era stato posto in aspetto assai vantaggioso dal cardinale Passionei, allora nunzio di Vienna, Benedetto XIV a' to aprile 1747 lo creò cardinale prete di s. Prisca, e lo ascrisse alle congregazioni dei riti, della consulta, de' vescovi e regolari, e del concilio; quindi poco dopo fu destinato- dalla stessa regina suo ambasciatore in Roma presso il Papa, il quale gli conferì la presettura della congregazione del concilio. Il cardinale molto si adoperò col Pontefice, affinchè la celebre causa del patriarcato d' Aquileia si conducesse ad esito felice, come in fatti avvenne. Alla fine dopo aver lasciati parecchi insigni monumenti di sua pietà e religione, e istituiti suoi eredi i poveri, che sempre avea amati, cangiò in Roma il tempo coll'eternità nel 1756 di anni 79, e su sepolto in s. Maria del Popolo nella propria cappella gentilizia, ove innanzi l'altare si vede una lapide splendidamente adorna e fregiata di magnifico elogio. Benedetto XIV in occasione di sua guarigione fece dispensare a'poveri ventimila scudi della suddetta eredità.

MILLO GIANIACOPO, Cardinale. Gianiacopo Millo de' marchesi di Tubine e di Altare, nato in Casale di Monferrato, portatosi a Roma attese con ardore a perfezionarsi nello studio della teologia. Contratta fortunatamente amicizia col prelato Lambertini, poi cardinale e vescovo d' Ancona, fu da lui condotto in quella città per vicario generale, e collo stesso carico lo portò seco in Bologna, quando Clemente XII gli diè quell'arcivescovato. Divenuto Lambertini Benedetto XIV, subito chiamò in Roma Millo, lo fece suo uditore, e nel 1743 datario, quindi a'26 novembre 1753 lo creò cardinale prete del titolo di s. Grisogono, e prefetto della congregazione del concilio, valendosi di lui in affari rilevantissimi, pel gran favore che gli concesse. Morì improvvisamente in Roma nel 1757 d'anni 63, ed ebbe sepoltura nella chiesa titolare, nella quale al manco lato della porta maggiore si vede erettogli un nobile ed elegante monumento; colla sua immagine scolpita in forma di medaglia in bianco marmo, e sostenuta da una statua pur di marmo, che sovrasta l'urna sepolcrale, con onorevole epitassio postogli dal nipote marchese Carlo Francesco Millo.

MILO. Vedi Melos.

MILONE, Cardinale. Milone, venuto alla luce nelle Gallie, Urbano Il nel 1099 lo creò cardinale vescovo di Palestrina, indi Pasquale 11 nel 1103 lo spech in Francia legato apostolico, ove si adoperò con zelo per l'estirpazione della simonia, intervenendo al concilio di Reims. Trovossi presente all'elezione di Pasquale II, ed assistè alla sua consacrazione. Alcuni vogliono che morisse verso il 1105.

MILOPOTAMO: V. MELLIPO-

MILTA, Sede vescovile di Cilicia, il cui vescovo erà suffraganeo della metropoli di Seleucia, nella provincia d'Isauria. Il Terzi, Siria sacra, dice che Moisè vescovo di Milta, sottoscrisse l'epistola sinodica della provincia all'imperatore Leone. Milta, Milten, al presente è un titolo vescovile in partibus sotto Selucia, e gli ultimi a portarlo furono Giuseppe Calvo, e monsignor Casimiro Dmochwski di Kuzmicz diocesi di Minsk, attuale suffraganeo in Curlandia di Vilna, e preposito di quella cattedrale, fatto da Gregorio XVI nel concistoro de' 17 dicembre 1840.

MILTON GIOVANNI. Uno de'più gran geni e de'più tersi scrittori che l'Inghilterra abbia prodotto, nacque a Londra li 9 dicembre 1608. In Cambridge nell'età di 17 anni già scriveva componimenti poetici in inglese ed in latino, d'una bellezza al di sopra della sua età. Nella gioventù fu puritano, nella virilità si pose tra gl'indipendenti e gli anabattisti; ma vecchio, cocome stanco d'ogni sorta di sette, si staccò da qualunque comunione, e non frequentò più alcuna assemblea, morendo a' 15 novembre 1674 d'anni 66. Scrisse molte opere: 'r. Sulla riforma della chiesa anglicana, e sul governo della chiesa in Inghilterra. 2. Areo-

nagita o discorso in favore della libertà della stampa per qualunque sorta di libri. 3. Tenure, libro detestabile sul diritto generale de'popoli. 4. Sulla vera religione contro la propagazione del papismo. 5. Della prelatura vescovile. 6. Dell'origine del governo ecclesiastico, contro l'Usserio. 7. Difesa dei rimostranti contro Hall. 8. Apologia contro i rimostranti. q. Trattato della podestà civile nelle materie ecclesiastiche . 10. Considerazioni per allontanar dalla chiesa i mercenari, 11. Note sopra il discorso di Grisfith, sul timore di Dio e rispetto al re. 12. Mezzo facile per formare una repubblica libera. 13. Artis logicae. 14. Poemata anglica et latina. 15. Epistolarum familiarum. 16. Litterae senatus anglicani, Cromwelli, reliquorumque perduellium nomine, ac jussu conscriptae. 17. Il Paradiso perduto, tradotto da Rolli. Queste ultime due opere sono nell'indice de'libri proibiti. 18. Carattere del parlamento e dell'assemblea de' teologi. Tra le poesie di Milton, fu assai esaltato il Paradiso perduto, poema epico sulla tentazione di Eva e sulla caduta dell' uomo, in versi inglesi non rimato, per la sublimità delle grandi immagini, de'pensieri arditi e spaventevoli, della poesia forte ed energica, dell' invenzione, della forza, dell'armonia e della cadenza. Questo poema ebbe moltissime edizioni in Inghilterra, e fu tradotto in più lingue. Milton stampò nel 1671 un secondo poema sulla tentazione di Gesù Cristo, e la riparazione dell'uomo che intitolò: Il paradiso riconquistato. Avendolo egli posto al disopra del primo, diè luogo allo scherzo, che trovasi bensì Milton nel paradiso perduto, non nel riconquistato. Nel 1738 Birch pubblicò a Londra la completa raccolta delle opere di Milton, colla sua vita, ciò che fe-

cero poi altri con giunte.

MILVIDA (s.). Sorella di s. Milburga e di s. Mildreda, del sangue reale di Mercia; abbandonò anch'essa il secolo per ritirarsi nel monastero d'Estrey, fabbricato da Egberto re di Kent, nelle vicinanze di Cantorbery; e dopo aver dato l'esempio delle più eroiche virtù, morì verso la fine del settimo secolo. Menard pone la festa di questa santa vergine, che chiama Milgita, ai 26 di febbraio; ma Wilson dice, che si legge il suo nome ai 17 di gennaio in un antico martirologio inglese manoscritto.

MILWANCHIA ( Milwanchien ). Città con residenza vescovile nel territorio di Wiskonsin o Quisconsin negli Stati Uniti di America, istituita dal Papa Gregorio XVI, suffraganea della metropoli di Baltimora, e ne fece primo vescovo l'odierno monsig. Giovanni Martino Kenny, ai 20 novembre 1843. Nel territorio di Wisconsin già avea eretta l'altra sede vescovile di Detroit (Vedi). Questo territorio di Ouisconsin è conosciuto ancora sotto il nome di Nord-ovest o North-west, così appellato dalla sua posizione nella parte settentrionale degli Stati Uniti, nella regione mediterranea ed interna dell'unione. Il paese è generalmente piano, però varie colline dividono il bacino del Mississipì da quello dei gran laghi. Fra le numerose sue riviere una è quella di Wisckonsin o Ouisconsin, in generale larga e poco profonda, e si getta nel Mississipì. Le rive sono abitate dalla tribù dello stesso nome. Le principali tribù indiane sono gli ouisconsin, i winnebago, i menomoni, i chipeonays ed i foxi; i bianchi fanno con esse un gran commercio di pelliccerie. Sembra che la sede vescovile di Milwanchia sia nel distretto di Huron, che ha il Forte-Brown, accantonamento militare; s. Maria, ragguardevole rocca costruita sulla sponda occidentale dello stretto di egual nome; e la Prateria del cane, grosso borgo posto alla sinistra del Mississipì, munito di fortificazioni. Gli abitanti del paese di Wisconsin furono menomati dalle guerre coi confinanti irochesi, ed i loro avanzi dalla vita cacciatrice passarono all'agricola, abbracciando il cristianesimo. Col nome d'irochesi si designa la confederazione delle sei nazioni, nella quale comprendeansi i mokawki, gli oncidas, gli onondogas, i cayugas ed i tuscaroras: ospitali, indipendenti e guerrieri, mal si piegarono a vita molle; é gli europei se ne valsero a vicenda nelle guerre, come fra loro seminarono inimicizie per annientarle. Alla biografia di Leone XII dicemmo del capo-irochese che si portò a Roma, e de'doni e distinzioni che ricevette dal Papa. Quindi Gregorio XVI nel primo anno del suo pontificato ricevette riverentissime lettere de' capi convertiti delle tribù degli irochesi, degl'ipsilingi e degli algonchini, nel 1832 il Diario di Roma coi numeri 12, 15, e nel supplemento del numero i i delle Notizie del giorno sono riportate tali lettere, e la bella versione che ne fece in versi il ch. prof. Barola, colla descrizione de' doni inviati dai detti capi al Papa, che li ripose nella biblioteca vaticana. Nell'erigere questa sede vescovile, Gregorio XVI attribuì alla sua giurisdizione spirituale

il territorio di Wiskonsin, e negli Stati Uniti si chiamano territorii que' vasti tratti di paese che ancora non hanno così grande popolazione da poter essere eretti in stati propriamente detti. Il territorio di Wiskonsin, secondo il censo, ha una popolazione di circa 31,000 abitanti. La sua estensione non è stata ancora determinata, e la città di Milwanchia o Milwanckie sta sul lago di Michigan nella contea di Milwanckie, ed è fra i gradi di latitudine settentrionale 43 e 43, e di longitudine 10 e 11 all'ovest di Washington. Non ha sinora capitolo, e s'ignora a chi è dedicata la chiesa cattedrale, poche essendo le notizie che si hanno di parti così rimote e di siffatte pascenti chiese.

MINCIO GIOVANNI, Cardinale. V.

Benedetto X, antipapa.

MINDEN, Minda. Città vescovile degli stati prussiani, provincia di Westfalia, capoluogo di reggenza e di circolo, sulla riva sinistra del Weser al confluente del Pastau, 20 leghe da Munster. È una delle più antiche di Germania, posta in vantaggiosissima situazione, e fabbricata in parte sopra alture, ed in parte in una pianura, ed è cinta di fortificazioni, aumentate e riparate nel 1814. Il ponte che attraversa il Weser è in pietra, d'elegante forma. Racchiude tre chiese cattoliche, due luterane, ed una calvinista; un ginnasio, due orfanotrofi, quattro ospedali e molte fabbriche, principalmente di birra. Ne' dintorni avvi la Porta Westfalica, passaggio nelle montagne attraversato dal Weser, Questa città col paese all'intorno, fu eretta in vescovato da s. Leone III, e dotato da Carlo Magno, suffraganeo di Colonia. Il vescovo divenne prin-

cipe dell'impero, e signore d'un piccolo dominio di quattro o cinque leghe. Il primo vescovo fue s. Eremberto sassone, che morì nel-1'805. Nel 1460 il duca di Brunswick con alcuni conti suoi alleati intraprese invano l'assedio di Minden, ma nel 1519 il vescovo di Hildesheim se ne impadronì. Nel 1529 la introduzione del luteranismo vi cagionò molti torbidi; il capitolo si ritirò dalla città che perciò fu posta al bando dell'impero nel 1538, e costretta ad arrendersi a Carlo V nel 1547. Nella guerra de'trent'anni Tilly prese la città nel 1626, e nel 1634 se ne impadronì Giorgio duca di Luneburgo. Gli svedesi la presero nel 1636, la sostennero contro il capitolo, e ne rimasero padroni sino al 7 settembre 1650, in cui in forza della pace di Munster nel 1648 la cedettero a Federico Guglielmo elettore di Brandeburgo, onde indennizzarlo, unitamente ad altri, paesi, della porzione della Pomerania ceduta alla Svezia. Il vescovato che ne formava il principato fu allora secolarizzato, essendone vescovo Bernardo di Malinkrot. La serie de' vescovi di Minden si legge nel Chronico Mindensi, Francofurti 1607. Conservarono i cattolici il libero esercizio della loro religione, e vi possedono tra le altre chiese la cattedrale; i canonicati però sono divisi fra i cattolici ed i protestanti. La città nel 1670 fu attaccata dai francesi, che più tardi nel 1757 la presero, tolta loro nel 1758 dagli annoveresi; i francesi vi rientrarono nel 1750. ma la evacuarono nell'istesso anno. dopo la perdita d'una battaglia nelle sue vicinanze. Fu dai francesi presa di nuovo nel 1806, quindi riunita al regno di Westfalia pel trattato di Tilsit, nel 1810 all'impero francese e nel dipartimento dell'Ems superiore, e restituita alla Prussia nel 1814.

MINDO, Mynda, Myndus. Sede vescovile della provincia di Caria, nella diocesi d'Asia, sotto la metropoli di Stauropoli, eretta nel V secolo: fu chiamata anche Amyndus e Mentesche. Questa città dell' Asia minore era situata all' estremità d'un istmo un poco al nord di Alicarnasso tra i golfi Ceramico e Jassio. Si conoscono quattro vescovi: Archelao che assistè e sottoscrisso il primo concilio d' Efeso; Alpio od Alfio, che trovossi al concilio di Calcedonia: Giovanni I che fu al VI concilio, e Giovanni II intervenuto al VII. Oriens christ. t. I, p. 917. Al presente Mindo, Mynden, è un titolo vescovile in partibus sotto Stauropoli, e Leone XII lo conferì a monsignor Gio. Battista Sartori-Canova, fratello uterino e inseparabile amico del cuore del gran Canova di Possagno, sommo scultore, di cui raccolse gli ultimi respiri, ed eseguì la volontà, massime nel compimento del sontuoso tempio innalzato in patria, nobile monumento quasi emulo del Partenone e del Pantheon, che dal prelato fu consecrato, indi con Esposizione illustrato dal ch. Missirini. Ora il regnante imperatore d'Austria l'ha onorato della croce di seconda classe della corona di ferro, per aver contribuito al pubblico bene nella provincia di Treviso in tempi di carestia, con grandiosi lavori e sovvenzioni.

MINERVINO o MINERBINO, Minervium. Città vescovile del reguo delle due Sicilie, nella provincia di Bari, capoluogo di cantone,

principato della nobilissima famiglia Pignattelli, feconda di uomini illustri, che diè al Vaticano il glorioso Innocenzo XII, ed al sacro collegio molti cardinali. Questa piccola città di Puglia è situata sopra un ameno colle, ch'è una ramisicazione del monte Grosso. Tra i suoi uomini celebri, nomineremo il cardinal Francesco Antonio Fini. La cattedrale dedicata all' Assunzione di Maria, è la sola parrocchia della città, e la diocesi consiste in un borgo, ed in pochi villaggi che formano un' altra parrocchia. Commanville dice che la sede vescovile fu eretta nel 1060 sotto la metropoli di Bari; e l'Ughelli, Italia sacra t. VII, p. 746, principia appunto in tale anno la serie de' vescovi con Bisanzio, che l'annotatore Lucenzio dice piuttosto di Lavello; laonde Innacio del 1071 è il vero primo vescovo, ed assistette alla consacrazione della chiesa di Monte Cassino fatta da Alessandro II. Gli successero: Trasmondo; Leopardo del 1197; Riccardo, cui scrisse Innocenzo III; Pietro Cidonilia, trasferito a Bari nel 1256; Biviano del 1276, e fr. Antonio di Gaeta domenicano, penitenziere di Bonifacio VIII. Ora faremo menzione de' più benemeriti vescovi di Minervino, e di qualche altro. Dall'ultimo memorato, sino a Leonardo eletto nel 1426, l'Ughelli non ne registra veruno: Roberto de Noe di Puglia, dotto, santo ed eccelleute predicatore domenicano, nel 1497 fu traslato ad Acerra. Fr. Antonio Sassolini toscano, generale de' conventuali, insigne teologo, Clemente VII nel 1525 lo fece vescovo. Gio. Vincenzo Micheli di Lavello, fatto nel 1545, morì decano de'vescovi e centenario nel 1596. Al-

tobello Carissimi di Anglona del 1617. Fr. Gio. Michele de Rossi nolano, procuratore generale dei carmelitani, del 1633: gli successe fr. Girolamo Zambeccari domenicano bolognese. Francesco Maria Vignola di Venosa del 1663. Nicola Pignattelli napoletano, eletto nel 1719. Con questi termina la serie l' Ughelli, a tempo del quale il capitolo si componeva delle dignità di arcidiacono, arciprete, primicero, cantore, e dieci canonici. Nella città vi erano due conventi di religiosi ed un monastero di monache, due confraternite e l'ospedale, La mensa consisteva in annui scudi seicento, con quaranta fiorini di tassa ad ogni nuovo vescovo. Ecco i vescovi registrati nelle annuali Notizie di Roma. 1734 Fabio Troyli di Montalbano diocesi di Tricarico, 1751 Stefano Gennaro Spani di Carinola, 1776 Pietro Silvio di Gennaro della diocesi di Capua, Dopo lunga sede vacante, nel 1792 Pietro Mancini di Capitanata. Dopo altra notabile sede vacante. Pio VII colla lettera De utiliori dominicae, V kal. julii 1818, soppresse il vescovato di Minervino e l'incorporò a quello di Andria (la quale nel secolo XV per un tempo fu unita a Monte Peloso, Vedi), il novero dei cui vescovi qui riporteremo, per supplire a quell' articolo.

Il primo vescovo fu s. Riccardo ordinato da s. Gelasio I Papa del 492, ed ascritto nel martirologio da Urbano VIII. Dopo di lui sino al 781, dice l'Ughelli nell'Italia sacra t. VII, p. 919, che solo fiorì Cristoforo che intervenne al II concilio Niceno; ma il Coleti avverte ch' era vescovo d'Andros nel mare Egeo. Altro vescovo N. viene re-

gistrato nel 1143, al quale successe nel 1179 Riccardo che fu al concilio di Laterano III. Nomineremo i principali successori. Fr. Giovanni di Alessandria agostiniano del 1348; Fr. Melillo Sabanico di Andria agostiniano, fatto nel 1300 da Bonifacio IX. Giovanni Dondei monaco celestino del 1435, intervenne al concilio generale di Firenze, sotto il quale si rinvenne nella cattedrale il corpo di s. Riccardo vescovo e patrono della città. Fr. Antonello de' minori fu traslato da Gallipoli nel 1452, e contemporaneamente vescovo di Andria e Monte Peloso, come lo furono: fr. Antonio di Giovannotto di Andria, che nel 1463 restaurò la cattedrale; Roggero di Atella; Martino Soto Major spagnuolo, morto nel 1477, che collocò nella cattedrale diversi corpi di santi, benemerito della cattedrale di Monte Peloso, Gli successe Angelo Fiori nobile di Andria, eccellente in dottrina, pietà e virtù, che splendidamente ornò la cattedrale, edificò la cappella di s. Riccardo, e ristorò l'episcopio. Alessandro VI nel 1405 gli sostituì Girolamo Porcari nobile romano. Per demeriti Leone X ne spogliò in concistoro Andrea Pastore d'Andria, surrogandogli nel 1516 il concittadino Simone de Nor, indi nel 1517 facendone amministratore il cardinal Nicola Fieschi. Questi la rassegnò subito al nipote Gio. Francesco Fieschi, che governò lungamente la chiesa, si recò al concilio di Trento, e morì nel 1565. Gli successe Luca Fieschi, e nel 1582 Luca Antonio Resta di Montagnana diocesi d'Otranto, traslato da Nicotera, Nel 1604 Antonio Franchi napoletano, chiaro per prudenza e letteratura. Alessandro Strozzi patrizio fiorentino, di esimie vir-111, nominato nel 1626, cui successe fr. Felice Franceschini generale de' conventuali, Alessandro Egizi di Minervino del 1657, benemerito pastore, e del culto divino della cattedrale, amante de'poveri, e sì umile che si contentò di un solo famigliare. Pietro Vecchia veneto ablinte cassinese, versato in ogni letteratura, uno de' primi oratori di Italia, trasferito a Melfi dopo il 1690. Indi fu vescovo l'integerrimo Francesco Antonio Triveri, conventuale di Biella. Nel 1697 Andreà Ariano napoletano pio e dotto, che santificò il clero, riformò i costumi del popolo, fu generoso coi poveri, difese l'immunità ecclesiastica, abbelli con pitture ed altro la cattedrale, cresse il seminario, e dai fondamenti fabbricò nuovamente l'episcopio. Nel 1706 degnamente gli successe Nicola Adinolfi napoletano, che ingrandì il seminario, fondò il monastero della Concezione, consacrò la collegiata dell'Annunziata, fu padre de' poveri cui dispensò le sue sostanze e persino le proprie vesti. Nell'Ughelli per ultimo si registra Gio. Paolo Torti dell' Ospedaletto provincia di Benevento, benedettino e abbate di Monte Vergine del 1718: beneficò la cattedrale, decorò con dipinti l'episcopio, fu limosiniero, ampliò il monastero delle cassinesi, e fece altre belle opere. Le annuali Notizie di Roma contengono i seguenti vescovi d'Andria. 1726 fr. Cherubino Tommaso Nobilione, domenicano di Sorrento, traslato da Avellino. 1743 Domenico Anelli d' Audria, trasferito da Acerno. 1757 Francesco Ferrante di Reggio di Calabria. 1773 Saverio Pa-

lica monaco celestino di Barletta. 1792 Salvatore Maria Lombardi di Maddaloni, sotto del quale Minervino fu unito ad Andria. 1822 Giambattista Bologuese di Chieti, traslato da Termoli. Per sua morte Gregorio XVI nel concistoro de' 2 luglio 1832 preconizzò l'odierno vescovo monsignor Giuseppe Cosenza di Napoli, canonico di quella metropolitana. La mensa del vescovo ascende a circa 4489 ducati.

MINGRELIA. Provincia Russia asiatica, confinante al nord col Caucaso che la divide colla Circassia e colla Imerezia, in generale paese assai montuoso, e in cui le ramificazioni del Caucaso vi si prolungano quasi ovunque: Zalika è la più considerabile città della Mingrelia, presso Iskuriah, che occupa il luogo dell'antica città di Dioscuria. Produce eccellenti frutti. abbondante selvaggiume, e sonovi buonissimi pascoli. Il commercio più considerabile è quello degli schiavi, e specialmente delle donne destinate a popolare gli harem de'turchi e persiani. Gli abitanti sono in generale belli e ben fatti, massime le femmine, che portano abiti come le persiane, ma scostumati ed allevati nel ladroneccio ed all'ubbriachezza : il furto è ritenuto destrezza che non disonora, e chi n'è convinto viene punito con leggiera ammenda. Credono essere un'opera di carità l'uccidere i neonati, non avendo il modo di mantenerli, e gli ammalati senza speranza di guarigione. La popolazione si divide in tre classi; quella dei dehinandt o principi, de' sskour o nobili, e de' moniali o borghesi, cioè il popolo minuto. Nei gran pranzi si fanno arrostire bovi, porci e montoni interi. In occasione di duolo si stracciano i vestiti ed i capelli, e si battono il ventre con urla spaventevoli: questo barbaro costume dura quaranta giorni, dono i quali, sepolto il morto si fa un festino. Tutti sono obbligati andare alla guerra, ma senza ordine nè disciplina, quindi il principe può radunare facilmente un' armata numerosa. Ouesta contrada che corrisponde in tutto o in parte alla Colchide degli antichi, fece parte dell'antica Iberia o regno di Giorgia (Vedi), ed ora è governata da un principe che porta il nome di dadian, cioè a dire capo della giustizia: era anticamente vassallo dei sovrani di Karthli; ma verso la fine del secolo XVI, egli scosse questo giogo. Nel 1803 il dadian Giorgio si dichiarò vassallo della Russia, che gli assicurò, come a' suoi discendenti, il tranquillo possesso di ciò che riteneva. Non ha una fissa residenza, ma va da un luogo all'altro, sempre accompagnato dalla corte. Si può dire in generale essere questo un paese assai povero, abbandonato all'ignoranza ed al dispotismo. La religione dominante ha molta analogia con quella dei greci, ma è mista ad una quantità di superstizioni, che si può riguardare come una vera idolatria. Essendo il popolo corrotto, la religione consiste in pratiche esteriori, spesso abusive. Essi hanno quattro quaresime, e per speciale patrono s. Giorgio, che lo è pure dei giorgiani, essendo a lui dedicata la principale cattedrale. La popolazione si compone di famiglie giorgiane, armene, tartare ed ebree. La Mingrelia è divisa in tre diocesi, governata ciascuna da un vescovo. La conversione de'mingreli al cristianesimo, vuolsi avvenuta nel V secolo, e comune con quella della Giorgia. Alcuni pretendono che questi popoli debbano la fede cristiana ad un certo Cirillo, che gli schiavoni chiamano Chiusi, e che vivea nell' 806. Forse la religione si era estinta in queste regioni nello spazio di tempo che scorse dal V all' VIII secolo, e Cirillo ve la ravvivò. I mingreli mostrano in riva al mare presso il fiume Corax una gran chiesa, ove asseriscono aver predicato s. Andrea; ma questo è un fatto insussistente. Il primate o principale vescovo della Mingrelia vi si reca una volta in sua vita per consecrarvi l'olio santo ed il crisma. Anticamente i mingreli riconoscevano il patriarca d'Antiochia; furono poscia sottoposti a quello di Costantinopoli. Hanno però due primati nazionali chiamati il Cattolico, uno per la Mingrelia, l'altro per la Giorgia. Dei suoi dodici vescovati, sei ne restarono, gli altri venendo ridotti in abbazie. Commanville, Hist. de tous les archev. et évesch. a p. 314 e seg. parla degli arcivescovi e vescovi della Mingrelia, dell'Imerezia ed altri paesi in essa compresi, come delle notizie ecclesiastiche de' medesimi, alcune delle quali riportammo al citato articolo Giorgia. Ecco poi il novero delle sedi vescovili di Mingrelia. S. Giorgio, chiesa patriarcale di Pijuvita distante una lega dal mar Nero, e dieci da Rusc capitale del paese : divenne metropoli nel V secolo, e patriarcale colla dignità di cattolico nel XVI; Dandars, Moquis, Bedias, Ciais, Scalingicas con chiesa dedicata alla Trasfigurazione, e con sepolcri pei principi di Mingrelia; Scandidi nell'Imerezia, con chiesa sotto l'invocazione de'ss. Martiri; Cotatis capitale dell'Imerezia; Usurguel capitale del Guriel, altro paese della Mingrelia; ed Avogasie nel paese de circassi e di Abcas. Le chiese poi vescovili antiche, e poscia soppresse, sono: Chiaggi abbazia, Sipurias luogo de' teatini missionari latini, Copis abbazia, Obuggi già luogo di sepoltura de' principi, Sebastopoli rovinata dalle acque, ed Anarguie, forse l'antica Eraclea, sulle rive del mar Nero. Si dice che i vescovi e il clero, come la nazione, sono lussuriosi, e che i preti possono ammogliarsi, ed anco passare a seconde nozze: i monaci basiliani, chiamati berres, vestono come i monaci greci, e tengono lo stesso metodo di vita; vi sono anche delle religiose di tale ordine, senza voti e clausura, e libere di abbandonar lo stato monastico. È facile a concepirsi, che popoli i quali hanno aggiunto ai pregiudizi ed all' antipatia de' greci gli errori i più grossolani in fatto di religione, non sono molto disposti ad ascoltare missionari latini. Il Tevzi, Siria sacra p. 312 e seg., tratta della nazione colchica, e dei popoli sarmati e circassi, ossia della Mingrelia, ove la favola narrò che Giasone vi giunse cogli argonauti e prese il vello d'oro mediante le arti di Medea. Racconta che i sarmati e circassi sono soggetti al patriarca de'colchi o mingreli, e che penetrandovi i domenicani vi fecero un bene immenso, essendo i principali loro errori e superstizioni, il negare il purgatotorio, le orazioni de' santi, i sacramenti della penitenza, dell' estrema unzione e del matrimonio; l'abborrire l'immagine de' santi, a' quali invece i mingreli rendono culto idolatrico; il non battezzare sino ai sette anni circa e col vino i nobili, credendo bastante a conseguir la salute eterna la fede dei genitori; il lasciare i rigori del digiuno e dell'astinenza a'monaci, i quali vivevano immersi più di loro in scelleraggini, bastando tra essi lo squallido volto per renderli venerabili.

L'Imerezia o Imerizia o Imeret è un antico piccolo regno dell' Asia nella Mingrelia, ora provincia della Russia asiatica, confinante col Caucaso che la divide colla Circassia e colla Giorgia, detta ancora Iberia o Gurgistan. E interamente compresa nel bacino del Rioni, il quale è il corso d'acqua più considerabile della Mingrelia, ed è il fiume Fasi degli antichi, così detto per l'abbondanza de'fagiani che vi sono all'intorno. Questa contrada cinta da montagne coperte di neve, possiede ricche miniere e sorgenti minerali. La vegetazione è favorita dal clima, con pascoli superbi e suolo fertilissimo, malgrado la inerzia degli abitanti, con quantità di capre e selvaggiume. Il commercio è nelle mani de' greci, armeni ed ebrei, essendone il ramo principale l'infame traffico delle donne comprate per gli harem, e diffonde nel paese ragguardevoli somme: tuttavolta esso diminuì dopo che il paese fu riunito alla Russia. Gli abitanti sono di razza giorgiana ed assai belli, e professano la religione greca: i giorgiani, i circassi e gl'imerezi sono il popolo più bello della terra, e di rimarchevoli forme eleganti. Kotais o Kutais, capoluogo, si può considerare come la sola città. Nel secolo XIV l'Imerezia faceva parfe della Giorgia, per cui a quell' articolo parlammo delle sue notizie ecclesiastiche; al principio del secolo XV il re Alessandro I divise gli stati tra i suoi tre figli, e diede al maggiore l'Imerezia, ch'ebbe allora sovrani indipendenti, col titolo di Meppe o re, o re dei re. Questi comandarono per molto tempo agli abcas, ai mingreli, ed ai popoli di Guriel paese della Colchide, dopo ch' ebbero tutti scosso il giogo degl' imperatori di Costantinopoli, e poi di quelli di Trebisonda, col qual paese confina il Guriel; ma nel secolo XVI essendosi ribellati. la Porta ottomana sotto pretesto di proteggerli, li rese tributari l'uno dopo l'altro. Nel 1774 il re d'Imerezia fu esentato dal tributo di dare ogni anno 40 fanciulli e 40 donzelle. Pel trattato de' 24 luglio 1783 si mise sotto la protezione della Russia, e nel 1804 Salomone II si assoggettò volontariamente a quella potenza, ricevendo i suoi successori annua pensione. Il Guriel nel 1812 fu ceduto dai turchi alla Russia, e il capo di essa porta il titolo di luogotenente generale russo con pensione: Betom o Batum è la maggiore città della regione. Dovendo poi parlare dello stato delle missioni cattoliche della Mingrelia, Imerezia e Caucaso, daremo anche di questo ultimo un brevissimo cenno.

Il Caucaso è una massa di montagne, che occupa l'istmo fra il mar Nero ed il mar Caspio dalla foce del Kuban, appartenenti all'Asia. Si contano più di ventiquattro nazioni di lingua e costumi diversi, abitando alle sue radici molti popoli similmente di costumi e di lingua differenti, bellissime essendo le donne. Tutti i paesi rinchiusi nel sistema del Caucaso sono oggidì adiacenze dell'immenso impero russo. Il nome di Caucaso è antico guanto la storia, ed è abitato da molti popoli: i giorgiani, gli osseti, ed alcune tribù turche vi si stabilirono; quanto agl'indigeni, l'origine si perde nella notte dei tempi. La provincia della Russia europea chiamata Caucaso, formava per l'innanzi un governo, titolo abolito nel 1822, e prende il nome dalla catena del Caucaso. dalla quale però è separata mediante una fertile pianura. Questa provincia si divide in due porzioni distinte: 1.º la linea del Caucaso o la parte militare, che si compone di fortezze, ridotti e stazioni de'cosacchi, e dipende dal generale in capo comandante il corpo d'armata stabilito nella Giorgia; 2.º la provincia del Caucaso propriamente detta, che forma la parte civile di questo governo, e da cui dipendono i sobborghi delle fortezze, ed i villaggi appartenenti allo stato ed alla nobiltà. Molte fortezze di questa provincia furono costrutte 200 anni prima che si vedesse un solo villaggio russo. Stavropol è il capoluogo della provincia, che si divide in quattro circoli, nella maggior parte popolati di cosacchi, giorgiani, armeni, caucasi, tartari e boemi. Le orde de'nogaesi, turcomani, kalmucchi vivono come nomadi, e coprono le steppe delle loro innumerevoli mandre. Sopportando molti a malincuore la soggezione al dominio russo, l'imperatore è sovente obbligato a reprimere le loro irruzioni e ribellioni, ed anche al presente n'è viva la guerra. Caterina II fece edificare una catena di fortezze dal mar Nero fino al mar Caspio, nello spazio di circa 300 leghe, per tenere a freno l'audacia delle popolazioni. La Circassia poi è una contrada che comprende gran parte de' paesi posti fra i detti mari, ed ha per limite i siumi Kuban e Terck, e le montagne del Caucaso, Sono divisi i circassi in varie tribù indipendenti, ciascuna delle quali ha un principe o capo, e vivono sempre in guerra fra loro. La principale città è Anapa, con buon porto, su di una baia del mar Nero: i russi se ne impadronirono nel 1791. L'attuale governo de' circassi è feudale; la loro soggezione alla Russia è meramente nominale, colla quale sono di frequente in guerra. Gl'indizi del cristianesimo sono tra i circassi più manifesti, e vi è anzi conservata un'antichissima chiesa di rito greco; tuttavolta sono involti in diversi errori, non credendo esservi nè paradiso, nè inferno. Essendo ancora i teatini nella missione di Mingrelia, il principe de'circassi vi penetrò colla sua armata, arse la chiesa e casa dei teatini, e la libreria numerosa di duemila libri, onde il p. Rasponi fuggì nelle montagne del Caucaso, e vi fu bene accolto. Ecco le notizie sulle missioni cattoliche nella Giorgia (oltre a ciò che si disse a quell'articolo,), Mingrelia, Imerezia e Caucaso.

La massa del popolo giorgiano segue la religione greca scismatica, con patriarca de' monaci e preti, ignoranti, ipocriti ed immorali; hanno molte chiese e la bella cattedrale di Sion; vi sono numerosi anco gli armeni scismatici. I cattolici di questi luoghi, che forse non giungono a 15,000, altri e pochi sono di rito latino, altri di rito armeno. La lingua giorgiana presentando grandi difficoltà per appren-

dersi, un tempo judusse la congregazione di propaganda, alla quale sono soggette le dette missioni, a permettere le confessioni per interpreti. Nella Mingrelia entrarono i chierici regolari teatini, della missione di Giorgia, fondata li 4 maggio 1626, e vi predicarono con frutto la fede, e siccome incontrarono il favore del principe, ebbero da questo in dono la chiesa, l'abitazione, e de' servi per i loro bisogni. Le cose progredirono felicemente sino al 1660, in cui i teatini per mancanza di soggetti si ritirarono dalla missione, donando più tardi ai cappuccini quanto aveano colà acquistato, ed era perciò divenuto loro proprietà. Questi nuovi operai non meno che i primi avendo spiegato gran zelo nella coltura di questi popoli, fu accresciuto il numero de'missionari fino a venti, ai quali la propaganda dava annui scudi trecento, oltre sessanta di viatico. Nel 1688 il principe di Giorgia col. figlio ricevettero il battesimo, essendo vescovo del paese monsignor Eutimio, scrivendone il principe ad Innocenzo XI. Nel 1602 i cappuccini dopo la guerra dei persiani assai soffrirono, Nel 1701 detto principe tornò a farsi maomettano, restando de'principi della stirpe de're d'Iberia il solo Bavino battezzato nel 1692, tutti gli altri abbandonando il cattolicismo. La Giorgia formava parte della diocesi d'Ispahan, ed a nome del vescovo vi esercitava piena giurisdizione il prefetto pro tempore della missione; in seguito fece parte del vicariato patriarcale di Costantinopoli, dove i cappuccini hanno ospizio. Essi non poco soffrirono dai principi giorgiani, e dai russi che s'impadronirono del convento e della chiesa, ma poi contribuirono all' edificazione di altro convento con chiesa. La missione si può considerare latina ed armena, divisa in nuova ed antica. La nuova si stabili nelle due provincie di Leres e Sciaragali, dove si rifugiarono alcune famiglie armene evase dal dominio ottomano; l'antica si trovava stabilita nella Giorgia, Mingrelia, Imerezia, Guria, Abascia, Akalzike, ne'quali luoghi si trovavano 26 chiese parrocchiali armene ma povere, come povero è il clero armeno. Quello latino vive con qualche comodità e possiede de' fondi acquistati dai cappuccini, coll' esercizio della medicina, alla quale sono autorizzati qualora sieno periti nell'arte e l'esercitino gratuitamente. Ciò che poi ritrae dalle spontanee offerte, serve alla sussistenza de' missionari, e in beneficio della missione. L'opera dei missionari in questi luoghi consiste nell'assistere i cattolici, battezzare qualche infedele, e procurare la conversione degli armeni, poichè d'altronde le leggi proibiscono ai paesani cambiar la religione greco-scismatica dominante.

Tiflis è il capoluogo della Giorgia, residenza del prefetto della missione e del governatore generale, con sette missionari, e bell' ospizio de' cappuccini, con scuola, cimiterio, sodalizio ed ospedale. Avendo il governo tentato l'espulsione de missionari latini, questi furono difesi dal console francese barone de la Chapelle, ma ultimamente i cappuccini lo furono, sebbene i missionari di Gori, Kutais e Tiflis aveano dall'imperatore di Russia annui scudi centoventi. Gori è una piccola città con fortezza russa con quaranta famiglie cattoliche, con chiesa dedicata a Gesù, Giuseppe e Maria, ed ospizio. La chiesa di Tiflis costò scudi 7500, somministrati da Alessandro I, ed altrettanti dalla pietà de' fedeli. Il campanile colorito ad uso russo ha tre campane. Il concistoro di Vilna sempre tentò di ridurre in suo potere la missione. In Kutais capoluogo dell'Imerezia vi è chiesa dedicata alla Madonna, con 130 cattolici forse di rito armeno; e de'suoi sette ospizi, tre ne rimasero. La missione ha beni stabili el mobili, oltre i sussidi della propaganda. L'Abascia dipendeva dalla parrocchia di Kutais. Akalzike è una città capoluogo di provincia di tal nome, con circa 7000 armeni cattolici, con due chiese latina ed armena, ospizio, ed altre chiese cattoliche ne' dintorni. Vi sono monaci mechitaristi e sei preti armeni. In Chamogi nel Chirovano esisteva una missione assistita dai gesuiti, con casa e bella chiesa perita nel 1755. I popoli leschini ed ossi mostrano buona disposizione ad abbracciare la fede. Quattordici luoghi dipendono d'Akalzike. Sciaragali è una provincia, ed in Alessandropoli si fabbricò una chiesa per le rifugiate famiglie cattoliche, e ne dipendono sei luoghi. Ozerghetti nella Guria ha la sua chiesa e molte famiglie cattoliche, avendola edificata Costantino Orloschi polacco cattolico. Gambria nell' Ambascia ha de' cattolici poveri, e vi si fabbricò una chiesa. Nel Caucaso ebbero nel secolo decorso ospizio i cappuccini di Mosca. Fu tentato più volte riaprire la missione dalla parte della Giorgia, ma sempre con infelice successo. L'ultima volta vi si portarono tre missionari della congregazione di s. Gio. Battista, con monsiguor Leoni vescovo armeno. Furono creduti mercanti, e come tali accolti con ufficiose riprove di ospitalità; ma scopertosi ch'erano venuti per motivi di religione, si cambiò la stima in disprezzo, e furono di luogo in luogo perseguitati, e non senza difficoltà salvarono la vita in Giorgia. Anche ai giorni nostri tentò il prefetto inviarvi qualche missionario, almeno per assistere i soldati polacchi, ne scrisse al governatore, nè chbe alcuna risposta, perchè il governo non vuole che la propagazione della credenza greca dominante, non acconsentendo alla predicazione della cattolica. Alle falde del Caucaso nella città di Nuka si trova una colonia di piemontesi che vi fabbricarono una chiesa.

MINIATO (8.). (S. Miniati). Città con residenza vescovile del granducato di Toscana, nella provincia di Firenze, capoluogo di comunità e di giurisdizione. E situata sul dorso angusto d' una lunga collina, che la percorre per un buon mezzo miglio, biforcando all'ingresso ed all'egresso fra le fiumane dell'Elsa e dell'Evola, le quali hanno foce in Arno, due miglia a settentrione dalla città. I colli sanminiatesi sono ameni fertili, ben vestiti di-oliveti, di vigneti e di frutti squisiti, in clima dolce e sano, tranne qualche nebbia in alcun tempo dell' anno. Fra le strade carreggiabili che l'attraversano avvi la regia postale Livornese. Vi risiedono il commissario regio ed un tribunale di prima istanza eretto nel 1838, oltre un vicario regio ed altri uffizi. Riconoscenti i sanminiatesi al regnante granduca Leopoldo II per l'istituzione di tal tribunale collegiale, e della residenza del commissario, sulla piazza di s. Bastiano, davanti al luogo del tribunale, gli ha eretta una statua marmorea rappresentante la sua effigie, scolpita dal ch. Pampaloni. Tra le chiese principali nomineremo le seguenti. La cattedrale di s. Maria e s. Genesio. ridotta nel 1488 nella forma e luogo in cui si trova, dipoi nel 1775 adornata di statue e stucchi. La chiesa e convento di s. Francesco de' conventuali, è un colosso che s' innalza sulle balze d' un colle tufaceo, sostenuto da immensi fondamenti e da muraglie, la più grandiosa delle vecchie fabbriche della città. L'origine risale al 1211, rifatta nel 1276, poscia nel 1343 nel modo che si vede, terminando un benefattore sanminiatese chiesa e convento nel 1480. Si rimarca il sepolero di Baldo de' Frescobaldi di Firenze, tumulatovi nel 1359, e tra le sue tavole dipinte, dicesi la migliore quella di Corrado. E invalsa da gran tempo l'opinione, che ivi esistesse la chiesuola di s. Miniato in loco Quarto, dalla quale ebbe nome in seguito il paese, ora città omonima s. Miniato, Sanminiato e Samminiato nel Val d'Arno inferiore. Ma pare che il luogo in discorso, un miglio e mezzo distante dall'antica pieve e borgo di s. Genesio, dovette essere ben diverso dall'antico loco Quarto di s. Miniato. Tuttavolta la tradizione inserita negli statuti del comune, riformati nel 1359, dice che la festa di s. Miniato martire, difensore e patrono della terra del cui nome s' insignì, si celebrasse a'25 ottobre nel detto luogo de'frati minori. La chiesa e convento de'ss. Giacomo e Lucia fuori di porta, de'domenicani gavotti, già esistente nel secolo XII, nel qual tempo esisteva pure l'altra chiesa de'ss. Giacomo e

Filippo a Pancoli, i cui beni forono incorporati nel 1401 al capitolo della collegiata poi cattedrale, da Innocenzo VIII, il quale nel 1487 eresse di nuovo tal collegiata o collegio di canonici con prebende. Questa chiesa dicesi fuori di porta, perchè la porta vecchia delle mura castellane è molto innanzi di arrivare alla porta di Ser Rodolfo, che scende a Cigoli e alla badia di s. Gonda. Appartenente al capitolo, nel 1336 fu ceduta ai domenicani, ed è ricca, segnatamente nella sagrestia, di buone pitture antiche, bellissima essendo la tavola del Pozzi milanese, situata nell' altare della crociera a cornu evangelii. Di mano maestra è il sepolcro in marmo del medico Giovanni di Chellino Sanminiati, morto nel 1641. L'oratorio del ss. Crocesisso è un edifizio a croce greca con cupola dirimpetto al palazzo comunitativo, riedificato nel 1718, essendo l'antico del secolo XV fatto per riporvi il ss. Crocefisso che avea accompagnati i sanminiatesi nelle solenni peregrinazioni penitenti de' battuti. La chiesa di s. Stefano sulla costa, antica parrocchia già esistente nel secolo XII, fu didichiarata prioria nel 1752, nel tempo che n'era rettore un canouico Bonaparte. La chiesa di s. Caterina già degli agostiniani, diè nome alla distrutta porta poi appellata Poggighisi, avendola edificata gli agostiniani nel secolo XIV, indi soppressi nel declinar del XVIII, quando il fabbricato fu cangiato nell' ospedale. La chiesa dell' Annunziata, parrocchiale, fu per qualche tempo uffiziata dagli agostiniani sina dal 1522.

Bella e ben situata è la fabbrica del seminario, che ha dato no-

me alla piazza maggiore, sotto il poggio della rocca, avendo di fronte l'eniscopio. La prima fondazione rimonta verso la metà del secolo XVII, sotto il vescovo Pichi; aumentato dal vescovo Poggi nel principio del XVIII, e nel corrente dall'odierno ottimo vescovo, che nel 1841 fece innalzare dai fondamenti, e nel 18/12 fregiò il locale d'una ricca biblioteca. Fiorisce il seminario, essendovi attualmente dieci cattedre, e circa 70 fra seminaristi e collegiali. Il conservatorio di s. Chiara fu fondato per le francescane nel 1370 per lascito di Paolo Portigiani da Sanminiato, chiamato il monastero di s. Paolo, e nel 1785 fu ridotto a conservatorio con convitto di educande, ed istruzione giornaliera di donzelle. Il monastero di s. Martino, presso la porta Faognana, ora distrutta, è un grandioso fabbricato posseduto nel secolo XI dai monaci di s. Ponziano di Lucca, indi edificato il monastero nel 1346 vi furono trasferite le monache di s. Agostino di Montappio fuori di porta Poggighisi, ma meglio vuolsi che le monache vi passassero nel 1524, quindi dal vescovo Corsi nel 1672 ottennero vivere secondo l'istituto di s. Domenico; e dopo il 1817 serve di ospizio a religiose che professano la stessa regola. Il convento de'cappuccini fuori di Sanminiato si erge sopra una collina lungi mezzo miglio da Sanminiato, nel 1609 edificato nel terreno che fu donato dalla pietà del sanminiatese Gioacchino Ansaldi. Il granduca Leopoldo I nella piazza di s. Caterina, in bel fabbricato riunì i vari spedaletti della città e del suburbio, oltre quello contiguo dei gettatelli affiliato allo spedale della

Scala di Siena. Nella chiesa del soppresso monastero della ss. Trinità, nel 1818 fu stabilità la compagnia della Misericordia, e nel locale le pubbliche scuole del liceo. L'accademia degli Euteleti, a cui mi pregio e vanto appartenere, ebbe un tenue principio nel secolo XVI da alcuni giovani studiosi col titolo di Affidati, che si affidarono di fatto alla protezione del granduca Cosimo II, il quale si degnò accettarne la protezione col titolo di presidente, ma dopo la sua morte il letterario istituto si estinse. Invano fu tentato di richiamarlo in vita sotto Francesco II, invano provarono di ottenere qualche successo sul declinare del passatò secolo alcuni studiosi sanminiatesi. Solamente nel 30 dicembre 1822. dando incremento ad un letterario privato esercizio che in Sanminiato tenevano alcuni giovani diligenti, si riuscì d'istituire e di aprire con solennità l'accademia di scienze e lettere, per la retta istruzione della gioventù, che prese il nome di Euteleti, e che d'allora in poi conservasi operosa ed onorevole, anco per essere presieduta dal sanminiatese cav. Pietro Bagnoli. Questa nuova fondazione si deve all'illustre benemerito concittadino e vescovo della propria patria il rispettabile monsignor Torello Pierazzi, ed a cagione di onore qui rinnovo la mia indelebile e indicibile gratitudine per avermi spontaneamente proposto socio corrispondente, e in nome del corpo scientifico trasmesso con distinti modi il corrispondente diplóma accademico. L'inattesa aggregazione all'accademia sanminiatese mi riuscì infinitamente gradita, principalmente (come nel ringraziarlo notificai al lodato pre-

lato) perchè oriondo di Sanminiato fu l'egregio mio amatissimo avo materno Gio.. Antonio Bencerini, nato in Roma, ma figlia di Giuseppe di civile e possidente famiglia di Sanminiato, che per avere esercitato la chirurgia ne feci onorata menzione in fine dell'articolo Menico; e qui per affettuosa memoria del degno avo che tanto teneramente mi amò, dirò che fu di bella persona, di statura alta e dignitosa, di tratto nobile ed eloquente, lepido, colto, leale, religioso, caritatevole sino cogli ebrei, di animo generoso.

Sanminiato, nobile ed illustre, città, fu feconda d'ingegni celebri in tutti i tempi ed in tutte le serie. Senza parlare de'grandi uomini che diede alla Chiesa, fra' quali fiorirono cardinali, arcivescovi, vescovi e prelati: nelle scienze naturali notissimo è il merito di Michele Mercati, che dichiarai al citato articolo Medico; Giovanni Pieroni discepolo di Galileo, matematico e architetto militare alla corte di Praga, Altro Giovanni fu architetto di Castruccio, ed autore della torre Cacciaguerra di Pontremoli. Lodovico Cardi originario di Cigoli. Fra i medici di maggior grido sono a rammentarsi Ranieri Bonaparte, Pietro Mercati, Cosimo Tellucci, Giovanni Sanminiati, Furono valenti in diritto, Ansaldo Ansaldi, Michele Bonincontri, Nicolò Bonaparte. Nelle scienze divine e morali primeggiarono Pietro Comestore, supposto de' Mangiadori; fr. Marco Portigiani; Tommaso Ansaldi. Jacopo Bonaparte gentiluomo sanminiatese è autore del Ragguaglio di tutto l'occorso ogni giorno nel sacco di Roma del 1527, in cui si trovò presente. Dicesi che distese

questa storia presso gli Orsini in Roma, e l'editore di Colonia 1756 trasse l'autografo dall'archivio privato della famiglia Bonaparte di Sanminiato. Lavoro veridico, imparziale, veramente importante e pregevole, e non andò esente dall'essere attribuito ad altri, cosa che snesso tentano fare gl' invidiosi delle altrui produzioni, ma con poco successo perchè la verità prevale. Distinti letterati furono Lorenzo Bonincontri. Ugolino Grifoni primo cavaliere e maestro dell'Altopascio, senza dire di vari di casa Rossia, nè del già encomiato Bagnoli. Celebre guerriero fu il barone de Mangiadori seniore, che Dino Compagni rammentò con lode nella vittoria riportata in Campaldino, come franco ed esperto cavaliere, e che perorò l'esercito prima di attaccare la battaglia, sebbene la fama di lui restò offuscata dal contegno rivoluzionario ch'egli da vecchio nel 1308 tenne nella sua patria. Fra le famiglie illustri meritano speciale ricordo quelle de' Mangiadori, de'Borromei e de'Bonaparte, oltre che nacque in Sauminiato a' 23 luglio 1401 Francesco Sforza, il primo duca di Milano di sua famiglia, onore della milizia italiana, dicendo il Simonetta che dopo Giulio Cesare non ebbe l'Italia altro generale da mettergli al paragone. 1 Borromei di Milano, come dicemmo a quell'articolo, provengono da Sanminiato, ove si estinse il ramo ch'eravi rimasto nel 1672. Egualmente da Sanminiato si staccò un ramo di quella prosapia che diede al mondo l'unico Napoleone Bonaparte, fulmine di guerra, il quale, negli ultimi del secolo XVIII visitò in Sanminiato il canonico d. Filippo Bonaparte, ultimo dell'antico stipite di cotanto celebre ramo sanminiatese. Napoleone fu uomo straordinario, che riunì l'ingegno di Cesare e la fortuna di Alessandro: avea ventisei anni quando fu nominato generale in capo dell'armata d'Italia. Il Garampi nei Saggi sulle-monete pont. pag. 52 dell' Appendice, parla d'un Nicolò di Buonaparte da Sanminiato clericus Lucanae diocc., che Pio II nel settembre 1458 destinò tesoriere del ducato di Spoleto, di Perugia e di Todi; indi nel 1460 registratore delle lettere apostoliche, nel qual tempo era eziandio chierico del sacro collegio. Paolo II nel 1466 lo fece governatore di Norcia e delle montagne di detto ducato, chierico di camera nel 1468, ed arciprete de'ss. Celso e Giuliano di Roma. Fuyvi anche un Jacopo Buonaparte chierico della diocesi di Lucca, che nel 1489 ottenne il posto di notaro della camera apostolica.

Intorno a questa famiglia Bonaparte si sparsero diverse genealogie secondo le differenti passioni e partiti, per cui si fece anche originaria d'Ascoli della Marca, dicendosi ivi essere stata insigne e patrizia ne' secoli XIII e XIV, donde passò in Toscana, ed un ramo in Corsica (Vedi), come si legge nelle Mem. ascolane mss. del Pastori; e nella Mem. dipl. della primitiva origine ascolana dell' ant. e nob. fam. Bonaparte di De Angelis, inedita e citata da De Minicis, Mon. Fermani p. 30. Pare certo che il casato Bonaparte o Buonaparte sia oriundo da Treviso, conosciutovi fino dai tempi di Carlo Magno, giusta le notizie che si trovano nella Storia della nobiltà europea del Menestrier, che scrisse molto innanzi alla rivoluzione francese. Secondo quello storico, col riscontro di cronache fiorentine, il primo ramo staccatosi dal ramo di Treviso si allogò in Firenze ne' primi del 1200, riuscendo famoso Corrado Bonaparte che colla sua famiglia non volle mai rinunziare nella repubblica al suo grado gentilizio; fatto avvenuto molto prima che si parlasse de' Bonaparte di Bologna e di Ascoli. Questi si condussero in tali città, e vi salirono in fama, probabilmente verso la metà del secolo XIII. In Ascoli sì fatto casato risplendette principalmente per opera del valoroso Giovanni Bonaparte, stato podestà del comune a Firenze nel 1334, per quel che apparisce nel t. XVII, p. 100 della Raccolta del p. Idelfonso di s. Luigi. Caduta la repubblica di Firenze, i Bonaparte furono da' Medici confinati a Sanminiato. Un Luigi di questo cognome, odiando la dominazione Medicea, portò il suo domicilio a Sarzana (Vedi), e quindi andò a stabilirlo in Aiaccio, città principale di Corsica, ove ebbe stabilimento la famiglia Bonaparte. Ciò viene provato ancora dall' istanza fatta nel 1789, da Giuseppe Bonaparte fratel maggiore di Napoleone Bonaparte, al granduca di Toscana Leopoldo I, al fine di essere ammesso, come antico patrizio fiorentino, nell'ordine militare di s. Stefano. Nel 1796 avendo Napoleone riconosciuto ed abbracciato qual suo parente, il memorato canonico Bonaparte, con cui si estinse il casato in Sanminiato, questi maritando in Ascoli la sua nipote Jakson col nobile Carlo Lenti, disse ch' era assai contento che i suoi tornassero in Ascoli dove ab antico aveano parentado illustre, di

che presso di lui conservavansi autentici documenti. Queste parole bastarono per asserire, che i Bonaparte di Toscana provenissero da quelli d'Ascoli. Nelle Notizie di Marietta Ricci dell' Ademollo, ve ne sono intorno ai Bonaparte, massime di Toscana e di Corsica. Finalmente nelle Notizie ist. di Canino, di cui parlammo all'articolo FARNESE, del ch. com. Visconti (e pubblicate dal principe di tal castellania Carlo Bonaparte, che riunisce pel di lui matrimonio con la principessa Zenaide, princogenita ed unica superstite dell'ex re di Spagna Giuseppe suddetto, i due rami primogeniti della famiglia), vi e riportata l'ascendenza per linea retta mascolina del principe di Canino e Musignano. Essa incomincia con Giovanni Bonaparte da Treviso, console e rettore di quella città, il quale nel 1183 andò in Piacenza a giurar la pace stabilita con l'imperatore Federico I nel trattato di Costanza, Figliuolo e nipote di Giovanni probabilmente fu Bonaparte che si stabili in Sarzana, da dove Gabriele suo discendente, prima del 1567 si stabili in Aiaccio, il cui figlio Girolamo era nel 1504. patrizio fiorentino. Si aggiunge dal Visconti che la discendenza di Giovanni in Treviso, ramo perciò diverso da quel di Sarzana, vantò a tutto il secolo XIV molti personag- . gi illustri in toga ed in armi, come un Giovanni podestà di Firenze nel 1334, che altri attribuiscono ad Ascoli, un Oderico capitano de' fiorentini nel 1345; e che l'altro probabile ramo di s. Miniato al Tedesco, disceso da un altro figlio di Bonaparte di s. Nicolò di Firenze, non andò privo di uomini illustri. Questo Bonaparte di s.

Nicolò lo dice forse lo stesso di Bonaparte da Sarzana pure rammentato. Bonaparte di s. Nicolò di Firenze nel 1260 è registrato nel gran consiglio di quella città, detto per antonomasia ghibellino, perciò bandito co'figli dal partito guelfo nel 1269. Un de'figli di lui, per nome Ildebrando, fu consigliere nel 1256 del comune di Siena, donde si trasferì a s. Miniato al Tedesco.

La città di s. Miniato, in origine castello, si crede da alcuni fondata dall'imperatore Ottone I, nel secolo X, mentre altri l'attribuiscono all'VIII ed a Desiderio ultimo re dei longobardi; nè mancarono scrittori i quali dal nome di Pancoli dato ad una sua contrada e ad una chiesa ora disfatta, e supposta anticamente tempio pagano dedicato a Pane, fecero risalire i suoi primordi all' età romana. Il fatto meno soggetto a controversia 'è che forse la vera origine di questa città trovasi registrata in un documento dell' archivio arcivescovile di Lucca de' 16 gennaio 788, nel quale si legge la fondazione d'una chiesa fatta verso l'anno 700 sotto il titolo di s. Miniato in loco Quarto, dentro i confini del piviere di s. Genesio. Il Muratori che pubblicò tale istromento, rilevò che in quel tempo la chiesa di s. Miniato era un semplice oratorio sottoposto fino dalla sua erezione alla chiesa plebana di s. Genesio, situata presso la confluenza dell' Elsa in Arno e forse quattro miglia distante dal luogo Quarto. Mezzo secolo dopo, nel luogo ove fu questa chiesa di s. Miniato a Quarto si ricorda un castello di proprietà d'Odalberto nobile lucchese, il quale nel 938 ricevè ad enfiteusi la chiesa di s. Miniato situata nel suo castello,

che nel ogo era già popolato, circondato e munito intorno di fossi. Vuolsi che la distinzione del luogo Quarto sia forse la distanza di circa quattro miglia della chiesa di s. Miniato a Quarto da quella antichissima di s. Genesio. Figli di Odalberto furono Ugo e Tebaldo. Indi si nominano i Lambardi di s. Miniato, appartenenti ai nobili di Corvaja, tra' quali Fraolmo fiorito verso la metà del secolo X, da cui nacquero altro Fraolmo e Ranieri; mentre nel qui si trovano fra i signori del castel di s. Miniato nel piviere di s. Genesio, i nobili Ugo e Fraolmo figli di Ugo. Tali furono in fatti i Lambardi o nobili di s. Miniato rammentati nella bolla di Celestino III, diretta nel 1194 a Gregorio preposto della pieve di 's. Genesio, cui confermò fra le molte chiese del suo piviere quella di s. Maria nel castel di s. Miniato, rilevandosi inoltre che il castello fino dal secolo XII era circondato di mura. Attesa la sua distanza dalla pieve, nel 1236 con bolla fu concesso alla chiesa di s. Maria in s. Miniato il battisterio, con facoltà di poter seppellire i morti della parrocchia. Ciò avveniva dodici anni prima che i sanminiatesi nel 1248 portassero l'ultimo eccidio al borgo s. Genesio quasi loro madre patria, sembrando che verso tale epoca tutti gli onori della pieve matrice si trasferissero nella chiesa di s. Maria in s. Miniato insieme all'antico titolare di s. Genesio. Di questo santo trattammo all'articolo MACERATA, parlando di Sangenesio grande terra di quella provincia. Nel 1257 apparisce seguita l'unione della pieve di s. Genesio alla chiesa di s. Maria. Il luogo del Castel vecchio di s. Miniato, dov' è la rocca, la cattedrale e l'episcopio diè il titolo ad uno de' terzieri della terra. Le ventidue parrocchie superstiti dell'antico pievanato di s. Genesio sono state contemplate suburbane, e dipendenti immediatamente dalla cattedrale, il di cui capitolo considera per prima dignità quella del suo pievano preposto.

Narra il sanminiatese storico Lorenzo Bonincontri, che non solo Ottone I fondò il castello di s. Miniato, ma istituì in esso la residenza d'un giudice degli appelli di nazione tedesca, per cui il paese si distinse con l'epiteto di s. Miniato al Tedesco, Tuttavolta l'origine del castello rimonta come si disse ad epoca più vetusta, e l'istituzione e sede de' giudici imperiali in esso ebbe luogo assai più tardi. Ricordano Malespini nel 1113 rammenta con Ruberto o Rimberto tedesco vicario dell'imperatore Enrico V, che risiedeva in Sanminiato del Tedesco, appunto perchè i vicari dell'imperatore vi stavano dentro, e facevano guerra alle città e alle castella di Toscana che non obbedivano all'impero. Che se trovasi a' 20 gennaio 1178 nel palazzo imperiale di s. Miniato l'imperatore Federico I, e vi ritornò con numerosa corte nel luglio 1185, e nell'anno seguente in agosto il di lui figlio Enrico VI; non è per questo che fin d'allora risiedessero in s. Miniato i vicari imperiali. Nel 1190 vi fu stabilito il merescalco Arrigo Testa legato imperiale in Toscana, il quale in una casa nel borgo di s. Genesio ricevè a mutuo dal vescovo di Volterra per servigio dell'impero mille marche d'argento, lasciandogli fino alla restituzione, a titolo di regalia, fra

gli altri luoghi s. Miniato e s. Genesio. In questo frattempo, e nel 1172, il castel di s. Miniato, fu assalito, preso e malmenato dai lucchesi in guerra coi pisani, nel distretto de' quali era allora il castello. E siccome i fiorentini dovevano difendere i pisani e loro territorii, i sanminiatesi ricorsero al comune di Firenze per essere aiutati a cacciare i lucchesi dalla patria. Il primo giudice della corte imperiale residente in s. Miniato fu certamente Giovanni, istituitovi verso il 1211 dall'imperatore Ottone IV, e pronunziò sentenza in una causa sul castello di Monte Bicchieri, nella chiesa di s. Maria. Tale imperatore erasi portato in s. Miniato nell'ottobre 1200, e nel febbraio era stato nel borgo s. Genesio. Nel 1230 si assoggettò alla giurisdizione sanminiatese il comune di Castel Falfi; e nel 1231 il conte Ranieri Piccolino, antico castellano di s. Miniato, vendè al co: mune rappresentato dal podestà del luogo, la sua porzione del castello e curia di Tonda. Indi nel 1231 per istromento del notaro imperiale si fece la dedizione del castello e uomini di Camporena al comune stesso, seguita da quella di Vignale. Frattanto i sanminiatesi con la protezione dell'imperatore Federico II, di cui essi uniti al pisani sostennero le ragioni in Toscana, crebbero ogni giorno più in potere ed in onoranza; sia perchè nel luglio del 1226 Federico II recossi a s. Miniato con numeroso corteggio di principi e di vescovi; sia perchè dal di lui padre Enrico VI era stata designata corte imperiale, nella quale alcuni popoli della Toscana dovevano recare i tributi annuali; sia perchè si attribui-

VOL. XLV.

sce a Federico II l'edificazione della rocca di s. Miniato, la quale poco dopo servì per prigione di stato; sia finalmente perche dai documenti sincroni risulta che lo stesso Federico II fu il primo a stabilire un vicario imperiale con residenza fissa in s. Miniato.

Uno di questi vicari imperiali tedeschi che presero il titolo di castellani di s. Miniato, fu Gerardo d'Arnestein, il quale a nome di Rainaldo duca di Spoleto, e vicario in Toscana, nel giugno 1228 bandì e condannò i montepulcianesi a mille marche d'argento per non aver obbedito a'suoi ordini onde riformare la Toscana: ed in una carta del 1232, Gerardo viene qualificato legato dell'imperatore in Italia. Non si può dire se questo vicario fu propriamente quello che diè il soprannome di Tedesco a Sanminiato, nè se chi cuoprì l'ufficio di castellano di Sanminiato fosse sempre vicario generale in Toscana, come pure se il nome di s. Miniato Tedesco, Miniatum Teutonis, provenisse al luogo per aver ne' bassi tempi tenuto costantemente il partito degli imperatori germanici, poichè il Lami ne' Monum. eccl. Flor. spiegò tal questione in modo da non riandarvi sopra. Manfredi naturale di Federico II, qual-re di Sicilla nel 1260 inviò da Foggia un privilegio che accordava al comune di Sanminiato e segnatamente ai ghibellini di esso, oltre le franchigie del pedaggio delle merci che passavano dal distretto sanminiatese, tutti i beni de' banditi 'e ribelli di fazione guelfa, dichiarati di proprietà della corona d'Italia, purchè compresi nel distretto della stessa comunità, e ciò in ricompensa de' danni dai

ghibellini sanminiatesi sofferti per conservar la fede al trono di Manfredi. Nel 1272 Carlo d'Angiò re di Sicilia, come vicario della santa Sede in Toscana, prescrisse il modo per eleggere il podestà e nel 1273 destinò per tale Diego Cancellieri di Pistoia. Dipoi a richiesta ghibellini l'imperatore Ridolfo di Ausbourgh nel 1281 inviò in Toscana i suoi vicari generali, i quali stabilirono la loro residenza in Sanminiato, dove solevano ricevere dai sindaci de' diversi paesi il giuramento di fedeltà coi diritti dovuti alla corona imperiale, ordinariamente nella rocca. Dopo però la giornata fatale della Meloria, che costò tanta perdita ai pisani, i quali fino al 1284 erano stati l'anpoggio più solido del vicario imperiale nella Toscana, questi dovè accomodarsi coi fiorentini e con gli altri paesi della lega guelfa, e tornarsene in Germania. La stessa cosa accadde nel 1286 a Prinzivalle Fieschi de' conti di Lavagna, e ott'anni dopo a Gianni di Celona, venuti tutti in Toscana per riacquistare le ragioni dell'impero, i quali per altro dovettero ripartirne con poco onore, dopo un accordo fatto coi popoli della lega guelfa, senza che questi ultimi vicari imperiali tenessero più residenza fissa in Sanminiato. In tal frattempo, e nel 1291, i sindaci del comune di Sanminiato fecero lega coi fiorentini, lucchesi ed altri della lega guelfa toscana, per obbligarsi a non permettere più alcuna rappresaglia. Nel 1294 furono terminate le vertenze a cagione dei confini col comune di Fucecchio, nel qual tempo Sanminiato era governata pel militare e giuridico da un podestà e da un capitano del

popolo, mentre per l'economico la reggevano dodici buoni uomini con altrettanti consiglieri. Poscia furono eziandio stabiliti i confini col contado fiorentino ed i circostanti comuni, e si fecero convenzioni per impedire rappresaglie nel territorio. Nel 1301 ser Giovanni di Lelmo da Comugnori scrisse un diario degli avvenimenti più notabili di Sanminiato, pubblicato dal Baluzio nel t. I delle sue Miscellanee, e dal Lami nelle sue Delic. erud.

I sanminiatesi nel 1307 coi fiorentini, sanesi ed altri guelfi presero il castel di Gargonza e le ville dei dintorni, agli aretini e fuorusciti bianchi. Verso il 1300 i Ciccioni. i Mangiadori ed altri nobili combatterono contro il popolo, cacciarono i signori XII del palazzo, ed il capitano del popolo da Sanminiato, bruciando i libri cogli statuti del comune, perchè erasi stabilito che i nobili fossero tenuti dar cauzione di mille fiorini di non offendere alcun popolare. I capi della rivolta, riformata la terra, la dierono in piena balia a Betto dei Gaglianelli di Lucca fatto podestà. Continuò il servaggio di Sanminiato, finchè non suscitossi discordia tra Malpigli ed i Mangiadori, per gli omicidii e devastazioni ch'ebbero luogo dalle fazioni. La signoria di Firenze nel 1312 mandò gente a guardare Sanminiato da quelle dell'imperatore Enrico VII calato in Italia ed a Pisa; solo Camporena fu presa dai pisani, e Morioro si ribellò. Divenuto Uguccione signore di Pisa, diversi castelli si alienarono dall'obbedienza de'sanminiatesi per aderire ai pisani. Nella battaglia di Montecatini molti nobili sanminiatesi restarono vittime nella sconfitta, siccome collegati de'fiorentini. Cacciato Uguccione da Pisa e da Lucca, la parte guelfa dominante in Sanminiato ricuperò il castello di Cigoli custodito dai ghibellini. Alla pace del 1316 i pisani restituirono ai sanminiatesi dieci torri o castelli che ritenevano i fuorusciti, indi Sanminiato si confederò col duca di Calabria vicario di Firenze del suo padre Roberto re di Napoli. Mentre l'antipapa Nicolò V con Lodovico il Bavaro erano in Pisa, il capitano del re Roberto si acquartierò colle genti sue e con quelle di Firenze in Sanminiato, predando poi sul contado pisano. Per la conchiusa concordia, i pisani promisero non accordar più rappresaglie a danno de'sanminiatesi, i quali stabilirono altrettanto a favore de'pisani, a mezzo de'loro XII governatori. Le masnade di Mastino della Scala ebbero la peggio quando fecero scorrerie nel territorio. Nel 1347 i Malpigli e i Mangiadori tentarono sommossa a difesa de' masnadieri da loro assoldati, per cui i sanminiatesi per cinque anni si posero in balia e guardia del comune di Firenze, il quale tra le altre cose ordinò che i popolari e grandi di Sanminiato si riguardassero come fiorentini e viceversa, e fortificò la rocca.

Giunto nel 1355 l'imperatore Carlo IV a Pisa, Sanminiato gl'inviò messi per riconoscerlo in signore, e nel baciargli i piedi, per distinzione li levò da terra e ricevette ad osculum pacis, e ciò per la affezione che l'impero per antico avea al castello dove soleva esservi la residenza degl'imperatori e dei loro vicari, per trovarsi in mezzo alle grandi e buone città di Toscana. Sanminiato accolse nel 1356 due volte come suo signore, Carlo

IV. Nel 1365 nella gran battaglia presso Cascina, dove co' fiorentini militavano sanminiatesi, tra questi Piero Ciccioni pel suo valore fu armato cavaliere. Sollevato il po poto nel 1367 cacciò gli uffiziali fiorentini, indi tornò a sottoporvisi con patto di eleggere il podestà e capitano fra i cittadini fiorentini guelfi. L'accordo ebbe corta durata, ed i sanminiatesi, forse fomentati dal cardinal Monfort vicario di Carlo IV in Toscana, e attizzati da tre cittadini di grandi autorità, Lodovico Ciccioni, Jacopo Mangiadori e Filippo di Lazzaro de' Borromei. continuarono nella ribellione; laonde i fiorentini posero l'assedio a Sanminiato coi fuorusciti che tenevano Cigoli e Monte Bicchieri; a fronte de soccorsi di Bernabò Visconti signore di Milano, comandati da Giovanni Auguto, e dei ghibellini, lo presero a' o gennaio 1370. Come ribelli furono decapitati il Borromei, Lodovico e Biagio Ciccioni, venendo il loro patrimonio incamerato. Tra i figli del Borromei fuggiti a Milano dopo il tragico fine del loro padre, fuvvi Margherita, che poi si maritò a Giovanni Vitaliani di Padova, dal qual matrimonio nacque Jacopo Borromei, già Vitaliani, stipite dell'illustre famiglia milanese che diede tra gli altri il cardinal s. Carlo alle chiese roma. na ed ambrosiana. Nell'ultimo giorno di detto anno per trattato conchiuso tra i comuni di s. Miniato e Firenze, si convenne che in avvenire si chiamasse Fiorentino e non più al Tedesco, e che i notari prendessero l'indizione ed anno conforme usava Firenze, che corrispondeva ad un anno più tardi dello stile pisano fino allora usato dai sanminiatesi. Ed alcuni de' Malpigli e Mangiadori che aveano servito la repubblica furono fatti cavalieri e cittadini fiorentini. Questi però esentarono dai dazi i sanminiatesi, dichiarandoli cittadini fiorentini, tranne qualche eccezione pei ghibellini, e continuando a custodire la torre del palazzo pubblico, quella di Palla Leoni, ed il campanile della pieve. Nel 1396 andò a vuoto il tentativo di Benedetto de' Mangiadori per dar la patria a tradimento al signor di Pisa Jacopo Appiani. Più tardi nel 1432 essendosi scoperto il trattato de' ghibellini per dare Sanminiato all'imperatore Sigismondo, costò la vita ai complici. Firenze corrispose alla fedeltà de'sanminiatesi, con assolverli dalle prestanze fatte, con patto di restaurare le mura, fossi e torri. Nel 1526 colla bolla Romanus Pontifex, Clemente VII concesse al preposto della chiesa collegiata molti nuovi privilegi, conformi quasi a quelli di un abbate mitrato. Tre anni dopo essendo caduta Firenze in potere delle armi di Carlo V e di Clemente VII, il suo governo, compreso quello di Sanminiato, fu ridotto a monarchico, sottoponendo fiorentini e samminiatesi al duca Alessandro de Medici nipote di quel Pontesice, al quale successero i granduchi delle due dinastie, dai quali i sanminiatesi, mostrandosi costantemente fedeli, furono generosamente ricompensati.

La chiesa maggiore di s. Miniato era già prepositura plebana nella diocesi di Lucca, traslocata dalla antica del sottostante borgo di s. Genesio, quando la repubblica fiorentina sino dal 1408, due anni dopo aver conquistato Pisa ed il suo territorio, concepì il disegno di erigerla in cattedrale, e fare di San-

miniato la sede di un nuovo vescovo con assegnargli una gran parte del paese dipendente allora nel politico dalla signoria di Firenze, e nell'ecclesiastico dal vescovo di Lucca. A tale effetto nell' agosto 1409, per mezzo del suo ambasciatore Giovanni Ristori, fece presentare istanza ad Alessandro V. La stessa idea aveva allora quel governo per innalzare la collegiata di Prato in cattedrale, ma tal disegno non ebbe. luogo. Si effettuò bensì nel 1622 per le premure della granduchessa Maria Maddalena di Austria restata vedova di Cosimo II, e libera governatrice de'vicariati di Colle e di Sanminiato, ad istanza della quale il Papa Gregorio XV a' 17 dicembre, mediante la bolla Pro excellenti, eresse la chiesa di s. Miniato in cattedrale, e la terra in nobile città con residenza del vescovo proprio, dichiarandola suffraganea della metropoli di Firenze. Nella medesima sono noverati i popoli, pievi, monasteri e spedali che furono staccati tutti dalla diocesi lucchese. Delle 118 parrocchie ivi rammentate, 27 erano filiali dell'antica prepositura di s. Miniato, 22 suffragance della collegiata di s. Maria a Monte, ed altre 69 tra chiese parrocchiali e conventi. Nelle 118 parrocchie si compresero le collegiate di Fucecchio, di s. Croce, di Castelfranco, e di s. Maria a Monte, oltre 10 pievi, parte delle quali comprese nel distretto fiorentino, alcune nel territorio sanminiatese, e parte nel contado pisano, in una superficie che si estendeva e tuttora si conserva per circa 40 miglia da Val di Nievole alla base meridionale delle colline superiori pisane in Val di Tora, ed in una larghezza

di circa 20 miglia dal fiume Elsa sino oltre la Cascina.

Il primo vescovo fu Francesco Noris nobile fiorentino, canonico della cattedrale di Firenze, designato da Gregorio XV, e per morte di esso dichiarato nel 1624 da Urbano VIII, il quale colla bolla Apostolicae servitutis, nel 1626 concesse ai canonici il privilegio della mozzetta paonazza e del rocchetto. Morì nel 1631 Francesco compianto per le sue virtù, e gli successe nel 1632 Alessandro Strozzi nobile fiorentino. traslato da Adria, che si distinse per pastorale vigilanza, integrità e giustizia, celebrando il sinodo diocesano nel primo dicembre 1638. Nel 1648 vi fu trasferito Angelo Pichi di Borgo s. Sepolero arcivescovo d'Amalfi, esimio e di preclare doti ornato. Indi nel 1654 ai 19 ottobre fu eletto vescovo Pietro Frescobaldi nobile fiorentino, canonico della metropolitana di Firenze, priore di s. Lorenzo, fornito di molta erudizione, e rispettabile per probità; ma morì in Firenze a' 12 dicembre lasciando desiderio di sè. Nel 1656 Gio. Battista Barducci nobile fiorentino degnamente gli successe come di perspicace ingegno e chiaro in letteratura, e fu lodatissimo vescovo, morendo ai bagni di s. Cassiano. Nel 1662 gli venne sostituito Mauro de Corsi nobile fiorentino abbate camaldolese, lodato per dottrina, religione ed altre virtù; celebrò il sinodo a' 17 luglio 1667, rifece ed ampliò la sacrestia della cattedrale; riparò ed ornò la collegiata di s. Maria a Monte, essendone arcipreti i vescovi pro tempore, e morì nonagenario nel 1680, dopo aver aumentato la mensa di rendite, risarcita l'aula dell'episcopio, e stabiliti al capitolo

tre annui anniversari. Giacomo Antonio Morigia barnabita milanese. nel 1681 divenne vescovo: compi la memorata sacrestia, e traslato nel febbraio 1683 all'arcivescovato di Firenze, fu creato cardinale. In suo luogo nel 1682 fu dichiarato vescovo Michele Carlo Cortigiani nobile fiorentino, preposto della collegiata d'Empoli; celebrò tre sinodi, eresse in parte il seminario, trasferì in luogo più amplo la cappella dell'episcopio, donò alla cattedrale il legno della s. Croce, fu chiamato padre de' poveri, e con dolore si vide dai sanminiatesi nel 1703 traslocato a Pistoia. In suo luogo successe Francesco Maria Poggi fiorentino, maestro generale de' servi di Maria; professore di teologia nell'università di Pisa, encomiato per pietà e dottrina; celebrò il sinodo a' 18 giugno 1707, e morì nel 1719. L' Ughelli, Italia sacra t. III, p. 269, con lui termina la serie de' vescovi di s. Miniato, quale proseguiremo colle annuali Notizie di Roma. 1719 Andrea Luigi Cattaneo di Pescia. 1735 Giuseppe Suares della Conca fiorentino. 1755 Domenico Poltri di Bibbiena diocesi d'Arezzo, traslato da Borgo s. Sepolero. 1779 Brunone Fazzi di Calci diocesi di Pisa. 1806 Pietro Fazzi della diocesi di Pisa. Per sua morte il Papa Gregorio XVI nel concistoro de'23 giugno 1834 preconizzò l'attuale monsignor Torello Pierazzi di s. Miniato stesso, dottore in sacra teologia ed in ambe le leggi, già professore di teologia dommatica nel seminario, vicario generale del predecessore, e in sede vacante vicario capitolare.

La cattedrale, bell'edificio, è dedicata alla Beata Vergine Maria Assunta, e sotto l'invocazione di s. Genesio. Il capitolo si compone della prima dignità del preposto, del decano, di undici canonici comprese la prebende del teologo e del penitenziere, di dieci cappellani e di altri preti e chierici addetti al divino servigio. Nella cattedrale avvi il battisterio, e vi esercita la cura delle anime il preposto, coadiuvato da un cappellano curato: prossimo alla cattedrale è l'episcopio, buon edifizio, già palazzo de' signori XII. Attualmente i popoli della diocesi di s. Miniato sono riuniti in 98 cure ripartite in caposesti, comprese 22 chiese dipendenti dalla cattedrale. Fra le quali 11 cure costituiscono il caposesto di s. Maria a Monte; 18 il caposesto di Fucecchio; 13 il caposesto di Montopoli; 14 il caposesto di Lari; 12 il caposesto di Palaia; e 8 parrocchie nell'altro caposesto di Ponsacco. Questa diocesi all'epoca della sua erezione comprendeva cinque conventi dentro la città, e nou meno di sei nel distretto; cinque monasteri di donne in città, ed altrettanti sparsi per la diocesi. Al presente tutta la diocesi sanminiatese non conta più di sette conventi e monasteri, e due conservatorii; cioè in città e nel suburbio il convento de' frati conventuali, quelli de' domenicani e de' cappuccini, ed il conservatorio di santa Chiara. Nel distretto due conventi di frati minori osservanti a Fucecchio e a s. Romano; un monastero di francescane a Fucecchio, uno di agostiniane a s. Croce, ed il secondo conservatorio in s. Maria a Montopoli, Ogni nuovo vescovo è tassato ne' libri della camera apostolica in fiorini 233, ascendendo le rendite della mensa a circa mille scudi. Per altre notizie su questa città e diocesi si può leggere il benemerito Repetti, nel suo Diz. stor. della Toscana, all'articolo Sanminiato.

MINIME o PAOLOTTE, monache. V. Minimi.

MINIMI o PAOLOTTI, ordine religioso. Fu istituito da s. Francesco di Paola (Vedi), nato da Giacomo Martorilli e Vienna di Tu'scado, in Paola nella Calabria Citeriore, nel regno delle due Sicilie. Brigida sorella di Vienna si maritò ad Antonio, i cui due figli essendo andati in Francia, uno cioè Pietro, vestì l'abito de' minimi, e l'altro per nome Antonio sposò Giacometta Molandrini, da'quali discesero molti personaggi illustri, che avendo esercitate in quel regno le cariche cospicue di presidenti, di consiglieri di stato, di maestri di suppliche, ed altre simili, si gloriarono più di essere pronipoti di questo gran santo, che delle cariche istesse. Francesco fino all' età di 13 anni ebbe a maestri i genitori, i quali ne secondarono l'inclinazione alla pietà, alla solitudine e all' astinenza, e non faticarono molto per incamminarlo nella via del cielo, e renderlo gradito a Dio, a cui per voto fatto si credevano tenuti di restituirlo, massime quando rinnovarono il voto per la sua conservazione, allorchè fu liberato da imminente cecità. Quindi lo consegnarono ai frati minori del convento della città di s. Marco, ove vestì per voto l'abito di que' religiosi, che portò per un anno, in cui proibì a sè stesso l'uso de'panni di lino e delle carni, e tenne vita sì austera ed esemplare, che destò meraviglia ne'religiosi che lo restituirono ai genitori, i quali con-

dussero Francesco in Asisi, a Loreto, a Roma ed in altri santuari per divozione. Ritornati a Paola, il santo giovine si ritirò mezzo miglio distante, in luogo solitario, possessione de' genitori, che gli permisero menarvi vita spirituale e santificante. Sembrando a Francesco luogo esposto a visite, si andò a nascondere nell' incavatura d'uno scoglio, senza bisogno di direzione, perchè istruito da lume soprannaturale. La cella scavata nello scoglio era il suo letto; l'erbe e le radici che riceveva per carità gli servivano per cibo, e portava sulla carne aspro cilicio. La fama di sua santità sparsasi per la Calabria, molti volendo imitarlo si fecero suoi seguaci e discepoli, mentre il santo avea 19 anni. Nel 1435 uscì dalla solitudine, e co'compagni tornò nella possessione de' suoi, ed ivi gettò le fondamenta del suo benemerito istituto. Vi fabbricarono celle con cappella in cui cantavano insieme le divine lodi, e perch'essa fu forse dedicata a s. Francesco d'Asisi, venne loro dato il nome di eremiti di s. Francesco. Passati quasi dieci anni, i cittadini di Paterno gli esibirono un luogo per fabbricarvi un convento, ed egli ve lo stabilì nel 1444, e fu il secondo dell' ordine. Crescendo il numero de' religiosi e le limosine, con licenza dell'arcivescovo di Cosenza Pirro nel 1452 fabbricò Francesco altro convento in Paola. Mentre lo stava edificando gli apparve s. Francesco d'Asisi, e gli ordinò farlo più grande, manifestandogli l'ingrandimento dell' ordine, che di giorno in giorno aumentava colla erezione di nuovi conventi che il santo tutti visitava, animando i religiosi all' osservanza delle regole che loro avea dato a voce, confermandole coll'esempio, e cogli stupendi miracoli che da per tutto Dio operava a sua intercessione.

Diffondendosi sempre più il buon odore di sue virtù per la Sicilia, le città dell'isola desiderarono averlo, particolarmente Milazzo, acciò vi fondasse un convento. Determinatosi Francesco di andarvi, cercò da alcuni marinari l'imbarco, ma negandoglielo per la sua povertà, il santo stese sull'onde il proprio mantello, e salitovi sopra con due compagni, passò felicemente il Faro di Messina, ed approdò con sorprendente ammirazione di chi lo vide alle spiaggie di Sicilia. Avendovi dimorato quasi quattro anni, nel 1468 tornò in Calabria, dove sollevò i poveri da un'estrema carestia e fondò nuovi conventi. Intanto i prodigi che Dio operava per suo mezzo, mossero il Pontefice Paolo II a mandare in Calabria uno de' suoi prelati domestici a fine di esserne meglio informato dall'arcivescovo di Cosenza, il quale consigliò il prelato a recarsi in Paola ed abboccarsi col santo. Questi appena lo vide volle baciargli la mano perchè da trentatre anni sacerdote, con meraviglia del prelato che tanto era, il quale però lo tacciò d'indiscreta rigidezza e singolarità pericolosa, per l'uso continuo che faceva co' discepoli de'cibi quaresimali. Lo ascoltò tranquillamente il santo, e dopo aver detto che tali cibi erangli stati ordinati dal cielo, prese de carboni accesi, e maneggiandoli seguitò a dire che assistito da quella virtà divina che operava in lui tante meraviglie, non dubitava sostenere i rigori della più aspra penitenza. Spaventato il prelato, gli si gittò a'piedi per domandargli scusa ed essere benedetto. ma l'umilissi mo Francesco domandò a lui tal grazia, per cui pieno di stupore partì. Giunto il prelato a Roma ne informò il Papa ed i cardinali, e ciò facilitò le grazie che dalla santa Sede furono con l'approvazione accordate all' ordine. Infatti Sisto IV nel 1473 avendo esaminati i privilegi concessi a Francesco ed al suo ordine dall'arcivescovo di Cosenza e dal vescovo di s. Marco, nell'anno seguente li confermò colla bolla Sedes apostolica, dei 23 maggio, Bull. Rom. t. III, par, III, p. 136, col titolo di eremiti di s. Francesco d'Asisi, e creando l'istitutore generale dell'ordine, esentò questo dalla giurisdizione degli ordinari. Si andò quindi mirabilmente dilatando anche per la venerazione verso Francesco, acclamato da tutti per taumaturgo e depositario delle grazie, desiderando ognuno di avere presso di sè i suoi figli, avendo luogo di frequente nuove fondazioni. Turbando il demonio la pace de'religiosi, gli suscitò contro Ferdinando I re di Napoli, il quale da Paterno voleva far a detta città condurre prigioniero san Francesco, a fronte de'clamori del popolo. Il capitano di ciò incaricato restandone intimorito, e più dalla rassegnazione del santo in seguirlo, tornò a Napoli e persuase il re a lasciarlo alla divozione dei calabresi.

Lo strepito de'suoi gran miracoli giunse all' orecchio di Luigi XI re di Francia gravemente infermo, ma solo potè averlo per due brevi con cui Sisto IV l'obbligò a recarsi da lui. Obbedì Francesco al capo della Chiesa, e a'2 febbraio 1482 partì in compagnia del maestro del palazzo reale, che all'uopo erasi portato in Calabria. Il san-

to fu ricevuto in Napoli dal re e dal popolo come un legato apostolico o un sovrano, ed in Roma i cardinali andarono a visitarlo in treno. Il Papa l'onorò come fosse un principe, lo fece sedere in una sedia eguale alla sua, e nelle tre udienze lo trattenne sempre da tre in quattro ore. Voleva Sisto IV elevarlo a dignità ecclesiastiche, ma il santo le ricusò con quella profonda umiltà, con cui diè il titolo di minimi ai suoi frati, nè volle essere mai promosso al sacerdozio o altro ordine, contento della condizione di semplice laico. Parlò al Pontefice del quarto voto di vita quaresimale che pensava stabilire nell'ordine, e vedendo che difficoltava concederlo, presa la mano del nipote cardinal Giuliano della Rovere presente, disse che questi però l'avrebbe accordato, predicendogli così il pontificato, ciò che ripetè poi in Francia. Con solennità e distinzione fece Luigi XI ricevere il santo, che lo persuase che avendo Dio prefisso il numero de'nostri giorni, bisognava ciecamente sottomettersi a lui, morendo rassegnato nelle sue mani. Il figlio del defunto, Carlo VIII, più ancora del padre onorò s. Francesco, lo consulto anche-per affari di stato, gli fabbricò i conventi di Plessis e d'Amboise, i religiosi del quale mantenne colle sue rendite. Trovandosi poi il re nel 1495 in Roma, somministrò i mezzi per rendere sontuoso il convento che il santo fondava pe' religiosi francesi, venendo poscia fabbricata la magnifica Chiesa della ss. Trinità al monte Pincio (Vedi), la quale in un al convento possederono i religiosi fino ai disgraziati avvenimenti che chiusero il secolo passato. Il santo ebbe pure la consolazione di vedere diffuso l'ordine nella Spagna, ove Ferdinando V e Isabella dierono il nome di frati della vittoria al convento di Malaga, perch'essa era stata liberata dai mori per le orazioni e predizione del santo; come pure di vederlo confermato da Innocenzo VIII estimatore di Francesco. Questi vedendo l'ordine moltiplicarsi, compose nel 1493 la sua prima regola, che ad istanza del re di Francia fu approvata da Alessandro VI colla bolla Meritis religiosae vitae. ai 26 febbraio, Bull, Rom. t. 111. par. III, p. 227. Quel Papa cambiò il nome di eremiti di s. Francesco d'Asisi, o di romiti penitenti, con cui fino allora erano stati chiamati questi religiosi, in quello di frati minimi, come volle il fondatore. Nell' anno stesso fu dato principio dalla regina Anna al convento di Nigeon presso Parigi, che fu detto de'buoni uomini, bons hommes, pel titolo di buon uomo che alcuni motteggiatori della corte sotto Luigi XI diedero al santo: oppure perchè i minimi furono dapprima stabiliti nel bosco di Vincennes, in un monastero dell'ordine di Grammont, che chiamavasi dei buoni uomini. Alessandro VI confermò altresì nel 1495 tutte le grazie accordate ai minimi dai suoi predecessori, e loro comunicò tutti i privilegi de' mendicanti. Nel 1497 ad istanza dell'imperator Massimiliano I, mandò s. Francesco alcuni de'suoi alunni in Germania, i quali subito vi fondarono tre conventi, e vi si stabilirono in maniera che presto ne furono edificati altri. In Francia il nuovo re Luigi XII trattenne il santo, e lo facoltizzò a fondare ovunque conventi eșenți da imposizioni.

Nel 1501 perfezionò s. Francesco la sua prima regola, con ridurre a dieci i tredici capitoli che la componevano, e con istabilirvi il perpetuo voto della vita e cibi quaresimali; nell'anno seguente la fece approvare da Alessandro VI, insieme con 'un' altra regola pel terz' ordine dell'uno e dell'altro sesso di cui parleremo. Nel 1506 avendo il santo fondatore data un' altra mano a queste due regole, ed avendo composta la terza per le monache, di cui pur tratteremo, furono tutte e tre in detto anno approvate, massime il quarto voto, da Giulio II, già cardinale della Rovere, colla bolla Dudum ad sacrum ordinem Minimorum, quinto kal. augusti, Bull. Rom. t. 111, par. III, p. 273, ove pure si riporta la bolla Virtute cospicuos sacri ordinis, emanata nello stesso giorno sulla conferma e concessione dei privilegi, avendone aggiunti altri nuovi; ricolmò di grazie i religiosi, ed a richiesta dell'istitutore gli diè in protettore il cardinal Bernardino Carvajal. Lo stesso Giulio II approvò ancora un Correttorio, in cui s. Francesco accenna le penitenze da imporsi a chi manca nell'osservanza della legge di Dio, della Chiesa e della regola; e perchè alcuni non volevano che questi religiosi godessero de' privilegi loro accordati, compose il santo anche un ceremoniale per la recita del divino uffizio, e per le funzioni ecclesiastiche, e si preparò alla morte rinchiudendosi nella cella del convento di Plessis, ove attese solitario ad accrescere il tesoro de'suoi meriti. Raccomandò a' religiosi l'amor di Dio, la carità scambievole, l'osservanza della regola e vita quaresimale che li distingueva dagli al-

tri. Morì nel venerdì santo a' 2 aprile 1507. Furono tanti i miracoli che Dio operò per glorificare il suo servo, che Leone X cui il santo-in gioventù aveagli profetizzato il pontificato, con breve riportato da'Bollandisti, Acta ss. april. t. I, p. 165, lo dichiarò beato e concesse a tutto l'ordine l'uffizio de'confessori, prendendo i suoi religiosi dal nome e dalla patria del fondatore anche quello di Paolotti, mentre a di lui onore il re di Napoli e Filippo II aveano dichiarato città Paola. Quindi Leone X nel primo maggio 1510, essendo la domenica in Albis, colla bolla Excelsus, data in tal giorno, loco citato p. 475, solennemente lo canonizzò; ed a' 25 marzo 1521 colla bolla Licet p. 500, accordò all'ordine de' minimi o paolotti l'uffizio con ottava, da trasferirsi nel lunedì in Albis, quando la festa del santo cadesse nella settimana di Pasqua. Sisto V nel 1585 ordinò colla bolla In coeli, t. IV, par. IV, p. 141, che detto uffizio fosse celebrato con rito doppio per tutta la Chiesa. Clemente XII col breve Adjutor, t. XIV, p. 330, del primo ottobre 1738, concesse l'indulgenza plenaria a tutti quelli che in onore del santo facessero i tredici venerdì, che s. Francesco di Paola ancor vivente raccomandava a' fedeli, quando da Dio volevano impetrar qualche grazia, confessandosi e comunicandosi in ciascuno di detti venerdì, e recitando tredici Pater ed Ave in memoria di Gesù Cristo e degli apostoli, con altri esercizi di pietà, Indi a' 18 marzo 1739, col breve Nuper, p. 360, confermò l'elezione che del santo fece il regno delle due Sicilie per protettore. Nella basilica vaticana fu collocata la sua

statua di marmo scolpita da Gio. Battista Maini, incontro a quella di bronzo di s. Pietro.

Nel primo gennaio 1508 i religiosi celebrarono il capitolo generale in Roma, convocato dal p. Bernardino Cropulato, eletto dal santo prima di morire per vicario generale fino al primo capitolo, e vi fu fatto generale il p. Francesco Binet francese, il quale allora era correttore del convento della ss. Trinità de'Monti. Fu ordinato in questo capitolo, che quelli i quali non avessero osservato il voto della vita quaresimale, fossero privi di voce attiva e passiva nelle elezioni dei superiori. Il Papa s. Pio V colla bolla Apostolicae Sedis, de' o novembre 1567, Bull. Rom. t. IV, par. II, p. 403, dichiarò ordine mendicante questo de'minimi, col godimento di tutti i privilegi dei mendicanti, comprendendovi le monache. E perchè non di rado accadeva, che i minimi passavano tra i cappuccini, s. Pio V lo proibì espressamente colla bolla Sedis Apostolicae, già emanata a' 6 ottobre detto anno, loco citato p. 399. Sisto V nel 1585 donò ai minimi la chiesa e convento di s. Andrea delle Fratte che poi descrivereino. In principio i generali dell'ordine governavano solamente tre anni. ma nel 1605 con autorizzazione pontificia il loro governo fu prolungato fin a sei, ed il primo che per tal tempo esercitasse l'uffizio fu il p. Stefano Dugier, eletto nel XXX capitolo generale celebrato in Genova. Camillo Pamphili nipote di Innocenzo X e sua moglie d. Olimpia Aldobrandini principessa di Rossano, riedificarono nobilmente la chiesa di s. Francesco di Paola a' Monti, presso la quale Giovanni Pizzullo sacerdote calabrese avea pei minimi edificato il convento. Clemente XI colla bolla de'26 mar-20 1716, Bull, Magn. t. VIII, p. 457, concesse al generale e procuratore generale dell'ordine il posto nelle Cappelle pontificie (Vedi), ed al secondo di sermoneggiare nella seconda festa di Pasqua e nella terza di Natale, al modo detto nel vol. IX, p. 34 e 119 del Dizio. nario. Benedetto XIII nel 1729 diede ai minimi della provincia romana la chiesa di s. Salvatore della Corte. Avendo s. Francesco di Paola permesso ai frati nella prima regola il canto ne' divini uffizi, ma tolto questo nella seconda, gli permise quello solo che somigliava al compitare senza note alcune, e da questa dissonanza ne veniva noia a'fedeli soliti udire il canto gregoriano. Il perchè Benedetto XIV, ad istanza di alcuni religiosi dell'ordine, colla bolla Romanus, de' 22 gennaio 1754, Bull. Bened. t. IV, p. 181, ordinò ai frati e monache paolotte, che nel coro e nelle altre funzioni usassero del solo canto gregoriano. Essendo protettore dell'ordine il cardinal Carlo Rezzonico nipote di Clemente XIII, questi a'21 marzo 1763, col breve Romanum Pontificem, presso il Bull. Rom. Continuatio, t. II, p. 345, concesse ad un religioso del medesimo un posto perpetuo tra i consultori della congregazione de'riti. Pio VI colla costituzione Cum in ecclesia, de' 22 agosto 1786, beatificò a' 10 settembre il ven. Gaspare de Bono spagnuolo, nato in Valenza nel 1530 da Giovanni de Bonox e Isabella Manzon, fattosi religioso nel 1560, morto a'14 luglio del 1604 d'anni 74. Diversi religiosi

ne pubblicarono la vita. Lo stesso Pio VI colla costituzione Benedictus Dominus, de' 12 settembre 1786, a'17 detto beatificò il ven. Nicolò di Longobardi, ove nacque nel 1640 da Fulvio Saggio e- Aurelia Pizzini, fattosi oblato de' minimi nel 1660, morto in Roma a' 12 febbraio 1709 d'anni 60. La sua vita di monsig. Giuseppe Maria Perimezzi de'minimi vescovo d'Oppido (poi arcivescovo di Bosra, e segretario dell'esame de' vescovi, sepolto in s. Francesco di Paola) fu ristampata dal p. Liborio Maria Tedeschi postulatore della causa.

L'abito de'minimi, secondo la loro regola, esseve deve di panno vile lionato, tessuto con lana naturalmente scura, e della stessa maniera debbono avere il cappuccio, con scapolare ad esso attaccato, il quale avanti e dietro scende fino alla metà delle coscie circa, e nell'estremità è tondo, tutto legato con cordone di lana dello stesso colore annodato in cinque luoghi, ed a loro beneplacito possono servirsi del mantello, simile nella materia e colore alla tonaca ed allo scapolare. Portavano a loro elezione i zoccoli o i sandali di corda, di giunchi o di altre erbe, ma dai primi del secolo XVII incedono calzati per dispensa, costretti a ciò dalla continua vita quaresimale, che sembrava incompatibile colla nudità de'piedi, come asserisce il padre Baldassare d'Avila generale dell'ordine, nel suo libro intitolato: Manipulus minimorum. Gli oblati ed i laici devono portare la tonaca. la quale scende fino alla meta delle gambe, dello scapolare la parte sola anteriore col cappuccio, nel loro cordone hanno da esservi quattro nodi soli, e possono porta-

re un mantello della lunghezza dell'abito. Sino dal secolo passato tanto i sacerdoti che i laici vestono di saia nera, portano le maniche della tonaca larghe quasi come quelle della cocolla monastica, e fanno uso del cappello ecclesiastico. I sacerdoti recitano l'uffizio divino secondo il rito romano, ma senza cauto, ed i frati laici dicono trenta Pater ed Ave pel mattutino, dieci per le laudi, ed altrettanti pel vespero, aggiungendo alle ultime Ave il Gloria Patri. Recitano altri dieci Pater ed Ave per l'uffizio dei morti, col Requiem in fine dell'ultima di queste. Gli oblati ne dicono pel mattutino venti, per le altre ore cinque, come ancora per l'uffizio de'morti, terminando sempre o col Gloria o col Requiem. Altre molte cose prescrisse il fondatore nella regola a'suoi frati, come la frequente orazione, il silenzio in ogni tempo nella chiesa, nel chiostro, nel dormitorio, nel refettorio mentre si mangia, ed in tutti i luoghi dall'ora di compieta fino a prima del di seguente. Nell'osservanza della vita quaresimale proibì non solo mangiar carne, ma ancora ova, ogni sorta di latticini, e tuttociò che dalla carne deriva, anco fuor di convento, tranne i casi d'infermità grave. A tale effetto vi sono ne'conventi due infermerie, la claustrale ove si mangia di magro, e l'esteriore ove si mangia di grasso. Oltre i giorni prescritti dalla Chiesa, i chierici ed i laici digiunano dal Iunedì di quinquagesima sino a Pasqua, e dalla festa d'Ognissanti sino a Natale, e in tutti i mercoledì e venerdì dell'anno, eccettuato il Natale. Gli oblati digiunano ogni venerdì, e dalla festa di s. Caterina sino a Nata-

le. Ogni anno i minimi eleggono nel giorno della dedicazione di san Michele i superiori locali col titolo di correttori, nè possono esercitare l'uffizio più d'un anno, facendosi la elezione dai religiosi de'rispettivi conventi. Questo ordine illustre, diffuso quasi in tutte le provincie del mondo cattolico, che dal suo istitutore ebbe per divisa il motto Carità, sino alle ultime vicende formavasi delle assistenze e nazioni di Francia, Spagna ed Italia, Esso ha dato alla Chiesa diversi santi e uomini rispettabili per pietà, dottrina e diguità ecclesiastiche, vescovili ed arcivescovili. Del fondatore e dell'ordine scrissero Ippolito Marracci, Benedetto Gonone, Francesco Lanov nelle croniche di esso, gl'istorici degli ordini religiosi, oltre Luigi Doni d'Attichy, Storia generale degli ordini de' minimi. Il p. Bonanni riporta la figura di un religioso minimo, nel Catal. degli ordini rel. p. 80, ed il Capparroni la riprodusse nella sua Raccolta. Il generale ed il procuratore generale risiedono in Roma. Al presente è generale il reverendiss. p. Gaspare Montenero consultore de'riti, e procuratore generale il reverendiss. p. Paolo Piazzoli. I minimi hanno in Roma attualmente le quattro seguenti chiese.

Chiesa di s. Francesco di Paola, nel rione I Monti. Abbiamo dal diarista Valesio, che Giovanni Pizzullo di Regina diocesi di Bisignano, canonico di s. Lorenzo in Damaso, a' 21 febbraio 1623 comprò sull' Esquilino e alle Carine dal duca Gio. Giorgio Cesarini (meglio si dica dal suo figlio Giuliano II) per scudi 12,500 un palazzo presso s. Pietro in Vincoli, che il Ratti,

Della famiglia Sforza t. II, p. 291, chiama considerabile, con giardino, e descrive come un museo quando era proprietà di Gio. Giorgio. Il Pizzullo donò il palazzo ai minimi della sua nazione calabresi, nel quale stabilirono il collegio degli studi, fabbricandovi una chiesa al loro santo, secondo la mente del testatore, tutti i cui beni ereditarono, ponendo per gratitudine nel 1646 a destra dell'altare maggiore quella iscrizione che riporta il Martinelli a p. 446, Roma ex ethnica sacra. Siccome i minimi aveano la chiesa de'ss. Sergio e Bacco ai Monti, ora de'monaci basiliani ruteni, nel trasferirsi nella nuova chiesa ottennero da Gregorio XV, oltre l'approvazione del collegio, che vi riducesse il jus parrocchiale che godevano nell'altra, e durò parrocchia sino al 1824 in cui la soppresse Leone XII. Il Piazza nell' Eusevologio romano tratt. XI, cap. VI, discorre del legato Pizzulli a s. Francesco di Paola, onde collocare ogni anno due donne cadute in peccato nel monastero delle convertite, con cento scudi per cadauna. Parla ancora del collegio che doveva essere di 30 studenti religiosi, co' maestri ed altri, e dell'entrate pel loro mantenimento e per l'uffiziatura della chiesa, mediante l'eredità dell'encomiato benefattore. Nel tratt. XIII, cap. XXII, dice il Piazza, che cospicua ne divenne la libreria pei libri legali e copiosi mss. regalati dal calabrese d. Carlo Selvago di Terranuova, pubblico lettore in legge nell' università romana; poi Pietro Moretti romano vi aggiunse tutti i suoi libri di medicina e di altre materie e scienze, per cui divenne utile, rinomata e di ornamento al convento. Ridolfino Venuti, Roma moderna p. 95, riferisce che il convento venne restaurato, e la chiesa nobilmente riedificata dalla summentovata Aldobrandini-Pamphili romana, con architettura di Gio. Pietro Morandi: la facciata però fu compita più tardi, come diremo. Nel secolo passato, verso il 1760, per opera del p. Francesco Zavaroni da Montalto generale dell' ordine, fu rifatto magnificamente il convento, accrescendovi il fabbricato rivolto a settentrione col disegno di Luigi Berettoni allievo del Sassi, non che rimodernata la chiesa, decorandola della elegante facciata esterna, come afferma il Vasi nell' Itinerario. L'altare maggiore è architettura di Gio. Antonio de' Rossi: vi è un grandioso panno fatto di stucco, tinto di color di bronzo, che di qua e di là con belle cascate, sostenute da vari angeli della stessa materia, forma come un gran padiglione. Nel primo altare a destra la s. Anna è di Filippo Luzi, e la volta a fresco di Onofrio Avellino napoletano. Nel secondo il quadro è copia d'uno che sta nel coro, e rappresenta s. Francesco di Paola: i laterali e la volta sono di Giuseppe Chiari, il quale espresse in uno il santo che risuscita i muratori caduti dalla fabbrica, e nell'altro il santo che fa gli occhi, il naso e la bocca ad un bambino che n'era nato privo. Il quadro di s. Francesco di Sales nella terza cappella, ed i laterali, sono di Antonio Grecolini. Il deposito sulla porticella di Lazzaro Pallavicini fu eretto da Benedetto XIV, per avere con singolare umiltà ricusato il cardinalato, con architettura del cardinal Fuga, e col busto scolpito dal Corsini, Dall' altra banda nell' al-

tare di s. Michele, Stefano Portigini dipinse l'arcangelo, e Giacomo Triga i laterali. La cappella seguente ha la Concezione ed altre pitture di Stefano Pozzi, il quale dipinse pure la volta ed i laterali dell'ultima che ha il quadro di s. Giuseppe di Avellino: nella precedente cappella il b. Nicola è del palermitano Manno. La bella sacrestia e la camera del capitolo furono architettate da Filippo Breccioli: nella sacrestia lo sfondo della volta è stupenda opera di Sassoferrato. Delle lunette, nelle quali è dipinta la vita del santo, quattro sono a olio di Agostino Masucci, e tre di Filippo Luzi; vi dipinse pure Pietro Argenvilliers. Nella cappellina contigua, il Cristo morto è di Francesco Cozza, i laterali e la volta sono del Pozzi. La festa del santo titolare vi si celebra a' 2 aprile, ed ogni quattr'anni il senato romano fa alla chiesa l'oblazione del calice d'argento.

Chiesa di s. Andrea delle Fratte, nel rione III Colonna, con parrocchia. Dicesi delle fratte dal nome della contrada, perchè al dire del Panciroli, Tesori nascosti, anticamente era fuori della città, o perchè fino al secolo XV fu coperta di orti cinti di fratte o siepi, e però collina degli orticelli si chiamò il vicino Monte Pincio a piè del quale sorge. Il Panciroli chiama assai antica la chiesa, e nel 1600 era già parrocchia con compagnia del ss. Sagramento; aggiunge che ricevutala i minimi nel 1585 da Sisto V, ottennero licenza di edificarvi il contiguo convento. Il Venuti narra che la chiesa era stata prima posseduta dalla nazione scozzese, con ospedale incontro rifatto da Gregorio XIII, ora ora-

torio della confraternita parrocchiale, la quale nel 1618 acquistò il sito dagli scozzesi. Dopo la pretesa riforma avendola abbandonata gli scozzesi, dal 1574 in poi l'uffiziò una confraternita sino a Sisto V memorato, sebbene era divenuto patronato della romana famiglia del Bufalo de' marchesi di Fighine, la cui arme si vede in rilievo sulla porta maggiore. Inoltre il Venuti riferisce che Leone XI, eletto nel 1605, avea ordinato la riedificazione 'della' chiesa dai fondamenti, ma visse 27 giorni. Nella iscrizione però che si legge nella chiesa si dice che nel 1612 il marchese Ottavio del Bufalo Cancellieri intraprese di riedificarla così magnifica come oggi si vede; l'iscrizione viene riportata a p. 57 dal Martinelli, il quale opina che la chiesa si chiamasse inter hortos, de Ursis in Pincis, et de frattis in Vico nemorensi, essendovi stato trasportato il jus parrocchiale di san Giovanni della ficoccia del collegio de' maroniti. La fabbrica restò in varie parti imperfetta, e specialmente nel campanile che non fu mai intonacato, e nella parte superiore della facciata, che finalmente nel 1826 venne compita con semplice architettura sotto la direzione dell'architetto Pasquale Belli, coi denari lasciati dal celebre cardinal Consalvi a tal uopo. Il Venuti scrive che Ottavio morì poco dopo che s'incominciò l'opera, lasciando fondi per proseguirla. Architetto di tale riedificazione si vuole Gaspare Guerra da Modena, altri dicono il filippino p. Gio. Battista Guerra, che presiedè a quella di sua congregazione. Dopo la sua morte il compimento fu affidato al Borromino, il quale fece la cappella della cro- .

ciata, la tribuna, la cupola ed il bizzarro campanile che oscilla visibilmente al suono delle campane, e che descrive il Cancellieri a p. 176 delle sue Campane, ove produce un brano del Diario del Valena, dal quale apparisce che Gregorio XIII diè la chiesa ai minimi calabresi ch' erano al convento del Pincio coi francesi. Il campanile restò imperfetto, quanto all'intonacatura; e nemmeno le altre opere del Borromino ebbero termine. L'interno è d'una sola nave a croce latina, ed il pavimento di scelti marmi lo fece fare il duca d. Giovanni Torlonia. La tribuna, la cupola e le lunette furono dipinte a fresco da Pasquale Marini, e fu la sua prima opera. L'altare maggiore ha un quadro a fresco rappresentante il martirio dell'apostolo s. Andrea, dipinto da Lazzaro Baldi: quello a sinistra è di Gio. Battista Lenardi; quello a destra lo colorì in 24 giorni Francesco Trevisani. Nella prima cappella a sinistra le pitture a fresco si attribuiscono ad Avanzino Nucci. La cappella seguente degli Accoramboni è ornata riccamente di marmo nero, e contiene due medaglioni co' ritratti di prelati di quella famiglia; essa è consacrata al Crocefisso. Nella terza cappella Lodovico Gimignani dipinse il quadro rappresentante s. Michele. Dice il Venuti che la cappella era dedicata a s. Oliva, e che i religiosi sostituirono alla sua immagine quelle dell' Immacolata Concezione, di s. Michel arcangelo, e di s. Caterina da Siena. In questo altare apparve la ss. Vergine a' 20 gennaio 1842, e quale la rappresenta il maestoso quadro erettovi, ad Alfonso Maria Ratisbonne, ricchissimo ebreo di Strasburgo, il quale girando per la chiesa vide tutto ad un tratto sparire l'edifizio, ed una luce abbagliante che tutto il circondava: fu trasportato, senza saper come, innanzi l'altare di s. Michele, da dove appunto usciva la luce, ed alzañdo gli occhi vide sull'altare medesimo, bella e raggiante Maria Immacolata della Medaglia benedetta (Vedi) (la quale portava al collo. postagli per convertirlo dal barone Bussierre), che colla mano gli fece segno d'inginocchiarsi, come obbediente eseguì. Fu quindi sollevato piangente, e di repente abbracciò il cristianesimo. A' 30 di detto mese ricevette il battesimo, la cresima e la comunione dal vicario cardinal Patrizi nella chiesa di Gesù, indi vestì l'abito de'gesuiti in Francia. Non può abbastanza esprimersi la fervida divozione della popolazione di Roma e di oltremonti; verso la ricordata immagine, eguale a quella comparsa a Ratisbonne; la cappella è divenuta un santuario assiduamente frequentato dalla venerazione de' fedeli, che continuamente ricevono innumerabili e segnalatissime grazie dalla dispensatrice gran Madre di Dio. Il quadro della cappella seguente, di Maria Vergine ed alcuni santi, fu colorito da Giuseppe Cades. La guinta cappella ha un quadro di s. Giuseppe del Cozza. Segue la cappella della crociata, dedicata a s. Anna, non ancora compita e architettata dal Vanvitelli: il quadro è di Giuseppe Bottani che vi effigiò la santa, essendo del Maini la statua sotto l'altare, altri dicono del Pacetti, e rappresentante il transito di essa. La cappella incontro è dedicata a s. Francesco di Paola, ricca di marmi e bronzi, architettata da Filippo Barigioni; i due angeli

cogl' istromenti della passione dell'altare maggiore e della crociata sono del Bernini, che scolpiti pel ponte s. Angelo. Clemente IX onde non esporli all' intemperie, li mise a disposizione del nipote cardinal Jacopo Rospigliosi, il quale come protettore de' minimi li fece collocare nel detto luogo. Il s. Francesco di Sales e la b. Giovanna di Valois nella cappella seguente è di Francesco Romolo: l'altare è ornato con due colonne di porta santa. Il quadro dell'altare che segue, rappresentante s. Carlo e s. Francesca romana, in un ai laterali, è del Cozza. Finalmente la cappella del battisterio la dipinse il Gimignani, tranne i laterali di Bellavia siciliano e di Domenico Jacovacci. Vi sono in questa chiesa i depositi di vari personaggi ed artisti, fra' quali sono notabili: il deposito del cardinal Carlo Calcagnini, scolpito dal Bracci; quello del cardinal Pier Luigi Carafa, eretto con disegno del Posi; quelli della duchessa d'Avello, e del cav. Queirolo; quello di Nicolò Simone de' duchi di Baviera, morto nel 1734; quello del nipote del re di Marocco (Vedi): Sonovi pure memorie sepolcrali dell' archeologo Giorgio Zoega, del filologo Girolamo Amati, del matematico Gioacchino Pessuti, de' pittori Gimignani, Oreste Kiprenskoi russo, de la Roche francese, della celebre pittrice Angelica Kauffmann, e dello scultore Schadow. Nella bella e nitida opera con eleganti incisioni: Monumenti sepolerali eretti in Roma agli uomini celebri per scienze, lettere ed arti, visitati da Oreste Raggi, disegnati dal cav. architetto F. M. Tosi tenente d'artiglieria, Roma 1846, tipografia Monaldi; nel volc

III che 'tali chiarissimi signori gentilmente si compiacquero dedicarmi sono riportati e descritti egregiamente i monumenti della Kaustmann, di Pessuti, Amati, Zoega, Gmelin, ec. Nella sagrestia la volta fu dipinta da Giacomo Triga, ed il Crocefisso sull'altare dal Gimignani. Nel chiostro dell' annesso convento vi sono pitture a fresco in cui sono espressi i fatti della vita di s. Francesco di Paola: alcune lonette sono del Cozza, unà di Francesco Gherardi, le altre di diversi artisti: parecchi hanno sofferto.

Chiesa di s. Salvatore in Corte o s. Maria della Luce, nel rione XIII Trastevere, con parrocchia. Della sua denominazione ed altre notizie, come del suo storico rettore della medesima, ne parlammo al suo articolo, e nel vol. XXI, p. 35 del Dizionario; altre qui ne aggiungeremo. Che ivi fosse stata corte o curia, o tribunale o carcere, si può vedere anche il Nardini p. 472, Roma antica, ed il Martinelli, Roma ex ethnica sacra p. 298: il Venuti p. 1024 dice che tal curia fu chiamata il tribunale di Aurelio, e che forse prese come altre il nome dalla famiglia de Curtibus, rappresentando le antiche pitture dell'altare maggiore la morte di san Pimmenio o Pigmenio suo primo parroco, e maestro di Giuliano l'apostata, descritta dal Mauro; aggiunge che ivi si venerano i corpi de'ss. Pimmenio, Pollione e Melice martiri, e le reliquie di s. Bonosa fondatrice dell'antichissima chiesa del III secolo. Pietro Bombelli nella Raccolta dell'imm. coron. dal cap. di s. Pietro, t. IV, p. 141, descrive l'invenzione e manifestazione della Madonna della Luce. Ne' primi del 1730 passando un cieco pel vicolo delle Mole vicino alla chiesa, entrò nel pian terreno di casa rovinosa, ove cadendo sassi e cementi, rivolgendosi verso la parete prodigiosamente riacquistò la luce in vedere su di essa l'immagine di Maria col Bambino cinta di straordinario splendore. Per un movimento naturale esclamò luce, luce, invitando pieno di giubilo quelli del vicinato ad ammirare il portento e la grazia ricevuta, laonde grandissima e universale fu la sorpresa, e rapidamente ne fu piena Roma. Subito accorsero ciechi, storpi ed infermi, e furono prontamente esauditi dalla discoperta immagine, che alla meglio si ornò per la pubblica venerazione. I minimi bramosi di trasportarla in questa chiesa, ne segarono il muro con licenza del cardinal vicario, ed agli 8 agosto solennemente la collocarono vicino alla porta maggiore in apposito altare, ove la pietà de' romani accorse a tributarle omaggio e copiose oblazioni, colle quali si potè rifabbricar la chiesa minacciante rovina, per cui si spesero più di 15,000 scudi. Indi la miracolosa immagine chiamata della Luce da quanto si è detto, fu trasferita con nobili fregi nella tribuna dietro l'altare principale, ov'è in gran venerazione, e si scuopre ogni sabbato, e in tutte le feste, con divote pratiche e concorso di popolo.

Chiesa di s. Giovanni a porta Latina (Vedi).

Del secondo e terz'ordine de'minimi.

Minime o Paolotte monache. Superiormente si riferì che s. France-

sco di Paola non solo compose la regola pei religiosi, ma ancora per le monache, e per le persone dei due sessi che avessero voluto abbracciare l'istituto de' minimi, onde viene ad essere egli fondatore di tre ordini. La regola però delle monache, le quali compongono il secondo ordine, fu l'ultima delle tre composte dal santo, scritto prima quella delle persone d'ambo i sessi o terziari costituiscono il terz' ordine. Avendo s. Francesco mandato nella Spagna il p. Germano Lionet con alcuni altri de' suoi frati per istabilirvi l'ordine de' minimi, d. Pietro di Lucerna Olit non contento di aver fondato un convento di questi nella città di Andujar, con Maria Alfonsa sua moglie diede ancora la sua propria casa per convertirla in un monastero di religiose del medesimo ordine, e due sue nipoti Maria e Francesca, nate dalla figlia Elena, furono le prime a vestirvi l'abito nel 1495, dato loro dallo stesso p. Germano, sottoponendosi al governo del p. Giovanni del Bosco: la chiesa di questo primo monastero fu dedicata a s. Elena. Non avevano in quel tempo regola particolare, perchè s. Francesco per le monache la compose nel 1506 in cui Giulio II l'approvò con quelle del primo e terzo ordine, colla bolla Inter caeteros. Nel 1505 il santo in segno di affezione verso tali vergini, ch' erano allora otto, mandò a ciascuna una corona, dono che soleva fare agli amici e benefattori dell'ordine. Queste corone sono state la sorgente di moltissimi prodigi, per la benedizione che gli compartiva il santo, per facoltà concessa di benedir corone e candele da Sisto

IV, allorchè si recò in Francia. Le religiose di detto monastero da principio furono soggette al correttore del convento d'Andujar, ma poi s. Francesco le sottopose all'obbedienza del provinciale di Spagna. onde in appresso si moltiplicarono con molti monasteri non solo in quel regno, ove se ne contarono undici, ma in Francia nel 1621, ed in Italia. La regola delle monache è poco diversa da quella de'religiosi, nè differisce se non nelle cose necessarie alla diversità del sesso. Hanno esse per conseguenza anche il voto di perpetua vita quaresimale, le medesime osservanze de' digiuni. silenzio, orazione e altre cose che si osservano dai minimi. Vi ha differenza tra i correttori e le correttrici, perchè i primi si eleggono ogni anno, le seconde ogni tre. Nel rione Monti alla Suburra presso il bel convento de' minimi, nel 1730 fu fondato un monastero di paolotte da suor Maria Diomira, e con architettura di Francesco Fiori la contigua chiesa de'ss. Gioacchino e Francesco di Paola, come si ha dall' Itinerario del Vasi. In questa chiesa nel 1780 fu sepolto nella cappella del Crocefisso da lui fondata, monsignor Vittorio Giovardi di Veroli, decano de' votanti di segnatura, e deputato vigilantissimo delle religiose. Il p. Luigi Doni, che fu poi vescovo di Rietz, nella storia generale di questo suo ordine descrive le vite di alcune monache minime spagnuole e italiane, morte in concetto di santità, alle quali si debbono aggiungere altre francesi, tra le quali suor Gabriella Touquart di Gesù Maria, che dal terz' ordine passò al secondo. fondando di questo un monastero nella città di Abbeville, di cui ella . fu fatta correttrice, e dopo avervi dimorato molti anni negli esercizi di pietà e mortificazione continua. morì santamente nel 1630: il monastero di Soissons fu il secondo monastero eretto in Francia, ed entrambi furono approvati da Gregorio. XV nell'anno 1623. L'abito delle religiose minime è simile a quello de' religiosi dell' ordine; e sul velo bianco ne portano altro nero. Il p. Bonanni nel Catalogo delle vergini consacrate a Dio, ne riporta la figura a p. 57, riprodotta nella Raccolta dal Capparroni, e dice che nelle croniche del p. Lanovio, e nel cap. II della vita del fondatore, d'Isidoro toscano pag: 404, si parla delle monache paolotte. Abbiamo: Costituzioni delle rev. monache di s. Francesco di Paola della città di Roma.

Terz' ordine. Pel tempo in eui san Francesco l'istituì questo dovrebbe chiamarsi secondo, poichè il santo molto prima di portarsi in Francia stabilì in Calabria un modo di vivere per le persone dell' uno e l'altro sesso, viventi nel secolo. Rilevasi dai processi di sua canonizzazione, aver il santo in Calabria distribuito a diversi secolari il cordoncino ch'è la divisa del terz' ordine. Dai medesimi pure apparisce che andando il fondatore in Francia e passando per Altiglia vi lasciò una comunità di terziarie in numero di diecisette, le quali avevano per correttrice certa Perna, e per direttore il sacerdote Serra parimenti terziario. Non è però certo che il santo formasse per questi in Italia alcuna regola, ma non può negarsi che gli esempi della sua santissima vita, e le esortazioni che da lui e da' suoi religiosi si facevano a quelli che si affida-

vano alla di lui direzione, servissero loro di regola e di statuti, finchè nel 1501 compose pel terz'ordine la regola che approvò Alessandro VI nel 1502, e confermò Giulio II nel 1506, insteme a quelle del primo e secondo, formandone tutto un corpo. Questa regola contiene sette capitoli: primieramente prescrive ai fratelli e sorelle, terziari e terziarie, l'osservanza de' comandamenti di Dio e della Chiesa. I chierici devono recitar l'uffizio divino, e gli altri dire pel mattutino sette Pater ed Ave; altrettanti per le laudi, cinque pel vespero, tre per la compieta e per ognuna delle altre ore canoniche, con aggiungere in fine ogni volta il Gloria Patri, ed ogni giorno tre altri Pater ed Ave, e dopo l'ultima il Requiem pei defunti. I terziari e le terziarie debbonsi confessare da' sacerdoti loro assegnati dal correttore generale dell'ordine, e comunicarsi nel giovedì santo, Pentecoste, Assunta e Natale. Sono obbligati ascoltare la messa con divozione, pagar le decime dovute ai curati, astenersi da impieghi indecenti, non intervenire a festini ed altre vanità. È loro vietato mangiar carne dalla festa di s. Lucia sino a Natale, ne' tre giorni precedenti alle comunioni prescritte, e in tutti mercoledì, potendo i confessori dispensare, come dal digiuno, in altre opere pie. Sono in libertà di osservar la vita quaresimale, devono però vestire d'un colore quasi simile a quello de' minimi, cingendosi di un cordone con due soli nodi, che ricevono dal correttore, nelle cui mani, se vogliono perseverar nell'ordine, debbono poi far la professione, purchè abbiano compiti quindici anni d'età. I superiori

maggiori de' minimi, ne' luoghi ove esiste il terz'ordine, deputano un correttore ed una correttrice, prinpal cura de' quali è il conservare in perfetta amicizia gli ascritti, che si devono amare quali fratelli e sorelle, visitandoli nelle infermità e consolandoli nelle afflizioni. In Toledo furono istituite terziarie claustrali viventi in monastero con voti solenni, che terminarono per estrema povertà, ed alcune fiorirono per santità di vita. Ora il terzo ordine de' minimi comprende solo secolari de' due sessi, che in alcuni paesi vestono come i religiosi e le monache. Tra di essi molti furono illustri per nobiltà e pietà, come la b. Grazia da Valenza, s. Francesco di Sales, ed altri servi di Dio, come s. Giovanni di Dio, s. Vincenzo de Paoli, e la b. Giovanna di Valois, fondatori di altri ordini; inoltre furono terziari Luigi XI, Carlo VIII e Luigi XII re di Francia.

MINIO GIOVANNI, Cardinale. Giovanni Minio da Morrovalle, nella diocesi di Fermo, professò nell'ordine francescano, dove divenuto celebre dottore di teologia, fu trascelto da Nicolò IV a lettore del palazzo apostolico, e poi dai suoi frati nel capitolo tenutosi in Anagni nel 1296, a cui volle trovarsi presente Bonifacio VIII, venne a voti concordi eletto generale del suo ordine, cui studiossi di richiamare all' antica disciplina. Nel tempo del suo generalato s. Lodovico vescovo di Tolosa, primogenito di Carlo II re di Napoli, professò nelle di lui mani la regola di s. Francesco nel convento di Araceli di Roma nella vigilia di Natale 1296. Per ordine di Bonifacio VIII si trasferì a Gant in compagnia del

domenicano Boccasini, poi Papa Benedetto XI, per confermar la tregua fissata per due anni da Carlo II, tra il re di Francia e Guido conte delle Fiandre. Questa commissione l'adempì con tanta soddisfazione del Papa, che a' 15 dicembre 1302 lo creò cardinale vescovo di Porto, confermandolo nel governo dell'ordine, col titolo di vicario generale, fino al nuovo capitolo, ed inoltre lo dichiarò protettore dell'ordine medesimo, e legato in Francia. Trovossi presente ai conclavi di Benedetto XI e Clemente V, e nel concilio di Vienna con argomenti tolti dalla teologia, difese con eguale impegno e successo la memoria di Bonifacio VIII. Morì nel 1312 in Avignone, ove Clemente V avea trasferito la residenza pontificia, ed ebbe sepoltura nella chiesa del suo ordine. Per mezzo di Giotto, famoso pittore, fece esprimere al vivo i principali tratti della vita di s. Francesco nel convento d'Asisi in trentadue pitture. La vita del cardinale fu scritta da Isidoro uomo celebre.

MINISTRI DEGL'INFERMI, o CROCIFERI, chierici regolari, ordine religioso. Ne fu fondatore s. Camillo de Lellis (Vedi), nato a' 25 maggio 1550 in Bucchianico diocesi di Chieti, da famiglia illustre, Sua madre avea 60 anni quando lo partorì, e prima di darlo alla luce sognò di avere in seno un fanciullo con una croce in petto, cui si univano altri fanciulli ornati del medesimo segno. Il padre come militare poca cura si prese di sua educazione, onde imparò appena a leggere e scrivere, ma bensì si diè al giuoco. D'anni 18 si arrolò nelle milizie venete col genitore, il quale essendo morto pres-

so Loreto, rimasto Camillo solo perchè aveva eziandio perduta la madre, non potè condursi a Venezia, anche per essersi impiagate le gambe. Curandosi in Fermo concepì abborrimento pel mondo, e vocazione di vestir l'abito francescano. A tale effetto si recò in Aquila, ove lo zio era guardiano del convento di s. Bernardino, ma non volle riceverlo. Allora Camillo risolvette portarsi in Roma, e curarsi nell'ospedale di s. Giacomo, ove fu ammesso come inserviente alla cura degl' infermi, indi però licenziato, pel suo naturale focoso e dedito al giuoco. Tornò pertanto ad ascriversi nel 1560 alle milizie venete, ma per la guerra terminata co' turchi, presto venne licenziato. Ridotto in miseria, trovò rifugio dai cappuccini di Manfredonia, che l'impiegarono alla costruzione d' una fabbrica. Frattanto Dio avendolo illuminato, nel giorno della Purificazione fu accettato per frate laico; ma scorso poco tempo lo lasciarono in libertà per la riapertura d'una piaga. Tornò in Roma all'ospedale di s. Giacomo per la cura, e si rese di edificazione a tutti pel cambiamento di vita. Guarito che fu, volle far ritorno in Mansredonia tra' cappuccini, ove poco restò rinnovandosi il suo male. Risoluto di darsi tutto a Dio, e consacrarsi interamente al servigio degl' infermi nell' ospedale di s. Giacomo, si recò nuovamente nella capitale del cristianesimo. Gli amministratori dello stabilimento gli assidarono l'uffizio di economo, che esercitò con fedeltà e diligenza. Il suo spirito essendo agitato pel voto fatto di entrare nell'ordine di s. Francesco, provò d'essere ammesso tra' cappuccini e minori osser-

vanti, i quali lo rifiutarono a cagione della piaga che gli restò finchè visse. Allora designò d'istituire una congregazione di persone secolari, pel servigio degli ammalati poveri, massime nell'ultima agonia, avendone osservato il grave bisogno nell'ospedale stesso; laonde nel 1582 si unirono a lui Bernardino Norcino della Matrice, Curzio Lodi aquilano, Francesco Profeta di Randazzo, Lodovico Aldobelli e Benigno. Si adunavano ogni giorno in un piccolo oratorio da loro eretto nell'ospedale, ove recitavano preci e facevano meditazioni. E inesprimibile come Camillo, avente a confessore e consigliere san Filippo Neri, s'inoltrasse nella via della perfezione, e con quanta fortezza d'animo, sublime carità, amore e pazienza assistesse agl'infermi in tutti i loro bisogni anco spirituali, e con quanto fervore si esercitasse nelle virtù. Il demonio invidioso di tanto bene. mosse i superiori dell'ospedale a ordinare che l'oratorio fosse disfatto; però Dio consolò il suo servo, esortandolo a perseverar nell'impresa, ed assicurandolo di assistenza. Animato dal divino patrocinio, stabilì di formar la sua congregazione fuori dell' ospedale, e per consiglio di un amico si determinò ad ordinarsi sacerdote, per meglio giovare agli ammalati, ed aver più seguaci che l'aiutassero, poichè il suo fine principale era quello assistere negli estremi della vita i moribondi, e di aiutarli a rendere piamente l'anima a Dio.

Persuaso Camillo ch' eragli necessaria la lingua latina, non si vergognò d'anni trentadue di andare ad impararla dai gesuiti nel collegio romano, in mezzo ai fanciulli. In poco tempo profittò tanto nello studio, che avendole pia persona assegnato una pensione di 36 scudi, fu ordinato sacerdote. Poco dopo i superiori dell'ospedale gli conferirono l'uffiziatura della chiesa di santa Maria dei Miracoli al Popolo, ove il santo credendo poter liberamente dar principio alla sua congregazione, rinunziò all'impiego di economo; nel settembre 1584 prese possesso di tal chiesa, e ordinò a' suoi compagni vestire abiti ecclesiastici con assenso di Gregorio XIII. Poco restò in questo luogo, perchè essendosi malato l'abbandonò co' compagni e prese casa alle Botteghe oscure, continuando l'assistenza degl'infermi. Crescendo mirabilmente la sua congregazione, che dicevasi del p. Camillo, determinò che si chiamasse degli assistenti o ministri degli infermi. Sisto V per l'utile grande che derivava dal nuovo istituto, l'approvò colla costituzione Exomuibus, a' 18 marzo 1586, Bull. Rom. t. IV, par. IV, p. 191, e permise agli alunni di essa di vivere in comunità, di fare i voti semplici di povertà, castità e obbedienza, ed il quarto di assistere i moribondi, eziandio in tempo di peste. Diede loro 'altresì licenza di eleggere un de loro sacerdoti per superiore, il quale non potesse esercitar l'uffizio che per tre anni, e di questuare per la città. Agli 8 aprile fu eletto in superiore s. Camillo, il quale subito prese un compagno e andò per Roma a chieder l'elemosina, ma non trovò che un pane ed alcune frutta. Il cardinale Vincenzo Laureo vescovo di Mondovi è protettore della congregazione, la cui conferma avea ottenuta da Sisto V, ottenne pure a' 26

giugno un breve in cui si permise al fondatore ed a' suoi religiosi di portare sui loro abiti una croce di color tanè, per distinguersi dagli altri chierici regolari. Non avevano essi allora nè chiesa nè oratorio, e perciò erano costretti ogni giorno ad uscire, per andare a celebrare o ascoltare la messa nella chiesa de' gesuiti, ove eletto avevano anche il loro confessore. Abbandonata la casa alle Botteghe oscure, ottennero con alcune condizioni dall'arciconfraternita del Gonfalone la chiesa di s. Maria Maddalena con alcune case contigue, che poi fecero rifabbricare magnificamente al modo che si dirà. Si aumentò quindi il loro numero, e s. Camillo passò a fondare una casa in Napoli, conducendo seco dodici compagni. Il cardinal Gio. Evangelista Pallotta gliene esibì un'altra da farsi in Bologna; ma il santo non potè accettare, perchè molti de' suoi discepoli per mancauza di patrimonio, non si potevano ordinar sacerdoti. Si pensò a ciò rimediare con ottenere da Sisto V di erigere la congregazione in ordine regolare, e ne parlarono al Papa i due cardinali Laureo e Pallotta, il quale ne diè incombenza alla congregazione de' riti, Per sua morte Gregorio XIV col breve Illius, del 21 settembre 1591, Bull. Rom. t. V, par. I, p. 306, approvò la loro maniera di vivere stabilita dal fondatore, il quale ordinava che la povertà de'suoi fosse come quella degli ordini mendicanti. Prescrisse che si eleggesse un prefetto generale il cui usizio sosse perpetuo, con quattro consultori pure perpetui, cioè durante la vita del presetto generale; che subito eletto il generale facessero nelle sue mani i vo-

ti solenni di povertà, castità, obbedienza, e di assistere i moribondi : che il numero de' fratelli laici fosse maggiore di quello de sacerdoti; che dimorando giorno e notte negli spedali a cura degli infermi, non prendessero altra ricompensa che quella spontaneamente offerta dai superiori degli spedali; e che si destinasse una casa pel noviziato. Nello stesso breve Gregorio XIV li esentò dalla giurisdizione de' vescovi, sottoponendoli immediatamente alla santa Sede, e li dichiarò partecipi de' privilegi de' benedettini, mendicanti, gesuiti, cano-

nici e chierici regolari.

Innocenzo IX deputò Paolo Alberi arcivescovo d'Epidauro, a ricevere la professione dal fondatore, il quale ricevè poi quella de' suoi religiosi agli 8 dicembre 1501. Dopo tal solenne professione si accese maggiormente la carità del santo verso gl' infermi, e nel mese di marzo 1502 ottenne nuova conferma dell'ordine da Clemente VIII, che agli antichi aggiunse nuovi privilegi. Nel medesimo anno morendo il cardinal Laureo, assistito da s. Camillo, lasciò l'eredità ai ministri degl'infermi. Quindi il santo passò a Napoli ed a Loreto, e tornato in Roma coi beni della conseguita eredità soddisfece i debiti contratti per la fabbrica della casa, e poscia si applicò a dilatar l'ordine, che introdusse ancora in Milano con assumersi la cura dell' ospedale. Radunò dipoi il capitolo generale in Roma, dove furono eletti quattro consultori, col carico di stendere le costituzioni, per servire di regola a tutta la congregazione, e nel 1599 vi convocò il secondo, in cui essendo stato ammesso il di lui progetto di assistere i malati negli spe-

dali, furono compilati nuovi regolamenti, approvati da Clemente VIII nel 1600, colla bolla Superna dispositione, de' 29 dicembre, Bull. Rom. t. V, par. II, p. 325; nella quale bolla furono riformate molte ordinazioni che si trovano nel summentovato breve di Gregorio XIV, fra le quali fu tolta la perpetuità al generale e consultori. Tuttavolta i religiosi lasciarono in seguito questo impiego, ed in altro capitolo generale, adunato in Roma nell'ottobre 1607, s. Camillo rinunziò la carica di superiore, che fu conferita al p. Biagio Opperti, prima col titolo di vicario generale, e poi in un altro capitolo tenuto nel 1608 con quello di generale. Sciolto il fondatore da ogni imbarazzo si diede tutto all'orazione, agli esercizi di carità, ed alla penitenza e mortificazione, dalle quali oppresso, e ricevendo il s. Viatico dal cardinal Ginnasi protettore dell'ordine, volò al paradiso in Roma ai 14 luglio 1614, d'anni 64, un mese e venti giorni, e fu onorevolmente sepolto nella sua chiesa di Maddalena, dove illustrato da Dio con moltissimi miracoli è in gran venerazione il suo corpo. Egli avea fondato case dell' ordine anche a Bologna, Genova, Firenze, Ferrara, Messina, Mantova ed altri luoghi, come in Ungheria. A Napoli, in Nola, in Roma ed altrove, fu spettacolo di carità nell' assistere gli appestati, come lo furono i suoi figli allora e dopo, pieni del suo eroico spirito. Non solo il sauto prendeva viva cura dell'anima, ma anco del corpo degl' infermi, vegliando che si seppellissero quando indubitatamente erano divenuti cadaveri, ordinando a' suoi religiosi di continuare le orazioni pegli agonizzanti alcun tempo dopo che sembravano aver mandato l'ultimo respiro, per precauzione, e non permettessero che loro si coprisse tosto il volto per impedire la respirazione, finchè non si avesse indubitata certezza della morte. Benedetto XIII a'24 luglio 1728 ne approvò le virtù in grado eroico, e Benedetto XIV dopo averne approvato i miracoli a' 26 settembre 1741, e permesso a'5 marzo 1742 colla costituzione De congregationis, presso il Bull. Magn. t. XVI, p. 74, che il suo corpo fosse trasferito in luogo più decente di detta chiesa, agli 8 aprile colla bolla In virtutibus, loco citato, solennemente lo beatificò, canonizzandolo colla bolla Misericordiae, de' 28 giugno 1746, Bull. Bened. XIV, t. II, p. 75, a' 29 detto; indi con decreto 8 gennaio 1752 ne concesse l'uffizio e messa con rito doppio negli stati sardi, e con decreto dei 20 maggio a quelli ereditari di casa d' Austria. Clemente XIII avendo a' 25 novembre 1758 concesso che in Roma a' 18 luglio si celebrasse la festa con detti uffizio e messa con rito semidoppio, a' 15 dicembre 1762 ordinò che in tutta la Chiesa cattolica si facesse lo stesso uffizio colle lezioni del secondo e terzo notturno, orazione e messa tutto proprio, già da Benedetto XIV approvati a' 12 marzo 1753 con rito semidoppio, che Clemente XIII con decreto de' 16 settembre 1767 elevò a doppio minore. Con simile decreto permise a' ministri degl' infermi, ad istanza del re di Sardegna, che nell' assistere a' moribondi potessero recitare nelle litanie il nome del loro fondatore s. Camillo dopo quello di s. Francesco. La vita di s. Camillo

de Lellis scritta in italiano un anno dopo la sua morte dal discepolo p. Santi Ciccatelli, e stampata in Viterbo nel 1615, fu ristampata in Napoli nel 1627, e con giunte in Roma nel 1746: tradotta in latino dal gesuita Pietro Halloix fu pubblicata in Anversa nel 1632. Nel 1726 il p. Pantaleone Dolera stampò in Roma quella da lui compilata. Da ultimo, e nel 1837, fu esaminata e confrontata coi processi della canonizzazione la stessa vita scritta dai padri Ciccatelli e Dolera, e così corretta fu stampata in Roma dal tipografo Marini.

Dopo la morte del fondatore l'ordine proseguì a dilatarsi, e passò anche nella Spagna, ed in altri paesi. Nel 1637 Urbano VIII col breve Exponi nobis, a tenore delle costituzioni della congregazione, ordinò che i capitoli generali si tenessero ogni sei anni; ed essendo insorta la questione tra' sacerdoti ed i frati, i quali erano prima impiegati anche nelle cariche della religione, pretendendo questi secondi la precedenza sopra de' chierici, Alessandro VII cou breve del 1662 decise a favore di questi ultimi contro i laici, ed accordò ai religiosi molte indulgenze a beneficio degli infermi. Qui noteremo che Innocenzo XI a' 31 agosto 1684 stabili col breve Exponi nobis, che i fratelli laici non potessero più occupare la carica di consultori; e che Innocenzo XII ai 20 agosto 1607 col breve Sollicitudo pastoralis, tolse ai medesimi fratelli laici la voce attiva e passiva. Inoltre Alessandro VII concesse ai ministri degli infermi la chiesa di s. Maria in Trivio, che descrivemmo nel vol. XI, p. 205 del Dizionario, quanto all' origine; laonde qui faremo parola di altre cose che la riguardano. I religiosi nel conventino annesso vi posero il noviziato, indi servì di residenza del procuratore generale. Avendola restaurata nel 1573 i religiosi antichi proprietari, i ministri degl' infermi fecero altrettanto, e molto l'abbellirono. La chiesa ha una sola nave con quattro cappelle senza stondo, ed il cappellone maggiore nell'estremità superiore, Il pavimento è di puliti marmi, le pareti sono ricche di stucchi messi a oro. e la volta co'suoi peducci è tutta dipinta colle storie della Beata Vergine, condotte dal reatino Antonio Gherardi, lodate pel colorito, Il primo altare a destra ha un quadro di s. Francesco Caracciolo, postovi di recente, e prima v'era un Crocefisso con Maria, s. Giovanni e s. Maria Maddalena, di Gio. Francesco Bolognese, di cui sono i quadretti laterali ad olio colle storie di Maria Vergine: il Crocesisso su trasferito presso l'altare maggiore a dritta. Il secondo altare prima avea un s. Pontefice decapitato da un manigoldo, pittura del p. Cosimo cappuccino, ed ora sta presso l'altare grande a sinistra, ed in suo luogo fu sostituito il s. Camillo de Lellis del siciliano Gaspare Serenari : dai lati dell'arco sono cinque piccoli affreschi colle storie della Passione del padre Cosimo. L'altar maggiore ebbe già una gloria d'angeli adoranti il ss. Sagramento, dipinta dal Palma che colori pure i due quadri laterali. In seguito l'altare fu rinnovato con architettura del nominato Gherardi, con marmi pregevoli e rari, tanto nella mensa che nella balaustra; ed in esso venerasi un'antica immagine di Maria Vergine col Bambino in piedi. Il primo altare dall'opposto lato,

partendo dall'altar maggiore, ha due belle colonnine di verde antico, in mezzo a cui è il quadro col battesimo di Cristo d'uno scolaro del Palma, di cui sono pure le storiette a fresco colorite ne'lati e per di sopra all'arco. Sull'ultimo altare s. Maria Maddalena è del perugino Scaramuccia. Nel mezzo della chiesa vi è la memoria sepolcrale del cardinal Luigi Cornaro. Nella sacrestia da un lato si vede la Pietà ad olio, e nella volta altra simile a fresco, dipinte dal p. Bartolomeo Morelli genovese de' ministri degl' infermi. Nella volta di vicina stanza il Gherardi dipinse il miracolo operato da s. Camillo al romano Crescenzi, e sulla porta della sacrestia il Cristo morto è del Palma. Qui noteremo, che nella navata principale della basilica Vaticana, tra le statue de'santi fondatori, i ministri degl'infermi vi collocarono quella di s. Camillo, scolpita da Pietro Pacilli.

Clemente XI nel 1714 diede la chiesa di s. Giovanni in Mica Aurea in Trastevere ai religiosi, perchè fosse loro più agevole nella regione assistere i moribondi. Clemente XIII col breve, Ad augendam, de'4 marzo 1760, Bull. Rom. Continuatio, t. I, p. 294, concesse indulgenza plenaria, da applicarsi anche ai defunti, a quelli che confessati e comunicati venerassero il ss. Sacramento esposto nelle chiese de' ministri degl' infermi in ogni festa di precetto, nelle quali in Roma si espone nelle due chiese dell'ordine. Pio VI nel 1781 per richiesta della regina Maria I, mandò in Portogallo dodici religiosi per propagarvi il benemerito istituto, cioè non nel Portogallo, ove già esisteva, ma nelle Indie soggette a quella

corona. Nell' Ospedale di s. Giovanni in Laterano (Vedi) per l'assistenza spirituale delle malate, in luogo de' confessori e cappellani preti secolari, con autorizzazione di Gregorio XVI nel 1836 vi furono collocati i ministri degl'infermi, cioè sei padri e due laici. Uno dei primi è priore, altro è sotto-priore. ed oftre l'occuparsi delle cose spirituali, soprintendono alla disciplina degli uomini che servono l'istituto; gli altri quattro padri compiono i doveri del sacro ministero, essendo uno di essi giorno e notte sempre di guardià per qualunque bisogno. Con beneplacito di detto Papa nel principio del 1839 i ministri degli infermi permutarono la chiesa di s. Maria in Trivio e annesso conventino, con chiesa e convento de' ss. Vincenzo ed Anastasio a Trevi, che descriveremo, coi Chierici regolari minori (Vedi), chiesa e convento che subito ristorarono ed abbellirono, e l'uffiziano con splendidezza e decoro. Il Papa regnante nel luglio 1847 col breve Inter plurima, nell'arcispedale di s. Spirito in Sassia, ai canonici regolari sostituì i ministri degl'infermi, per la cura e assistenza dei malati, e pel governo della unita parrocchia, concedendo all'archivista e segretario que' privilegi già goduti dai canonici dallo stesso Pontefice contemporaneamente soppressi. Indi agli 8 agosto sedici individui religiosi presero possesso del grandioso stabilimento con quelle solennità descritte nel num. 64 del Diario di Roma.

L'abito de' ministri degl' infermi, chierici regolari, detti ancora del ben morire, al che aiutano caritatevolmente chi lo brama, è nero simile a quello degli altri, con cappello ecclesiastico, ed alla croce di tanè sostituirono la rossa, che portano sopra la sottana e il mantel. lo nella parte destra. Ai quattro voti solenni ne aggiungono quattro semplici, di non variar cosa alcuna nella maniera che osservano in servire gl'infermi, se ciò non fosse per un bene maggiore e con autorità apostolica: di non procurare cosa alcuna dagli spedali, nè d'accettare mai per qualunque ragione l'amministrazione temporale degli spedali; di non procurare alcuna dignità nè direttamente, nè indirettamente, nè nell'ordine, nè fuori dell' ordine, e di non accettarla se sia loro conferita, senza la dispensa pontificia; e di avvisare i superiori se alcuno di essi procura di averne. Fanno due anni di noviziato, e non sono obbligati in coro a recitar l'offizio divino, ma bensì a fare ogni giorno un' ora di meditazione, e a fare la disciplina, ed una astinenza in tutti i venerdì. Nel capitolo generale eleggono il prefetto generale ed i quattro consultori assistenti, ch' eleggono i provinciali, i prefetti, i visitatori e gli altri uffiziali. Hanno questi religiosi delle case di professione, di noviziato, ed anche infermerie. Queste due ultime case possono possedere; anticamente non le prime, alle quali era permesso soltanto di avere una casa di campagna, acciocchè i religiosi possano sollevarsi alquanto dal ministero laborioso ch'esercitano con tanta edificazione ed utilità pubblica; ma Clemente XIII colla bolla Inter plurima, de'24 agosto 1764, concesse che anco le case professe potessero possedere. Vi sono tra di loro, sacerdoti, frati laici o conversi, ed oblati, de'quali i primi due sono legati con voti solenni, e gli oblati fanno solamente i voti semplici, e sono impiegati

negli uffizi della casa.

In questa congregazione fiorirono diversi servi di Dio, e parecchi personaggi illustri per dottrina e per opere spirituali che pubblicarono. Fiorirono in santità di vita, principalmente il fratello Bernardino Norcino primo compagno di san Camillo, morto nell'anno 1583. Il fratello Giovanni Baudinch irlandese, confessore della fede in Londra, morto in Roma nel 1612. Il p. Francesco Corradi messinese, del quale sono registrati alcuni miracoli, morto in Napoli nel 1618. Il p. Pier Francesco Pelliccioni, chiaro per la sua innocenza e carità, morto in Genova servendo gli appestati nel 1625. Il p. Giovanni Coccarelli zelante missionario nell' Olanda; morì servendo gli appestati in Mantova, nel 1630. Il p. Giuseppe Romaguerra, ucciso in odio del ministero a Madrid mentre assisteva un moribondo, nel 1640. Il p. Gio. Battista Contronibus, uomo di eroica carità, chiamato al suo tempo in Roma il padre de' poverelli, morto nel 1651. Il p. Andrea Sicli, acceso di fervido zelo per la conversione degl'infedeli, fece il giro del Messico, del Perù, del Brasile, e di altre parti di America per convertirli e propagar la divozione della Beata Vergine. Il p. Vincenzo Duranti celebre per la sua innocenza, penitenza e carità, morto in Palermo nel 1718. Il p. Martino d' Andrez Perez spagnuolo, ed altri riportati nelle Memorie storiche del p. Domenico Regi dello stesso ordine. Va notato, che in tutte le pestilenze che hanno afflitto l'Italia da Sisto V inclusivamente al cholera, i ministri degli

infermi si sono sempre mostrati degni figli di s. Camillo, e molte centinaia ne furono vittime. Quanto ai religiosi illustri per sapere, sebbene il loro istituto li obbliga vegliar le notti, e consumar i giorni al letto de' moribondi, pure abbiamo diverse opere pregevoli di alcuni. Il p. Gio. Battista Novati pubblicò varie opere, tra le quali nomineremo quelle intitolate: Eucharistici amores; e De eminentia Deiparae V. M. Il p. Nicolò du Mortier professore dell'università di Lovanio, Etymologiae sacrae graeco-latinae, opera importante e rara. Il p. Feliciano Bussi, Storia di Viterbo, lasciando manoscritte altre opere esistenti nella biblioteca della Maddalena. Il prefetto generale risiede nella casa di s. Maria Maddalena, ed il procuratore generale in quella de' ss. Vincenzo ed Anastasio a Trevi. Al presente è prefetto generale il reverendiss. p. Luigi Togni, e procuratore generale il reverendiss. p. Mario Lipari. Scrissero di questo ordine il p. Ippolito Maracci, il p. Santi Ciccatelli de'ministri degl' infermi, i padri gesuiti Pietro Halloix e Gio. Battista Rossi, gli scrittori degli ordini regolari, ed il p. Bonanni nel suo Catalogo di essi ne riporta anco la figura a p. 64. Abbiamo, Collectio constitutionum apostolicarum ad religionem clericorum regularium pertinentium mi+ nistrantium infirmis, Romae 1770. In Roma hanno le tre seguenti chiese.

Chiesa di s. Maria Maddalena, nel rione III Colonna. Il nuovo contiguo convento entro cui è la stanza abitata dal santo fondatore de'ministri degl'infermi, mutata in una divota cappella, fu eretto nel pontificato d'Innocenzo XI, con

disegno di Carlo Bazzaccheri. Là chiesa venne nella riedificazione incominciata dall' architetto Gio. Antonio de Rossi, e rimase compita nel pontificato d' Innocenzo XII, da -Carlo Quadrio; poi Giuseppe Sardi eresse la facciata esterna, con troppi ornati, essendo le due statue superiori di Giuseppe Canarte, e le laterali alla porta, di Paolo Campana, L'interno della chiesa ha forma di croce latina con sei cappelle, comprese le due della crociera, ed il cappellone maggiore è ornato sontuosamente con buoni marmi, con opere di stucco e ricche dorature; il pavimento è formato di politissime pietre; le pitture della volta e le altre dal cornicione in su sono lavori di Michelangelo Cerruti; gli angoli e la cupola vennero coloriti da Stefano Parocel, e la predica di Gesù alle turbe nell'abside della tribuna è di Aureliano Milani bolognese. Sopra la porta è un nobilissimo coro per l'organo, tutto fornito di bizzarri intagli dorati: l'organo è uno dei migliori di Roma, e venne eseguito dal tedesco Giovanni Corrado, riputatissimo artista. L'antico quadro della prima cappella a dritta, entrando in chiesa, era lavoro di Giuseppe Ghezzi: ora la cappella essendo patronato del cav. Agostino Rem-Picci, il quadro grande rappresentante s. Francesco di Paola in estasi, lo fece dipingere dal cav. Tommaso de Vivo. Quello minore della seconda cappella fu eseguito non da Leone Ghezzi, ma comunemente viene attribuito al b. Angelico da Fiesole. Rappresenta la Beata Vergine col Bambino in atto di benedire, copia di quella che si venera nella chiesa di s. Maria del Popolo, e vi soleva orare s. Pio V.

Venuta in proprietà di una dama penitente del p. Cesare Simonio de' ministri degl' infermi, con pena a questi la cedè per collocarla nella chiesa alla pubblica venerazione, e n'ebbe in premio la guarigione del male che l'affliggeva, e così ebbe quella immagine il titolo della Salute. Compartendo subito l'immagine segnalati benefizi, i cardinali Borgia e Sandoval ne fecero dipinger copie che spedirono in Ispagna, ed il capitolo vaticano la coronò nel 1668, come narra il Bombelli t. III, p. 83 della Raccolta delle immagini coronate: la cappella è patronato della nobile famiglia Simonetti. Seguita poi la magnifica cappella della crocera, dedicata a s. Camillo, il cui corpo riposa sotto l'altare: il disegno della cappella è di Francesco Nicoletti palermitano, il quadro col santo è opera di Placido Costanzi, la volta fu colorita a fresco dal cav. Sebastiano Conca, e due suoi allievi dipinsero i laterali, cioè Gaspare Serenari i ss. Camillo e Filippo, quello di contro Giovanni Pannozza. Nella contigua cappelletta prossima alla porticella di fianco, si venera un prodigioso Crocefisso, quello medesimo che nell'ospedale di s. Giacomo staccò le braccia dalla croce, e parlò a s. Camillo animandolo a proseguire nell'opera incominciata di fondare la sua congregazione: ed ivi è pure una Maddalena di legno miracolosa. Ridolfino Venuti nella Roma moderna p. 335, dice che vi fu istituita la compagnia del ss. Crocefisso, che nel venerdì e feste vi esercitava alcune divozioni. Il quadro dell' altare principale con s. Maria Maddalena penitente è di Gherardi da Rieti: i bassorilievi laterali in mar-

mo sono scolture del Bracci; gli ornati di marmo dell'altare e del cappellone furono eseguiti coi disegni del Nicoletti. L'altra magnifica cappella della crocera, già della famiglia Torri, ora della Ossoli, fu cominciata con architettura di Mattia de Rossi e compita dal Bizzaccheri: è ben ornata con marmi fini e dorature, con quadro di s. Nicolò di Bari del Baciccio ossia Gio. Battista Gaulli genovese; i due laterali sono pitture del bolognese Ventura Lamberti. La cappella appresso ha per quadro s. Lorenzo Giustiniani, del napoletano Luca Giordani, detto Luca fa priesto, e si crede colorito in una notte: il deposito di monsignor Farsetti lo scolpì il Mazzoli. L'ultima cappella sacra all'Assunta, con quadro di Girolamo Pesce, fu ornata dal Nicoletti a spese della congregazione delle dame romane ivi eretta, le quali si dedicano all' assistenza delle povere inferme negli spedali della città; le statue di marmo e di stucco nelle nicchie lungo la navata, rappresentanti parecchi santi, sono di Paolo Morelli ed altri scultori: quelle sopra i confessionali rappresentano le virtù che debbono accompagnare la confessione. Il Piazza neil' Eusevologio romano tratt. X, cap. V, parla di detta congregazione dell' Assunta, dell' edificante loro istituto e pie opere che fanno, sotto la direzione della dama protettrice. La congregazione fu istituita nel 1614 nella chiesa dei ss. Simone e Giuda a Monte Giordano, con regole approvate a' 28 maggio 1620 da Urbano VIII che l'arricchì d'indulgenze. Si compone di 63 dame in onore degli anni che vuolsi abbia vissuto la ss. Vergine, per cui festeggiano la sua Assunzio-

ne in cielo in questa chiesa ove la congregazione fu trasportata. La volta della sacrestia la dipinse a fresco il nominato Pesce. Dicemmo nel vol. XXVI, p. 234 del Dizionario, come Gregorio XVI trasferì in questa chiesa la parrocchia di s. Luigi de'francesi. Nella chiesa si celebrano ancora le feste di s. Camillo ai 15 luglio, e di s. Maria Maddalena la penitente a'22 dello stesso mese, per la quale il senato romano ogni biennio fa l'oblazione del calice di argento e di quattro torcie di cera; la medesima oblazione si fa per la festa di s. Camillo, per concessione di Gregorio XVI nel 1838. Quella del santo eroe di carità sempre si celebra con solenne pompa e concorso di popolo. Pio VII con breve de' 26 gennaio 1816 accordò a tutti i fedeli d'ambo i sessi che visitassero in questa chiesa il ss. Sagramento chiuso nel ciborio, specialmente nelle ore pomeridiane e nella sera, le stesse indulgenze che si acquistano visitando la ss. Eucaristia esposta in forma di quarant'ore.

Chiesa di s. Giovanni in Mica Aurea detta della Malva in Trastevere. Ne parlammo nel vol. XXVI, p. 167 e 194, nel dire che Leone XII nel 1824 riunì la sua parrocchia alla chiesa di s. Dorotea, perchè la chiesa nel declinar del secolo passato minacciando rovina fu demolita dai religiosi con facoltà di riedificarla nel periodo di cento anni. E siccome citammo la descrizione che ne fece il Venuti, eccola. Era la chiesa spartita in tre piccole navi, la cui ultima restaurazione l'operò Antonio Ronchi (Giacinto Brandi dicono altri), avendola abbellita con pitture Alessandro Vaselli per ordine di d. Urbano Da-

miano romano ex generale de'Gesuati (Vedi), con l'annessa abitazione, la quale con la chiesa a questi la concesse Clemente XI allorchè volle sopprimere il suo ordine. Eranvi nell'altare maggiore il quadro colla Beata Vergine, ed i ss. Giovanni Battista e Giovanni evangelista, disegno del Brandi che vi fece i due angeli, eseguendo il resto il discepolo Vaselli, il quale colla direzione del maestro dipinse ancora a sotto in su la volta della chiesa. Il quadro di s. Girolamo e b. Giovanni Colombini nell'altare a destra, era di Giambattista Passeri. poi sostituito da altro rappresentante s. Camillo de Lellis, pittura di Gaetano Lapi da Cagli. Nel seguente altare veneravasi un' antichissima immagine della Madonna, di maniera greca. A sinistra della porticella eravi un bassorilievo in creta rappresentante Gesù avanti Pilato, e questi lavandosi le mani: siccome derivava da un cimiterio. si leggeva l'epigrafe: Ex sacris arenariis. Nel 1845 il p. Luigi Togni pel secondo sessenio prefetto generale de'ministri degl'infermi, per via di pie oblazioni incominciò nella primavera la riedificazione della chiesa che gli stava tanto a cuore, con disegno di Giacomo Monaldi architetto romano, a croce greca con una specie di avantempio in due colonne e riscontri di

pilastri, con cupola semisferica. Ha cinque altari, due collocati nell'avantempio, due sulle braccia o traversa della croce, il quinto o maggiore nell'abside. L'edifizio in costruzione prosegue con lode ed ha contigua la casa religiosa.

Chiesa de'ss. Vincenzo ed Anastasio a Trevi con parrocchia nel rione II Trevi, posta da un lato della piazza in cui è la sontuosa Fontana di Trevi (Vedi). Non si conosce l'origine, ma era già parrocchia quando da Gregorio XIII e Sisto V fu eretto il palazzo Quirinale per residenza de' Papi massime nell'estate, e perciò il palazzo e tutta la famiglia pontificia restò compresa nella sua giurisdizione parrocchiale, per cui fino a Leone XII vi si celebrarono i funerali di moltissimi palatini, molti de' quali vi furono pure tumulati, come rimarcammo a' loro luoghi. Siccome Sisto V a' 27 agosto 1590 fu il primo Papa che morì nel vicino palazzo Quirinale, perciò fu egli ancora il primo di cui i Precordi (Vedi) entro un vaso ben sigillato vi furono trasferiti, come si fece co' suoi successori morti in detto palazzo, de' quali resta la memoria perenne in due iscrizioni marmoree che leggonsi scolpite lateralmente nella tribuna o cappella maggiore. La prima è del seguente tenore.

D. O. M. SIXTVS V P. M.

PONTIFICIS AEDIBVS IN QVIRINALI AMPLIATIS
ET IN IISDEM PRINVS SVPRENA MORTALIS VITAE
EXPLETA PERIODO

AD HANC APOST, PALAT, PAROCH. ECCLESIAM
VT EANDEM EXIMIS AVGERETVR HONORIBVS
ET SVIS PRAECORDIIS PORTIONE DELATA
ROMANORVM FONTIFICVM MONYMENTA RELIQUIT
DE XXVII AVGVSTI MDXC

La seconda iscrizione ne contiene altrettante quanti sono i precordi pontificii deposti nella cappella sotterranea. La prima dice così: Praecordia Leonis XI P. M: obiit in Quirinali die XXVII Apr. MDCV. L'ultima ecco come si esprime: Gregorius XVI P. M. obiit in Vaticano die I Junii MDCCCXLVI. Mancano nella detta cappella i precordi di Urbano VII, Gregorio XIV, Innocenzo IX, Clemente VIII, Urbano VIII, e Benedetto XIII che morirono nel palazzo Vaticano, e perciò i precordi furono deposti nelle sacre grotte della contigua basilica. Non vi sono quelli d' Innocenzo XI, perchè esistenti sotto la sua immagine in busto nella cappella della Beata Vergine del Suffragio di cui parleremo, nè quelli di Pio VI morto in Valenza (Vedi) di Francia e colà depositati dopo essere stati trasportati in Roma. Nel vol. XXVIII, p. 42 del Dizionario dissi che Leone XII nel sottrarre il palazzo Quirinale dalla parrocchia de' ss. Vincenzo ed Anastasio, per averla istituita nel palazzo stesso, però ordinò (ciò che ommisi avvertire all'articolo CADA-VERE, e nel vol. VIII, p. 181 del Dizionario) che sebbene il Papa morisse al Vaticano, oltre del Quirinale, i precordi si depositassero in detta chiesa, alle cui pareti esteriori si attaccano le morti e stemmi de'defunti Pontefici, del quale uso ne parlai ancora a p. 55. Laonde in ss. Vincenzo ed Anastasio vi sono i precordi di Sisto V, Leone XI, Paolo V, Gregorio XV, Innocenzo X, Alessandro VII, Clemente IX, Clemente X, Innocenzo XI, Alessandro VIII, Innocenzo XII, Clemente XI, Innocenzo XIII, Clemente All, Benedetto XIV, Clemente XIII,

Clemente XIV, Pio VII, Leone XII, Pio VIII e Gregorio XVI. La memorata cappella sotterranea per contenerli, la fece edificare Benedetto XIV, per cui dalla parte dell'epistola della tribuna si legge: Benedictus XIV P. M. summorum Pontificum praecordia humili et obscuro loco sita constructis novis loculamentis in honestiorem tumulum inferri jussit anno MDCCLVI. Del modo come si portano i precordi pontificii a questa chiesa, e come li riceve il parroco di essa assistito dai religiosi della casa; e loro tumulazione, ne tenemmo parola nel vol. VIII, p. 186 del Dizionario. Nelle spese fatte per la morte di Pio VIII, leggo che furono dati al parroco di questa chiesa per suo emolumento scudi ventidue e bai. 50; più scudi settantacinque metà del prezzo degli stemmi pontificii affissi nelle mura esterne delle basiliche patriarcali.

Questa chiesa per essere stata parrocchia del celebre cardinal Mazzarini Giulio, questi nel 1650 magnificamente la restaurò ed ingrandi nell'interno, e fabbricò la facciata di travertini con disegno di Martino Longhi il giovane, che per la quautità e aggruppamenti delle colonne chiamasi dal Pascoli, t. 11, p. 517, il canneto di Martin Lungo. Fu pure detta questa chiesa il Tempio della fama, per le due fame con trombe che sono nella facciata, in mezzo alle quali, scrivono alcuni, vi è il busto della famosa Ortensia Mancini-Mazzarini nipote del cardinale, il quale gli diè per dote venti o trenta milioni di lire, come descrissero alcuni; ma quel busto io nol vidi, solo un'erma di donna sotto l'arme del cardinale, assai distante dalle fame. Narrano Venuti nella *Roma moderna* p. 186,

e Martinelli, Roma ex ethnica sacra p. 318 e 361, che incontro la chiesa di s. Silvestro a Montecavallo o Quiripale vi fu la chiesa di s. Salvatore de Corneliis (che il Marangoni, Ist. ss. Sanctorum, chiama pure de Milizia), come posto nell'antico Vico de' Corneli, col convento di s. Girolamo, da Pio IV concessa ai Girolamini eremiti di Fiesole (Vedi), ma demolita la chiesa e il convento sotto Paolo V per ampliare il palazzo del suo nipote cardinal Borghesi, ora Rospigliosi, il Papa nel 1612 in compenso gli diè la chiesa dei santi Vincenzo ed Anastasio colla contigua casa. Venendo poi nel 1668 soppressi i girolamini da Clemente IX, questi colle sue abitazioni l'accordò ai chierici regolari minori nel 1669, che però sborsarono per la casa tredicimila scudi, indi riedificarono dai fondamenti l'annessa casa nel secolo passato, e resero più maestosa la tribuna, concorrendovi generosamente Clemente XIII. Finalmente questi religiosi la cederono ai ministri degl' infermi, nel modo detto di sopra, i quali ristorarono il tempio specialmente nelle cappelle. Entrando in chiesa, il quadro della cappella a destra fu dipinto da Pietro de' Pietri, che vi espresse il Crocefisso. Il s. Tommaso d' Aquino nella seconda cappella è del Procaccini, essendovi prima un s. Girolamo della scuola di Santi di Titi: è patronato della famiglia Cioja. Nella terza cappella il s. Gio. Battista ch' eravi prima fu lavoro di Francesco Rosa: ora si vede ornata di stucchi e pitture, ed è dedicata a s. Camillo de Lellis, col ciborio pel ss. Sagramento. Il quadro dell'altare maggiore coi ss. Vincenzo e Anastasio è dello stesso

Rosa, o meglio di Francesco Pascucci romano al dire di altri. La prima cappella a sinistra presso tale altare ha la divotissima immagine della Madonna del Suffragio o delle Grazie dipinta in muro a fresco. Contribuì al particolare suo culto la pietà del cardinal Benedetto Odescalchi, che divenuto lunocenzo XI, in contrassegno di venerazione ne dichiarò l'altare privilegiato pei defunti nel 1677, e dispose che le sue interiora fossero ivi deposte in vece di collocarsi sotto il presbiterio, con quelle degli altri Papi. Questa immagine è col Bambino; e tra i prodigì che operò, strepitoso fu quello di Angelo. Spadasanta sargente suo divoto, il quale avanti la chiesa essendoglisi scaricata la pistola che teneva al fianco, non soffrì lesione alcuna, per cui il capitolo vaticano, ad istanza de' chierici minori, le impose la corona d'oro a' 13 marzo 1679, come riporta il Bombelli nel t. III, p. 45 della Raccolta delle immagini coronate. La seguente cappella contiene ora il Transito di s. Giuseppe, di Giuseppe Tommasi pesarese, prima essendovi l' Annunziata del ricordato Rosa. L'ultima cappella aveva s. Antonio di Padova di tal pittore, ed è patronato della famiglia de Gregorio; di recente il marchese Emmanuele l'ha abbellita. decorata e dedicata al sacro Cuore di Gesù, il quale fece colorire a olio dal Zannetti. Le scolture di stucco per la chiesa sono di Giovanni Ledus. La festa de' santi titolari vi si celebra a' 22 gennaio, per la quale ogni quadriennio il senato romano fa l'oblazione del calice d'argento e di quattro torcie di cera, e la rinnova per quella di s. Francesco Caracciolo fondatore de' chierici minori. Al presente vi si celebra solennemente anche la festa di s. Camillo de Lellis, e nel 1846 si festeggiò il primo centenario di sua canonizzazione, con quella pompa descritta nel numero 61 del Diario di Roma.

MINISTRO, Minister, Administer, Apparitor. Colui che ministra, che ha il maneggio e il governo delle cose: significa ancora servitore. S. Paolo chiamò gli apostoli ministri di Gesù Cristo, e dispensatori dei misteri di Dio. Allorchè un ecclesiastico si dice ministro della Chiesa, egli si riconosce servitore della società de' fedeli, e se non prestasse loro alcun servigio mancherebbe essenzialmente al dovere del suo stato. La viziosa condotta di alcuni non deve scemare il nostro rispetto per le verità del vange-·lo; poichè non valgono 🥀 ragioni dell'indegnità dello strumen o di cui si serve Dio a far conoscere la sua volontà: fa d'uopo dunque rispettare i ministri della religione, qualunque sia la loro vita. Con lo spirito elevato a Dio debbono esercitare le loro funzioni; debbono unire la virtù al sapere, e proporsi Gesù Cristo a loro modello. Sui ministri della Chiesa i concilii fecero diversi canoni, come quelli d'Arles del 314, can. 213 di Toledo del 674, can. 6; di Nicea del 787; can. 10; e di Magonza dell'813, can. 14; per non dire di altri, parlandosi ai rispettivi articoli di quanto riguarda i sacri ministri ed il loro santo ministero, d'ogni grado e dignità ; come de' ministri de' sacramenti, cioè quelli che lo sono o hanno il potere di amministrarli. Prendono il titolo di ministri generali, i superiori generali de' minori osservanti, de' conventuali, de' trinitari del riscatto; e ministro nelle case dei gesuiti è il secondo superiore. Al nascere della pretesa riforma i predicanti presero il titolo di ministri del santo evangelo e della parola di Dio: Calvino diè il nome di ministri ai pastori della sua chiesa; il nome solo di ministri è loro rimasto, e siccome essi senza confronto rendono assai minori servigi dei sacerdoti cattolici, è naturale che sieno rispettati meno di essi.

In latino ministro di stato si dice a negotiis publicis; dell' interno, moderator munerum publicorum; delle relazioni estere, a relationibus rerum exterarum; della marina, rei maritimae praeesse; della guerra, praepositus rei bellicae; di finanza, magister publicanorum; plenipotenziario, legatus cum liberis mandatis; plenipotenziario presso la santa Sede, orator in Urbe cum liberis mandațis. Il regnante Pio IX nel 1847 a' 12 giugno con moto-proprio istituì il consiglio dei ministri, composto dei cardinali segretario di stato presidente, camerlengo, e prefetto delle acque e strade, e dei prelati uditore della camera, governatore di Roma, tesoriere generale, e presidente delle armi, dei quali ministri si parla ai loro articoli. In virtù del lodato moto-proprio d'ora in poi le nomine dei Consoli pontificii (Vedi); ministri pontificii ne' principali porti esteri, saranno proposte al Papa, e spedite dalla segreteria di stato. Dei diversi ministri della santa Sede, ne ragioniamo a' loro luoghi, come Nunzio apostolico ec. All'articolo Inviato riportammo il novero degl'inviati straore ministri plenipotenziari che ora sono in Roma. Inoltre il re d'Annover vi tiene un ministra residente, il duca di Lucca un ministro plenipotenziario, il re delle due Sicilie un ministro plenipotenziario, il granduca di Toscana un ministro residente, ec. Veggansi gli articoli Ambasciatta, Diplomazia, Immunita', Legato e gli altri relativi. Netvol. XXVIII, p. 65 e 7 i del Dizionario parlammo delle pompe funebri degli ambasciatori e ministri diplomatici che muoiono in Roma.

L'ultimo ministro plenipotenziario morto in Roma fu quello del re dei belgi, barone Van-den-Steen de Jehay, ed ecco quanto pubblicò il numero 40 del Diario di Roma 1846. " Dopo che il corpo ne' giorni 15 e 16 maggio rimase esposto col massimo decoro alla pubblica vista nelle sale ornate a lutto del palazzo occupato dalla regia legazione, ove diversi altari a tal uopo eretti servirono in ciascuna mattina alla celebrazione di molte messe, nella sera del 16 venne eseguito il so-Jenne trasporto delle mortali spoglie del defunto alla chiesa parrocchiale di s. Maria in Via Lata. Un distaccamento di granatieri precedeva il funebre convoglio, e numeroso stuolo di staffieri e domestici della illustre famiglia del defunto con ceri accesi circondava la carrozza ornata a bruno, entro cui giaceva il cadavere. Il convoglio era seguito da copioso numero di altre carrozze dopo quelle della prefata famiglia; fra le quali prima d'ogni altra appariva quella del cardinal Lambruschini segretario di stato; e ad essa venivano appresso le molte altre dell'eccellentissimo corpo diplomatico, non che quella dell'ordine di Malta co' rispettivi gentiluomini. Un picchetto di granatieri chiudeva la funebre pompa. La mattina del 17 nel mezzo della

chiesa elegantemente parata di nere gramaglie, erasi intorno costruita una bancata parimenti a lutto guarnita, nel cui centro posava il feretro, coperto dal cappello, dalla spada, e dalle diverse decorazioni del ministro, e circondato degli stemmi gentilizi di sua nobile famiglia. Dal cav. Nover incaricato d'affari e consigliere di legazione del real governo del Belgio, furono ricevuti i membri del corpo diplomatico. che vennero collocati in una tribuna appositamente innalzata presso il coro. Erano altresì occupati vari posti attorno al feretro da distinti soggetti appartenenti alla nazione belgica, non che da vari ecclesiastici, artisti, ed impiegati aderenti alla medesima legazione, fra i quali il console del Belgio in Roma. La messa fu solennemente cantata da monsig. Scerra vescovo d' Orope, canonico priore della chiesa, il cui capitolo e clero vi prestò assistenza". Il cadavere fu trasportato a Brusselles, ed in questa circostanza i canonici della chiesa pretendevano che il loro parroco l'accompagnasse fino al luogo della sepoltura, I parenti del defunto dichiararono non essere a ciò tenuti, perchè l'analoga legge è particolare della città di Roma, ed i ministri esteri non sono obbligati alle leggi parziali de'luoghi, portando a loro difesa l'autorità della Guide diplomatique, Paris 1837, di Carlo de Martens. Invece il capitolo addusse la contraria di Pinheiro-Ferreira commentatore di tale opera, ed il quale è d'opinione favorevole alla chiesa parrocchiale esponente. Per queste diversità d'opinioni la segreteria di stato ordinò che intanto il cadavere liberamente si trasportasse al suo sepolero patrio, soltanto coll'accompagno d'un prete famigliare al ministro defunto, e così la questione restò indecisa.

MINORCA o MINORICA (Minoricen). Sede vescovile il cui vescovo risiede nella città di Jamna e di Macone. L'isola Minorca, Insula minor, Balearis minor, è la seconda delle isole Baleari, nel Mediterraneo, e perciò chiamata la Minore onde distinguerla da Majorca (Vedi), detta la Maggiore. Sta all' est della Spagna, da cui dipende, nella Provincia di Palma, e all'est-nord-est da Majorca, dalla quale è separata da un canale di otto leghe di larghezza. È assai elevata, tranne verso il sud, avendo la costa assai dentellata, principalmente verso il nord. Vi sono diversi capi che molto si prolungano nel mare, essendo i principali Dartuch, presso a cui evvi il porto di Ciudadela, ed il capo Minorica; il capo Caballaria, vicino al porto di Fornella, il capo Maone; oltre la punta d' Algaret in faccia alla piccola isola Ayre. Minorca è sparsa di colline piccole, e nel centro s'innalza la montagna di monte Toro. La temperatura è men buona delle altre Baleari, essendo esposta a violenti venti ed a grandi pioggie. Nel 1821 i navigli di Barcellona vi portarono la febbre gialla che vi fece delle grandi stragi. L'agricoltura vi è negletta; i vini sono di buona qualità, con molte frutta; i pascoli sono abbondanti, come considerabili sono le bestie lanute, ed il miele è eccellente. La costa è abbondantissima di pesce, e buonissime le conchiglie. Abbonda di conigli, pernici ed altri volatili; di miniere, di cave di marmo e di pietra calcare. Si fabbricano tele, stupendo formaggio, utensili domestici d'argilla. L'isola si divide in quattro territorii, Maone capoluogo, Alayor, Ciudadela o Jamna, e Mercadal, oltre Ferrerias, Rinchiude circa 45,000 abitanti, laboriosi e destri nella fionda, religiosi, di dolci costumi e bravi marinari: sono dediti alla poesia, ond'ebbero i loro trovadori. Quest' isola fu posseduta dai fenicii, cui la tolsero verso l'anno 452 prima di nostra era i cartaginesi, che vi fondarono le città di Maone, e Jamna o Jamnon. I romani condotti da Metello la presero ai cartaginesi colle altre isole Baleari, e perciò fu quello chiamato Balearico. Alla caduta dell'impero romano fu invasa dagli alani, dagli svevi e dai vandali nel 421 di nostra era. I mori o saraceni la conquistarono verso il 697, e Carlo Magno la tolse ad essi sul principio del IX secolo, ma poco dopo tornarono a occuparla. Giacomo I re d'Aragona si rese tributarie tutte le isole Baleari, e nel 1287 Alfonso III suo nipote ne compì la conquista e le riunì alla corona. Seguirono poscia la sorte della monarchia spagnuola, di cui fecero parte. Nel 1708, durante la guerra della successione, gli inglesi comandati da lord Stanhope se ne impadronirono per la casa d'Austria, ma fu loro ceduta per l'articolo XI del trattato d' Utrecht. fortificandola essi e facendola il baluardo del loro commercio nel Mediterraneo. Le truppe francesi capitanate dal maresciallo di Richelieu la tolsero agli inglesi nel 1756, a' quali fu restituita nel 1763, per la pace di Versailles. Gli spagnuoli col duca di Grillon se ne impadronirono nel 1782, dopo l'assedio memorabile di Maone, ed il suo possesso fu confermato alla Spagna pegli articoli preliminari della pace del 1783, avendola posseduta tranquillamente sino al 1796, allorchè fu di nuovo occupata dagl' inglesi, che l'abbandonarono mediante la

pace d'Amiens.

Maone o Porto Maone, Portus Magonis, città forte così chiamata dal suo fondatore Magone cartaginese fratello di Annibale, munita di capacissimo e sicuro porto, in cui le grandi flotte possono ancorarvisi. Ai naturali ripari che la guarentiscono, si aggiunge la comodità di alcune contigue isolette, una delle quali serve di lazzaretto, che è uno de'più belli d' Europa, un'altra per lunghe e brevi quarantene, una terza racchiude l'arsenale e i cantieri, nella quarta eressero gl'inglesi nel 1711 un celebratissimo ospitale di marina, e nella quinta reti e nasse curano e asciugano i pescatori. Il forte di s. Filippo, che una volta difendeva il suo celebre e comodo porto, uno de' più belli del Mediterraneo, fu demolito, e presentemente lo è da tre batterie. Un attivissimo commercio rende Macone assai brillante, essendo il deposito della più gran parte delle merci majorchine. E residenza di un governatore militare, delle principali autorità dell'isola, e de' consoli e agenti commerciali delle primarie potenze europee, godendovisi aria pura e salubre. Le case sono fabbricate in pietra; sono rimarcabili il palazzo del governatore, quello della città, e la cattedrale o chiesa principale di stile gotico senza ornamenti esterni ed interni; la piazza d'armi con-caserme, ed il passeggio pubblico. Il molo è opera della natura, ed il faro o torre de' segnali è sopra una collina.

Jamna o Jamno o Cittadella, in ispagnuolo Ciudadela, è città forte, già antica metropoli dell'isola di Minorca, con buon porto in fondo ad angusta baia, difeso da roccia. Ha frequentissima comunicazione per ragione di traffico colla costa nord-est di Majorica. Una curiosa grotta naturale, detta Cava Perella, resta nelle vicinanze. Jamna è capoluogo del secondo distretto. La religione cristiana fu introdotta in Minorca nell'istesso tempo che nell'isola di Majorca. S. Severo era suo vescovo nel 418, e scrisse una lettera circolare intorno alla conversione de' giudei dell' isola, ed una relazione de' miracoli operati dalle reliquie di s. Stefano, che Orosio avea quivi lasciate. Florez nella sua Espag. sagrada, dice che nel 476 Macario era vescovo di Minorca, dal che ne viene per conseguenza, che oltre s. Severo ebbe Minorca altri vescovi. Commanville dice che era suffraganea dell'arcivescovo di Valenza. Pare che coll'invasione saracena la sede vescovile sia stata soppressa, e riunita a Majorca quando il re Alfonso III la conquistò. Giacomo II re d'Aragona nel 1300 vi foudò una parrocchia, al cui prevosto o parroco fu concesso gli abiti corali de' canonici di Majorca. Sul monte Toro fu fondato un convento: nella chiesa vi è una miracolosa immagine di Maria, nella cappella detta della Coveta, di gran venerazione pei naviganti e isolani. Tal convento per bolla di Nicolò IV nel 1291 fu dato ai mercedari, che ritirandosi poi in Catalogna. gli scabini o consoli dell'isola se ne impadronirono colle sue pertinenze, e quindi fondarono sette cappellanie con un priorato. Nel 1592

con breve di Clemente VIII i cappellani cedettero chiesa e convento agli agostiniani, i quali ne furono messi in possesso nel 1595 dal vicario generale dell'isola di Minorca. Nel 1713 Clemente XI scrisse premurosamente a Filippo V re di Spagna, ed a Luigi XIV re di Francia, a vantaggio della religione cattolica e giurisdizione episcopale dell'isola di Minorca, nel tempo che la dominavano gl'inglesi.

La sede vescovile fu ripristinata ad istanza di Carlo IV re di Spagna, da Pio VI colla bolla Ineffabilis Dei, de' 23 luglio 1795, Bull. Rom. Continuatio t. IX, p. 542, dismembrandola da Majorca, ed erigendola in Jamna sotto la metropoli di Valenza, concedendone la nomina ai re di Spagna pro tempore. Quindi questa erezione fu confermata da Pio VII colla bolla Alias, de' 7 maggio 1801, dichiarandola suffraganea dell'arcivescovo di Tarragona, secondo l'ultima proposizione concistoriale. Per primo vescovo dichiarò Pietro Antonio Suano di Villar del Rio diocesi di Calahorra, nel concistoro dei 20 dicembre 1802, al quale nel 1815 diè per successore Giacomo Creux y Marti di Mataro diocesi di Barcellona. Nel 1824 Leone XII preconizzò vescovo Antonio Ceruelo Sanz di Villa di Corcas diocesi di Palencia; per sua morte Gregorio XVI nel concistoro de' 30 settembre 1831 dichiarò vescovo fr. Antonio Diaz Merino domenicano di Cuenca, maestro in sacra teologia. La sede è vacante da alcuni anni. La cattedrale in Jamna è dedicata alla Purificazione di Maria Vergine, con fonte battesimale. Il capitolo si compone di due dignità, prima delle quali è l'arcidiacono, di dieci ca-

nonici comprese le prebende del teologo e del penitenziere, di trentadue beneficiati uno de' quali arciprete, di quattro prepositi, e di altri sacerdoti e chierici per l'uffiziatura. Nella cattedrale vi è la cura d'anime, e l'episcopio n'è alquanto distante. Nella città di Jamna oltre la cattedrale avvi altra parrocchia, sei conventi di religiosi, due monasteri di monache, ed altrettante confraternite, tre ospedali, seminario e monte di pietà. La diocesi è ampla. Ogni nuovo vescovo è tassato ne' libri della camera apostolica in fiorini 500, essendo le rendite della mensa 60,000 reali, ma gravati di pensioni.

MINORI FRATI. Vedi Francescano ordine. Si dividono in minori osservanti, minori osservanti riformati, minori riformati, minori conventuali, minori cappuccini, ec.

MINORI, Minora seu Rhegina Minor. Città vescovile del regno delle due Sicilie, nella provincia del. Principato-Citeriore, distretto di Salerno, presso il golfo di tal nome, chiamata con vocabolo greco Regina Minore. Fa buon traffico di seta e frutta, le quali sono celebri; conta più di 2,200 abitanti, ed è situata in amenissima valle. La cattedrale è sotto l'invocazione di s. Trifomena vergine e martire, patrona della città, ove si venera il suo corpo, riportando la storia di sua traslazione l'Ughelli, Italia sacra t. VII, p. 281. Nella cattedrale furono stabilite cinque dignità, l'arcidiacono, il cantore, il primicero, l'arciprete e il decano, oltre quindici canonici. L'episcopio fu edificato vicino alla cattedrale, oltre la quale vi sono altre tre chiese parrocchiali. La sede vescovile fu eretta nel X secolo, e con l'autorità di Giovanni XV detto XVI, fu consacrato da Leone arcivescovo di Amalfi, della qual metropoli fu dichiarata suffraganea, per primo vescovo Sergio, il quale ottenne da Giovanni duca di Amalfi molti beni per la sua chiesa. Orso che gli successe, ebbe da Giovanni e Sergio duchi d' Amalfi la conferma di tutte le donazioni ch'erano state fatte alla chiesa di s. Trifomena. Nel 1060 fiorì il vescovo Giacquinto, sotto del quale a detta chiesa lasciò la sua eredità Sikelgaita moglie del duca Roberto. Gli successe Mauro I, degno di eterna memoria, a cui nel 1001 Ruggero confermò e ampliò le donazioni, indi trasferito ad Amalfi. Leone fu vescovo nel 1103, Stefano nel 1112, Costantino nel 1127 che riuni i preti' e chierici della diocesi a vivere con una regola, e nel 1161 Mauro II Scannapeco, tutti intitolandosi vescovi Reginnensi: nominerèmo i più rispettabili successori. Lorenzo; che fiorì dopo il precedente, fu il primo ad intitolarsi vescovo di Minori, gran difensore delle ragioni di sua chiesa; gli successe Giovanni Cavelli del 1217; Gerbino fu eletto nel 1247; Pietro nel 1266, che zelante riformò il clero; Andrea Capuani nobile amalfitano del 1281; Andrea de Alanco amalfitano del 1305, che si meritò il titolo di venerabile; Bartolomeo de'conti Orso amalfitano del 1342; fr. Giacomo Sergio illustre domenicano del 1348; Romano del 1364 ottenne un privilegio dalla regina Giovanna I; Paolo Sorrentini del 1390 traslato ad Amalfi; fr. Antonio de Pannochieschi sanese, domenicano di santa vita, ed autore d'opere. Nel 1476 Palamede de Cuncto amalfitano; Audrea della stessa famiglia trasferito ad Amalfi; Alessandro Salati amalfitano, dottore insigne del 1497; Ambrogio Romano del 1500, perito nelle leggi, e di vita integerrima; fr. Ambrogio Politi sanese, domenicano dottissimo che con onore intervenne al concilio di Trento, traslato all' arcivescovato di Conza; Antonio Simoni di Monte Sansovino, parente di Giulio III che lo fece vescovo nel 1552. Nel 1557 Donato Lorenzi ascolano giureconsulto; nel 1563 Alessandro Molo di Como, fatto da Pio IV, di cui era stato uditore; nel 1565 quel Papa gli diede per successore Giovanni Amati cittadino di Cori, già suo cappellano, ceremoniere e canonico della basilica lateranense; rinunziò il vescovato nel 1567, e morendo decano di sua basilica, fu tumulato in essa lasciando un anniversario per l'anima sua che tuttora si celebra; il di lui concittadino monsignor Picchioni canonico della medesima, ne fece da ultimo restaurare il monumento sepolcrale. Tommaso Zerula beneventano, fatto nel 1597 da Clemente VIII, scrittore di varie opere, come della Praxim episcopalem, ac poenitentiariae, de anno jubilaei; padre de' poveri, vigilante pastore, ornò la cattedrale con sacre suppellettili. Nel 1604 fr. Giorgio Lazari trevigiano, domenicano e insigne predicatore; nel 1615 fr. Tommaso Brandolini napoletano, domenicano sapiente e di lodata vita, eloquentissimo predicatore: dai fondamenti riedificò l'episcopio, e fu largo di sacri doni colla cattedrale, benemerito vescovo. Nel 1636 Loreto de Franchis d'Abruzzo, molto dotto; nel 1639 Patrizio Donati romano, chiaro per belle doti, donò alla cattedrale molte re-

liquie, eresse l'archivio ove collocò i monumenti di sua chiesa, e fu assai lodato. Nel 1649 Leonardo Leri nobile di Vercelli, nato in Roma, di perspicace ingegno, vicario generale de' carmelitani; nel 1670 Antonio Botti nobile genovese, dottissimo somasco; Domenico Menna napoletano del 1683, che divotissimo di s. Trifomena ne ampliò il culto, e fece scriverne le memorie da Gio. Battista d' Afflitto. Nel 1692 Innocenzo XII nominò Gennaro Crispini napoletano, stato rettore del seminario, mentr'era egli arcivescovo di Napoli, d'instancabile zelo, benemerito assai di quella città, provvido pastore, indi nel 1694 traslato a Squillace. L'ultimo registrato nell' Italia sacra fu Raffaele Tossi o Tosti di Molo di Gaeta del 1718 o 1719: gli successero Silvestro Stanà di Tropea, fatto nel 1722, e Andrea Torre dei pii operai amalfitano, eletto nel 1762, che fu l'ultimo vescovo. Dopo lunga sede vacante, nel 1818 Pio VII, colla lettera De utiliori, unì la sede vescovile e diocesi di Minori, a quella arcivescovile di Amalfi (Vedi), la quale ora non ha alcun suffraganeo. Anzi per supplire alla brevità del suo articolo qui riporteremo i più distinti suoi arcivescovi, mentre all'articolo Ca-PUA PIETRO, cardinale, dicemmo che tra le reliquie che donò alla sua patria, vi fu gran parte del corpo di s. Andrea apostolo (Vedi) che si venera nella metropolitana, uscendo dalle ossa prodigioso liquore detto manna.

Il primo vescovo di Amalfi fu Primemio o Pigmenio del 596, che morì nel 620, dopo il quale non si trovano altri fino a Pietro I dell'839, e gli successero nell'840 Leone, nell'848 Pietro II, indi Bono, poi Sergio morto nel-1'872; Orso dell'897; Giaquino del 925; Costantino del 949; e Mastolo del 960. Avendo Giovanni XV detto XVI eretto nel 987 in metropolitana la chiesa di Amalfi, ne fu primo arcivescovo Leone amalfitano di egregie qualità, abbate benedettino, ricevendo il pallio nel patriarchio Lateranense. Nel 1030 Lorenzo Gettabotte, prudente e molto dotto; nel 1048 Pietro Alferi, chiaro per virtù e scienza; nel 1070 Giovanni, che recandosi in Palestina ivi gli amalfitani eressero in Gerusalemme due ospedali pei due sessi. Nel 1082 Sergio nobilissimo; nel 1103 Mauro de Monte vescovo Reginnensis seu Minorensis: nel 1131 Giovanni della Porta salernitano, pseudo-arcivescovo perchè consacrato dall'antipapa Anacleto II; nel 1142 Giovanni II beneventano buono e dotto; nel 1166 Giovanni III palermitano; nel 1168 Robaldo canonico di Palermo, peritissimo nelle lingue; nel 1174 Dionisio da Teramo; nel 1202 Matteo di Capua nobile amalfitano, insigne per pietà e dottrina, sotto di cui nel 1208 ebbe luogo la traslazione del corpo di s. Andrea; nel 1215 Giovanni di Capua amalfitano, ch' ebbe ad ospite s. Francesco d'Asisi; nel 1254 Bartolomeo Pignattelli napoletano di somma prudenza e probità, ma subito gli successe l'ottimo Gualtiero; nel 1266 Filippo Angustarici nobile e arcidiacono d'Amalfi, eresse il magnifico campanile e la gran campana; nel 1295 Andrea Alaneo nobile amalfitano, sommamente pio, generoso colla chiesa e co' poveri; nel 1330 fr. Landolfo Caracciolo napoletano de' frati minori,

pieno di virtù, aumentò gli ornamenti alla cattedrale, e fu autore di varie opere; nel 1351 Pietro di Capua amalfitano, arcidiacono e cappellano di Clemente VI; nel 1362 Marino del Giudice, poi cardinale; nel 1375 Giovanni Acquaviva napoletano, cui l'antipapa Clemente VII diè il falso successore Beltramo; nel 1379 Sergio Grisoni, figlio di Sirleoni di Ravello, che ampliò il palazzo arcivescovile; nel 1305 Paolo di Sorrento vescovo di Minori; nel 1401 Bertrando de Alaneo amalfitano, insigne per molte doti; nel 1410 Roberto Brancia amalfitano, canonico, zelante pastore celebrò il sinodo ed aumentò le rendite della cattedrale; nel 1449 fr. Antonio de Carleno napoletano, chiarissimo domenicano; nel 1460 Nicola Miraballi napoletano di esimia probità e liberalità, restaurò l'episcopio ed abbellì la cattedrale; nel 1475 Giovanni Niccolini fiorentino che santamente governò; nel 1483 fr. Gio. Battista del Giudice dottissimo domenicano; nel 1484 l'amalfitano Andrea de Cuncto vescovo di Minori, che molte beneficenze elargì alla chiesa cattedrale; nel 1504 Tommaso Regalano napoletano eloquente e virtuoso; nel 1510 a' o dicembre Giulio II fece perpetuo commendatario il cardinal Giovanni de Medici, che nel 1513 divenne Leone X. Questi diè la chiesa in commenda al cardinal Roberto Britto, e nel 1514 fece arcivescovo Antonio Balestrari sanese, dottissimo cisterciense, che nel 1516 rassegnò la dignità al cardinal Lorenzo Pucci, che fece il simile, onde Leone X nel 1517 sostituì Girolamo Planca Incoronati romano, canonico vaticano; nel 1541 fr. Alfonso Oliva d' Acquapendente, agostiniano e

sacrista pontificio, dotto e virtuoso; nel 1544 il cardinal Francesco Sfondrati padre a Gregorio XIV; nel 1547 commendatore il cardinal Tiberio Crispi. Nel 1561 fu fatto arcivescovo Massimo de Maximi nobile romano, che rinunziando nel 1564, il cardinal Crispi riebbe la chiesa; nel 1565 Marc' Antonio Bozzuti napoletano molto erudito; insigne pastore; nel 1570 il degno Carlo Montili di Casale; nel 1506 Giulio Rossini maceratese, chiaro giureconsulto, celebrò due sinodi e ornò la cattedrale; nel 1635 Matteo Graniti salernitano, sapiente e mirabile per doti egregie, superò i predecessori in magnificenze colla cattedrale, istituì il seminario, rifabbricò e abbellì l'episcopio. Nel 1638 Angelo Pichi di Borgo s. Sepolero, celebrò il sinodo, consacrò ed ornò la metropolitana, compì il seminario, e fu traslato a s. Miniato. Nel 1640 Stefano Quaranta teatino napoletano, sommo nelle lettere, affabile, virtuoso, in più modi fu benemerito della cattedrale e del capitolo. Nel 1679 Gaetano Miraballi teatino napoletano di egregie qualità. L' Ughelli, Italia sacra t. VII, p. 183, riporta la serie de'pastori di Amalfi, che si termina con Michele Bologna teatino de' duchi di Palma, diocesi di Nola, nel 1701 traslato da Isernia. I seguenti si leggono nelle annuali Notizie di Roma. 1731 Pietro Agostino Scorza della diocesi di s. Severo, traslato da Teramo; 1748 Nicola Ciossi di Napoli, traslato da Sora. 1758 Antonio Puoti della diocesi di s. Agata; 1804 e dopo lunga sede vacante, Silvestro Miccù minore osservante di Napoli, traslato da Scala e Ravello: sotto di lui Minori fu

unito ad Amalfi. Per sua morte Gregorio XVI nel concistoro de'3o settembre 1831 preconizzò l'odierno vescovo monsignor Mariano Bianco napoletano, traslatandolo da Nicotera e Tropea. Le rendite dell'arcivescovo ascendono ad annui ducati 3000.

MINSCKO o MINSK (Minscen). Città con residenza vescovile de' riti latino e greco - ruteno di Lituania, nella Russia europea, capoluogo di governo e di distretto, a 80 leghe da Pietroburgo, e 150 da Mosca, sullo Svislotch. Vi risiedono ancora un arcivescovo greco scismatico, che ha molte chiese, il governatore e le principali autorità del governo di Minsk, formato da una parte dell'antica Polonia, confinante con quelli di Vitebsk, Mohilow, Tchernigow, Kiovia, Volinia, Grodno e Vilna. Questo governo formato nel 1793 corrisponde all' antica woiwodia lituana di Minsk, ed a qualche porzione di quelle di Vilma, Polozk e Novogrodek. La città di Minsk è irregolarmente fabbricata, ha due castelli, molte chiese greche, greche-unite e cattoliche, un' abbazia di monaci greci-uniti, una sinagoga, un ginnasio, molte fabbriche di panni e cappelli, e varie concie. Conta più di 3000 abitanti, molti de' quali sono ebrei. Si ignora l'epoca della fondazione di questa città; i principi russi Iziaslav, Sviatoslav e Vsevelod, figli del grande Jaroslav, la presero nel 1066, trucidarono la popolazione mascolina, e condussero schiavi le donne e i fanciulli. Sotto il governo polacco Minsk fu il capoluogo di un palatinato e di un distretto, ed ebbe un collegio di gesuiti. I russi la tolsero alla Polonia nel 1656, e fu presa dai fran-

cesi agli 8 luglio 1812. Il distretto trovasi nella parte occidentale del governo; vi sono gran foreste, e si alleva molto bestiame di bella razza.

La sede vescovile fu eretta da Pio VI. Abolite dai russi quelle di Smolensko e di Livonia, Caterina II ottenne da quel Papa l'erezione di Mohilow in arcivescovato latino, ed essendo stata distrutta da essa la sede latina di Kiovia, il suo figlio Paolo I dando pace alla Chiesa cattolica non ardì ristabilirla; ma quasi in compenso, col consenso di Pio VI, fondò il vescovato di Minsk in Lituania rutena, mediante il delegato apostolico arcivescovo Lorenzo Litta. La bolla di erezione data dalla certosa di Firenze a' 17 novembre 1798, Maximis undique pressi, si legge nel vol. XIII, p. 289 e seg. degli Annali delle scienze religiose, in un a quelle di Pio VII intorno agli affari religiosi in Russia e sedi vescovili. Dell'istituzione del vescovato di Minsk, ne trattano ancora il Baldassarri, Relazione de' patimenti di Pio VI, t, III, p. 166; ed il ch. p. Theiner, Vicende della Chiesa p. 500 e seg. Il vescovato fu dichiarato suffraganeo di Mohilow (Vedi), e si formò del governo di Minsk, separandolo dalla diocesi di Vilna, con annuo assegnamento di seimila rubli. La cattedrale si eresse in onore di Dio, del ss. Nome di Maria, e de'ss. Pietro e Paolo; per episcopio venne assegnato il convento de' domenicani: il seminario aveva dodici seminaristi. Il numero de' regolari ascendeva a 425, ed erano i benedettini, i benfratelli, i cappuccini, i carmelitani, i cisterciensi, i domenicani, i francescani, i missionari, gli scolopi, i canonici regolari lateranensi, i trinita-

ri, e quei del terz'ordine. Cinquanta erano i conventi della diocesi; i monasteri delle monache undici, cioè benedettine del terz'ordine, cisterciensi, domenicane e serve di Maria, essendo le religiose 77. I servi addetti ai villaggi del clero secolare erano 7220; i suoi capitali, rubli 41,104; le sue annue rendite, rubli 17,000. I servi addetti ai villaggi del clero regolare d'ambo i sessi, erano 8866; i suoi capitali, rubli 193,120: le sue annue rendite, rubli 61,544. Il primo vescovo di Minsk di rito latino fu Giacomo Dederko, fatto da Pio VI li 15 novembre 1798, già canonico maggiore della chiesa di Vilna, non che preposito infulato dell' insigne collegiata della chiesa Olicense. Per sua morte, Gregorio XVI nel concistoro de' 28 febbraio 1831, nominò l'odierno vescovo monsignor Matteo Lipski dell' arcidiocesi di Mohilow, traslatandolo da Aurielopoli in partibus. Il suffraganco vaca, ed a' 26 settembre 1814 Pio VII avea fatto suffraganeo e vescovo di Camaco in partibus Gio. Battista Masclet di Dovia. Avvi pure un vescovo di rito greco-unito, e le Notizie annuali di Roma registrano dal 1818 e tuttora monsignor Giuseppe Holownia dell' ordine di s. Basilio.

La cattedrale di gotica struttura è sotto l'invocazione della Beata Vergine Maria. Il capitolo si compone di sei dignità, cioè il preposto, ch'è la prima, l'arcidiacono, il decano, lo scolastico, il custode, ed il cantore; di sei canonici e di altri preti e chierici addetti al servigio divino. Nella cattedrale vi è il sacro foute, e la cura d'anime si esercita da un parroco. Vi sono pure cinque confraternite e tre ospedali. Il p. Theiner, Vicende della Chiesa, afferma che i fedeli ascendono a 231,869, ma i divorzi sono frequentissimi, pel danno recato dall'arcivescovo di Mohilow Stanislao Sicstrzencewicz. La diocesi è ampla, e contenente molti luoghi, con qu parrocchie, 48 succursali, e 174 cappelle. Ogni nuovo vescovo è tassato ne'libri della camera apostolica in fiorini 33, essendo le rendite 700 nummorum aureorum illius monetae, come leggesi nell'ultima proposizione concistoriale.

MINTURNO, Minturna. Città vescovile e colonia del Lazio nuovo nella Campania, oggi provincia di Terra di Lavoro nel regno delle due Sicilie, sulla via Appia al di sopra dell'imboccatura del siume Liri o Garigliano. Tito Livio ne parla come d'una città antichissima. I romani se ne impadronirono per tradimento l'anno di Roma 439, e vi mandarono una colonia, ed altre a tempo di Cesare. E celebre come luogo della cattura, eseguita nella palede, di Caio Mario: ora non è che un ammasso di rovine, di acquedotti, de' templi di Giove e di Marica e d'anfiteatri, che mostrano però quanto sia essa stata considerabile e splendida, già ricoprendo ambedue le rive del fiume cui un tempo diè il suo nome. Dalle sue rovine ebbe origine Traetto (Vedi). La fede vi fu predicata ne' tempi apostolici, e nel V secocolo già la sua chiesa era vescovile. L' Ughelli, Italia sacra t. X, p. 139, riporta la serie de seguenti suoi vescovi suffraganei della metropoli di Capua. Cecilio Rustico assistette nel 499 al concilio romano adunato da Papa s. Simmaco. S'ignorano i nomi de'successori; certo è che s. Gregorio I, per veder la città desolata dai barbari, uni la chiesa a Formia (Vedi). Distrutta poi questa dai saraceni nell' 846, il vescovo Costantino ritirossi a Gaeta, quindi la sede fu trasferita a Traetto, laonde i prelati che occuparono in seguito quella sede presero il titolo di vescovi di Minturno o di Traetto. Talaro vescovo Minturnensem fu al concilio romano dell' 853. Giorgio vescovo Trajectanum intervenne nell' 86 t al sinodo romano, contro Giovanni arcivescovo di Ravenna. Andrea s. Trajectanae ecclesiae episcopum è nominato nel 954 in un documento di Ottone I imperatore; dopo il quale non trovansi più notizie di vescovi, venendo riunita la diocesi a quella di Gaeta. Minturno si rese anco celebre pel concilio in cui si decise, che il Papa non potrebbe essere giudicato da chicchessia.

MINUTO GIOVANNI, Cardinale. Giovanni Minuto prete cardinale di s. Maria in Trastevere, fiorì sotto Alessandro II del 1061, che insieme col cardinal Mainardo lo destinò in legato alla città di Milano, per sterminare da essa il vizio della simonia e dell'incontinenza, non che l'eresia de'nicolaiti, che vi cagionava guasti orribilit. Ivi giunto stabili alcune leggi adattate a contenere nel proprio dovere i ministri di quella chiesa. Nel 1070 passò col cardinal Pietro romano, e con Hermenfredo vescovo Sedunense alla legazione d'Inghilterra, ove nel sinodo di Vincester depose Strigando arcivescovo di Cantorbery, Agelmaro vescovo di Eistat, ed alcuni abbati dai loro monasteri, nei quali erano stati intrusi con aperta violenza, e come convinti rei di diverse colpe. Alcuni scrissero che il cardinale si ribellasse a s. Gregorio VII, per seguire l'antipapa Clemente III.

MINUTOLO Enrico, Cardinale. Enrico Minutolo patrizio napoletano, uomo dotto del pari che costumato, nel 1382 da Urbano VI fu promosso al vescovato di Bitonto, doude nel 1380 lo trasferì all' arcivescovato di Trani, ed in appresso passò a quello di Napoli, chiese alle quali impartì immensi benefizi, fabbricando tra le altre cose in Napoli il palazzo per l'abitazione degli arcivescovi contiguo alla metropolitana, in cui fondò cappelle, altari e benefizi, pe' quali lasciò rendite considerabili, e vi fece la porta maggiore di marmo, prodigiosa per grandezza, per le colonne di porfido, per le scolture e statue con cui l'ornò, tra le quali venne egli rappresentato genuflesso avanti la Madonna, con iscrizione in versi barbari. Bonifacio IX ai 18 dicembre 1389 lo creò cardinale prete di s. Anastasia, ed arciprete della basilica Liberiana, facendolo Gregorio XII camerlengo di s. Chiesa. Illustrò il suo nome per mezzo delle legazioni che sostenne con prudenza e valore in Bologna, Ferrara, Forlì e Raveuna, dove pubblicò alcune leggi o costituzioni molto utili e conducenti alla quiete ed al buon governo di quei popoli. In compagnia di Gregorio XII si condusse in Siena, dove si trattenne per lo spazio di cinque mesi col Papa; ma nel gennaio del 1409, essendo già vescovo di Frascati, lo abbandonò per passare al concilio di Pisa, dove fu uno degli elettori di Alessandro V, a cui sembrò conveniente, che rinunziato il titolo di vescovo di Frascati che si possedeva da Gherardi anti-cardinale di Benedetto XIII pseudo-pontefice, passasse a quello di Sabina allora vacante, e così togliere ogni fomento di scisma. Era pure intervenuto ai conclavi d' Innocenzo VII e Gregorio XII, e si trovò ancora a quello di Giovanni XXIII. Pieno di gloria morì nel 1412 in Bologna. Trasferito il cadavere in Napoli, fu collocato in sontuoso mausoleo, eretto nella metropolitana dentro la cappella di sua famiglia, ma senza iscrizione.

MIRA, Myra, Myrrha. Sede arcivescovile metropoli della Licia, nell'esarcato d'Asia, già città considerabile, ora villaggio della Turchia asiatica dell' Anatolia nel sangiacato di Meis, chiamato anche Strumeta, fabbricato sulle rovine dell'antica e celebre città, la quale come tante altre soggiacque al dominio de' saraceni nel secolo XI, quindi decadde dalla sua importanza. E situata sopra una collina sull' Andraki, con buon porto, che si getta in vicinanza nel Mediterra. neo. Di tale città ne fanno menzione Strabone, Plinio e Tolomeo. L'apostolo s. Paolo essendosi condotto a Roma per mare, approdò in Mira, secondo la versione siriaca degli Atti apostolici, ma in Listri secondo la volgata latina. Tuttavolta si ritiene aver s. Paolo fatto conoscere nella Licia Gesù Cristo colle sue predicazioni. La città fu da principio la sede d'un semplice vescovato suffraganeo d' Iconio, indi nel secolo IV venne eretta in metropoli della novella Licia sotto l'imperatore Teodosio II, ed esarcato di Licia nel secolo XIII. Furono sue suffragance le seguenti trentasette sedi vescovili. Telmisso, Limira, Araxa, Podalea, Tatta, Zenonopoli, Olimpo, Otla o Tlos, Coridalo, Canna o Cunnus, Acraso,

Xanto, Bobu o Sofianopoli, Martiana, Coma, Fello o Phello, Antifello, Phaselis, Rodiopoli, Acamiso o Acalisando, Acanda, Patara, Comba, Barbura, Nasa o Nisa o Nissa, Calinda, Aprilla, Oricanda o Arienada, Arnia, Sidima, Onurda o Onomida, Candano o Cardamo, Palliota o Giustinopoli, Eudocia, Melesa, Lebisso e Pacando. Ne fu primo vescovo s. Nicandro martire, ordinato da s. Tito discepolo di s. Paolo. Nicola I. Nicola II, cioè s. Nicolò celebre vescovo di Mira, nativo di Patara, abbate d'un monastero presso Mira, le cui ossa si venerano a Bari, al quale articolo dicemmo come vi furono trasportate dalla Licia. Taziano che intervenne al primo concilio di Costantinopoli. Sereniano che fu al concilio generale d' Efeso. Romano intervenne al secondo Efesino. Pietro fu al concilio Calcedonese. Filippo sottoscrisse il V sinodo. Polidecto fu al VI. Teodoro I. Nicola III si recò al VII sinodo. Niceta eretico dell' 825. Teodosio fu al concilio in cui si ripristinò Fozio. Leone visse sotto Michele Cerulario. Teodoro II del 1143. N. del 1151. Cristoforo del 1166. Eustazio traslato a Tessalonica a tempo di Manuele Comneno. Matteo XIX vescovo o arcivescovo, Oriens christ. t. I; p. 965. Mira fu ancora sede d' un arcivescovo greco : fu l' ultimo monsignor Massimo Mazlum, da Gregorio XVI il primo febbraio del 1836 traslato al patriarcato d'Antiochia de' greci Melchiti (Vedi).

Mira, Myren, al presente è un titolo arcivescovile in partibus, il quale ha sotto di sè i titoli vescovili pure in partibus di Limira, Paterea, Sidima, Tloa o Tlos, Telmesso, Antifello e Rodiopoli. Gre-

gorio XVI nominò gli ultimi due arcivéscovi, cioè Nicola Ferrarelli canonico Liberiano e segretario della congregazione della visita, nel detto concistoro del primo febbraio 1836, traslato da Marronea; e per sua morte monsignor Pietro Antonio Garibaldi genovese, già internunzio di Parigi, canonico vaticano, chierico di camera, protonotario apostolico, fatto nel concistoro dei 22 gennaio 1844, consecratò in s. Pietro dal cardinal Lambruschini, odierno nunzio apostolico di Napoli per nomina del lodato Pontefice. Mira, sebbene titolo in partibus, avea la dote di dieciotto Luoghi di Monte (Vedi) e 99 centesimi, i frutti de' quali ascendevano a scudi 56 e bai. 91, in favore degli arcivescovi pro tempore. Ma Benedetto XIV, dopo la morte dell'arcivescovo Nicolai, nel 1742 trasferì la suddetta dote annua alla chiesa arcivescovile di Tarso, indi alla patriarcale di Costantinopoli, Tale istituzione della dote rimonta al 1682, per decreto d' Innocenzo XI fatto nel. concistoro de' 2 maggio, per cui furono depositati scudi duemila pei suddetti luoghi di monte. Esiste un mss. con questo titolo: Elucubratio parva super quosdam libros Sinenses ab archiepiscopo My. rensi de Nicolais.

MIRACOLO, Miraculum, portentum, ostentum, prodigium. Cosa soprannaturale, opera ed effetto che non si può fare se non da Dio, e per sua virtù ad intercessione della Beata Vergine, dei santi, e di quei servi suoi che vuole glorificare con tratti di sua onnipotenza; può servirsi di altri come istromenti per confermare una verità speculativa o pratica. I miracoli sono quegli avvenimenti memorandi superiori

alle leggi della natura, co' quali la divina onnipotenza, volle e vuole manifestare e autenticare la verità annunziata ai popoli dai profeti e dai santi tra lo splendore di queste irrefragabili prove. Il nome di miracolo significa, 1.º in un senso affatto generale una cosa ammirabile, singolare, straordinaria, che colpisce, che sorprende, che reca stupore, sia ch'essa sorpassi le forze delle creature visibili, sia che non le sorpassi. Significa 2.º in un senso più concreto una cosa straordinaria che sorpassa le forze delle creature visibili, ma non delle invisibili, come gli angeli buoni o cattivi. Significa 3.º in un senso proprio e rigoroso una cosa o un effetto sensibile che sorpassa le forze di tutte le creature, tanto visibili che invisibili, e che non può provenire che da Dio operando secondo le leggi superiori a quelle della meccanica del mondo, giacchè Dio ha stabilito delle leggi ordinarie e generali che regolano tutti i movimenti, i quali formano questo bel meccanismo del mondo, cui fu dato il nome di natura, e delle altre straordinarie e particolari secondo le quali produce effetti che sorpassano l'ordine e le forze di tutta la natura; e null'altro fuori di ciò ch'è prodotto in conseguenza di queste ultime leggi, è un vero miracolo, secondo la dottrina di s. Tommaso, I part. quest. 110, art. 4, in corp., la quale esige per un vero miracolo che egli sorpassi l'ordine e le forze di tutta la natura creata sì visibile, che invisibile. Si può dire nondimeno, secondo la dottrina dello stesso santo dottore, che le meraviglie operate dagli angeli buoni o cattivi sono miracoli in un senso

meno stretto, e per rapporto a noi, imperciocchè esse sorpassano le forze della natura a noi note. Ma perchè una cosa miracolosa può essere o contro la natura, o disopra, o oltre, da ciò nasce la diversità dei miracoli, che la maggior parte dei teologi seguendo s. Tommaso li ammettono di tre sorta; cioè miracoli contro la natura, al disopra della natura, e oltre la natura. Un miracolo è contro la natura quando questa conserva una disposizione contraria agli effetti che Dio produce, come allorchè il mare si divise per lasciar passare gl'israeliti; quando il sole fermossi al comando di Giosuè, e retrocedette alle preghiere d'Isaia per provare al re Ezechiele ch'egli sarebbe guarito. In tutti questi casi la natura conservava una disposizione contraria agli effetti che Dio produceva in essa. Un miracolo è al disopra della natura quando la natura non può produrlo in alcun modo; tale è per esempio la risurrezione d'un morto. Un miracolo è oltre la natura quando la natura potrebbe assolutamente produrlo, ma non nelle circostanze e nel modo con cui Dio lo produce. Una persona è pericolosamente malata, Dio la risana all'istante, e senza alcun rimedio, la natura avrebbe potuto guarirla col tempo e coi rimedi: questo miracolo è oltre la natura.

Dio solo è la causa efficiente dei miracoli, perchè egli solo può interrompere o rovesciare il corso della natura da lui stabilito, e gli angeli non ne possono essere che le cause morali, ottenendoli colle loro préghiere, o le cause istrumentali, concorrendovi come istrumenti per le mani di Dio, il quale vuole talvolta impiegarli nelle sue operazioni. Lo stesso avviene de' santi, sia prima che dopo la morte. Quanto ai demonii le cose straordinarie ch' essi operano non sono che illusioni; oppure ciò ch'esse contengono di vero non oltrepassa il loro potere naturale, il che fa sì ch'esse non sono, per conseguenza, veri miracoli. Come il demonio fu vinto dalla morte del Salvatore, la sua possanza è al presente legata, e lo sarà sino alla venuta dell' Anticristo. Non pertanto Iddio non gli ha tolto al tutto il natio suo potere, del quale lo lascia usare per tentare gli uomini e indurli al male. Alcuna volta eziandio lo spirito delle tenebre, colla permissione del cielo, contraffà le meraviglie, che il braccio solo dell' Altissimo opera; e procura di sedurre i mortali con fantasime ingannatrici. Ma in queste occasioni egli si smaschera sempre da qualche canto, per cui è agevole travedere l'impostura, e distinguerla dall' opera di Dio, il quale ispira l'umiltà a chi egli si comunica in modo straordinario, mentre il demonio ai suoi stromenti insinua la superbia. Il fine primo e generale de' miracoli è la gloria di Dio. I fini secondari che tutti si riferiscono a quel primo, sono o la conferma della dottrina che riguarda sia la fede, sia i costumi, o l'attestazione della santità di qualcuno, od i benefizi accordati agli uomini tanto spirituali, che temporali, o la vendetta divina.

I veri ed i falsi miracoli differiscono dal lato del principio, del fine, dell'efficacia, della durata, della utilità, della maniera e della natura. Essi differiscono dal lato del principio. I veri miracoli hanno Dio per autore, ed i falsi non lo hanno;

dal lato del fine, i veri miracoli si fanno per rassodare la fede, riformare i costumi, attestare la santità di qualcuno, ed i falsi per corrompere la fede o i costumi ; dal lato dell'efficacia e della durata, i veri sono reali e permanenti, i falsi passeggieri ed illusorii; dal lato dell'utilità, i veri recano profitto agli uomini, mentre i falsi sono ad essi nocivi; dal lato della maniera, i veri si operano ordinariamente per intercessione de' santi, i falsi per gl'incantesimi, le profanazioni e le superstizioni ; dal lato della sostanza, i veri sono o contro, o al disopra, o almeno oltre la natura; i falsi non eccedono le forze naturali dell'agente che li produce. Per evitare la frode e l'illusione nei miracoli, il concilio di Trento sess. 25, de invoc. vener. et relig. sanct. et sacr. imag., ha saggiamente stabilito, che non ne sarebbero ammessi de'nuovi, a meno che essi non fosrero riconosciuti ed approvati dal vescovo aiutato dal consiglio di alcuni pii e dotti teologi. Intorno a che è d'uopo osservare, che il potere di approvare nuovi miracoli attribuito agli ordinari dal concilio, non riguarda che i santi già canonizzati o beatificati, e non le persone eminenti in virtù, ma non per anco canonizzate o beatificate: giacchè se gli ordinari avessero il diritto di pubblicare e di proporre ai popoli i miracoli che si attribuiscono all'intercessione di questa sorta di persone, essi avrebbero altresì il diritto d'indurre il popolo a render loro un culto religioso, ch' è una conseguenza della santità attestata dai miracoli, il che non appartiene che alla Sede apostolica. Coi miracoli si provò dai nostri maggiori la verità della religione

cristiana; il principale miracolo per ciò provare è la risurrezione di Cristo. I prodigi furono quelli che uniti alla dottrina predicata dal Salvatore ne provarono la verità e ne attestarono la sapienza; laonde i prodigi furono e sono ancora una delle più forti prove di nostra religione. Al tempo della primitiva Chiesa furono più necessari i miracóli, di quello che sia a' tempi nostri, perchè gli apostoli ed i successori loro aveano a trattare coi greci e romani, gente colta e dotta, i quali se non avessero visti miracoli fatti in conferma del vangelo, non si sarebbero mai disposti a crederlo ed accettarlo; ed ai tempi di Giuliano l'apostata, Dio illustrò la sua Chiesa con molti e strepitosi miracoli. Dei miracoli che si facevano ne' sacri templi, si solevano formare ne' primi secoli dei libretti, i quali si leggevano in chiesa. I filosofi platonici al nascere del cristianesimo ricorsero al potere della magia, ma non impresero a far miracoli in pubblico, benché questo fosse l'unico modo per farli credere. Gli storici che riferirono tali pretesi prodigi, loro unico scopo fu di screditare malignamente i miracoli che provavano la divinità della religione cristiana, al quale scopo adoperarono l'impostura e le illusioni della magia. Vedi Benedetto XIV, De serv. Dei beat. t. II e IV; e Spagni, De miraculis, Romae 1777.

Del tanto decantato magnetismo animale si giovano in ispecial modo i razionalisti, ad ispiegare le stupende miracolose gesta de profeti, degli apostoli, di Cristo, e di quanti si ebbero fama di taumaturghi cristiani, per toglicre così di mezzo quel motivo di credibili-

tà potentemente fondato sui miracoli di nostra santa religione. In oggi i profeti sono dai sedicenti filosofi riputati come i primi magnetizzatori dell'antichità; segreto che essi dicono pur conosciuto da Gesù Cristo e dagli apostoli. Il famoso Mesmer riducendo a sistema il magnetismo animale, sotto altre forme rinnovò le imposture e i vaneggiamenti degli antichi per illudere la moltitudine, come fecero i maghi dell'Egitto. Se il magnetismo animale fosse stata la vera cagione di tante stupende e miracolose gesta di Gesù Cristo quante ci narrano i libri sacri, converrebbe necessariamente concludere che le guarigioni da lui operate attribuir si dovessero a umana potenza e non a virtù superiore alle forze della natura. Ma ciò non potrà giammai dimostrarsi dai seguaci di Mesmer: anzi, esaminati i principii e le dottrine più solide dell'arte salutare, si vede ad evidenza, che le opere di Cristo eccedono di gran lunga quelle risorse che in pari circostanze potrebbe dare la natura abbandonata a sè stessa, o la scienza ippocratica. Il nostro divin Maestro non poteva nella sua santità operare le istantance guarigioni con mezzi contrari alla buona morale, siccome fa il preteso magnetismo animale, dal cui esercizio derivano infiniti danni alla società. In fatti si legga il rapporto compilato dal celebre Bailly, in nome della commissione dell'accademia reale delle scienze e della facoltà di medicina in Parigi, e si vedrà con quanta ragione debbansi attribuire i fenomeni mesmeriani a tutt'altro che al magnetismo animale, e chiamar l'uso di questo un ritrovamento nemico al ben essere della società e al candor de'costumi. Se dunque i fenomeni detti les-crises non sono effetto del magnetismo animale, se il sonnambulismo artificiale è una impostura, se le guarigioni operate da Cristo eccedevano il potere umano, se non riuscì a Mesmer di produrre i prodigi di Cristo, dovrà necessariamente conchiudersi col dotto monsignor d. Vincenzo Tizzani odierno vescovo di Terni, che il magnetismo animale è una nuova veste data ai delirii degli antichi, e che i miracoli di Cristo non possono in alcun modo spiegarsi col mesmerismo. Veggasi il Discorso istorico-critico sul magnetismo animale, pubblicato dal lodato prelato in Roma nel 1842 con molto plauso.

MIRAMIONE. Congregazione di donne, le quali senza far voti si dedicavano ad istruire le donzelle del loro sesso, ed alla cura delle inferme. Furono fondate a Parigi nel 1665 sotto il nome di comunità di s. Genoveffa, da Maria Bonneau dama di Miramion, acciò le sue religiose istruissero le donzelle per formarne delle maestre per la campagna, e per assistere le donne povere spiritualmente e corporalmente, massime le inferme e ferite, medicarle e salassarle. La fondatrice piamente morì nel 1606.

MIRANDA (Miranden). Città vescovile di Portogallo nella provincia di Tras-os-Montes, capoluogo di Comarca, 12 leghe da Braganza, e 92 da Lisbona, posta su di una rupe al confluente e sulla riva destra del Duero o Douro, per cui si chiama Miranda de Douro per distinguerla da altre dello stesso nome. Ha vecchie fortificazioni, in parte rovinose, due ospedali, e qualche stabilimento scientifico a

primeggiano tra gli edifizi l'antica cattedrale ed il seminario. Teneva il quarto posto nelle assemblee della corte, e conta circa 5000 abitanti. Questa città sembra aver portato un tempo il nome di Contium o Contia. Distrutta dai barbari, fu di nuovo riedificata nel 1136 da Alfonso I. Gli spagnuoli l'assediarono nel 1762, e in tale incontro saltando in aria un magazzino di polvere furono danneggiate in parte le mura. In un paese alpestre e montuoso, la comarca, situata nella parte orientale della provincia, contiene più di 32,000 abitanti. La sua posizione è di grande importanza, essendo da essa agevole l'entrata nel regno di Leone, e perchè posta tra due fiumi il Douro e la Fresne.

La sede vescovile ad istanza di Giovanni III re di Portogallo fu istituita da Paolo III nel 1545, il quale eresse in cattedrale la chiesa parrocchiale dedicata a Maria Vergine, fondando il vescovato colle copiose rendite del monastero de' benedettini di Castro d'Avelans, colla rendita di diecimila scudi, e 314. parrocchie in 22 leghe di lunghezza, dichiarando la sede suffraganea della metropoli di Braga, da cui aveva dismembrato i luoghi per formar la diocesi. Ne furono vescovi Torribio Lopez elemosiniere della regina Caterina, e Giorgio de Messiot trasferito a Coimbra; e per gli ultimi nomineremo, Diego Marques de Mouratto di Lisbona, fatto vescovo nel 1740 da Benedetto XIV, il quale gli diè nel 1750 in coadiutore con futura successione Gio. dalla Croce di Lisbona, già vescovo di s. Sebastiano del Rio Gennaro, e di fatto successe nel 1753; fr. Alessio de Miranda Henriquez domenicano di Lisbona, preconizzato da detto Papa nel 1758; Emmanuele de Vasconcellos Pereyra della diocesi di Lamego, dichiarato nel 1770 da Clemente XIV; Michele Antonio Barreto de Menesez della diocesi di Braga, nel 1773 traslato da Braganza da Clemente XIV, e fu l'ultimo vescovo di Miranda, Ad istanza della regina Maria I, il Papa Pio VI colla bolla Romanus Pontifex, de' 27 settembre 1770, Bull. Rom. Continuatio, t. VI, p. 253, soppresse la sede vescovile di Miranda e la trasferì in Braganza (Vedi), pur suffraganea di Braga, eretta in vescovato da Clemente XIV, una delle città più antiche del regno, i cui duchi divennero re di Portogallo, casa che tuttora regna. La cattedrale di Miranda divenne collegiata insigne, con undici canonici, ritenendo il titolo vescovile, e concedendo Pio VI ai canonici l'uso della mozzetta. Ecco la serie de'vescovi di Braganza e Miranda. De Menesez mentovato, fatto primo vescovo di Braganza da Clemente XIV a' 6 agosto 1770. Bernardino Pinto Ribeiro Seixas della diocesi di Braga, preconizzato vescovo di Braganza da Clemente XIV a'12 luglio 1773, indi primo vescovo di Braganza e Miranda. Antonio Lodovico de Veiga-Cabral da Camera, della diocesi di Braga, eletto nel 1793 da Pio VI. Giuseppe Maria di s. Anna Noronha, dell'ordine di s. Paolo primo eremita, di Lisbona, dichiarato da Leone XII nel 1824. Per sua morte il re d. Michele I nominò l'odierno monsignor Giuseppe Antonio da Silva Rebello, della congregazione della missione, nato in s. Caterina nel patriarcato di Lisbona, da Gregorio XVI preconizzato vescovo di Braganza e Miranda nel concistoro de' 2 luglio 1832. La rendita episcopale è di scudi 2500.

MIRANDOLA, Mirandula. Città cospicua del ducato e distretto di Modena, capoluogo di cantone. Assai antica, un tempo fu ben fortificata e difesa da un castello, ma le sue fortificazioni sono ora pressochè rovinate. Vi sono diverse bellissime chiese, ed è rimarchevole la principale; ampie e regolari sono le vie, dovendosi la sua magnificenza ai Pico; conta più di 3000 abitanti. Era anticamente la capitale d'un ducato del suo nome, dipendente dall'impero, e tuttora ne porta il titolo di duca quello di Modena suo sovrano. La signoreggiò la celebre famiglia Pico, dalla quale uscì Giovanni chiamato la fenice degl'ingegni del suo secolo, siccome famoso pel suo straordinario sapere, cognizione delle lingue, e amore alle scienze, che celebrammo nel volume XXXVIII, p. 129 del Dizionario ed altrove. Avendo Innocenzo VIII condannato la sua opera, De omni re scibili, Giovanni spiegò qual fosse il suo retto sentimento, per cui l'approvò Alessandro VI con bolla de'13 giugno 1493. D'allora in poi Giovanni avendo corretto lo spirito ardente che trasportava il suo prodigioso talento alle novità, si applicò allo studio de' libri santi, e tre anni prima di sua morte rinunziando al principato, si ritirò in una casa di campagna, ove datosi agli esercizi di pietà e penitenza, in essi morì d'anni 33 in Firenze nel 1494, terminando i suoi giorni coll'abito de' domenicani da lui sempre amati. Le sue opere furono pubblicate più compiutamente

in Basilea nel 1573 e 1607, insieme colla sua vita scritta da Gianfrancesco Pico suo nipote, e coll'apologia di sua condanna. Francesco Pico della Mirandola feudatario dello stato di Modena, si rese indipendente nella Mirandola, di cui gli antenati suoi possedevano il castello da parecchie generazioni nopi: divenuto nel 1312 podestà di Modena, come lo era stato nel 1118, Manfredi Pico, si fece capo de'ghibellini, e vendè Modena a Passerino Bonacossi signore di Mantova.

Le fortificazioni di Mirandola essendo state assai ragguardevoli, attirarono sovente le armistraniere. Passerino Bonacossi signore di Mantova, per riprendersi il denaro pagato per Modena, dopo aver morto Francesco Pico onorato del titolo di vicario imperiale, e due suoi figli, le distrusse nel 1330. Nicolò, altro figlio di Francesco, scampato alla strage, potè vendicarsi quando i Gonzaga cacciarono i Bonacossi. Francesco III della Mirandola fu creato nel 1414 conte di Concordia dall' imperatore Sigismondo. Quindi la Mirandola nelle rivoluzioni e vicende guerresche di Lombardia soggiacque ad assedi e vicende. Ma il più samoso assedio fu quello con che là strinse il Papa Giulio II in difesa di Giovanni Francesco III Pico, per espellerne i francesi, e Galeotto II ch'erasene impadronito. Agli articoli Giucio II, e Milizia Pontificia, dicemmo come quel gran Pontefice alla testa dell'esercito, tra le fulminanti artiglierie, con tre cardinali, trionfante entrò nel 1511 per l'aperta breccia nella piazza. Nel 1532 Galeotto II tornò ad occupar la Mirandola, uccidendo lo zio Giovanni Francesco III col cugino Alberto:

indi si sottomise alla protezione della Francia, e poi nel 1548 cedè la Mirandola ad Enrico II mediante un compenso, laonde divenne piazza d'arme de'francesi. Tuttavolta nel 1551 la casa d'Austria la fece restituire a Luigi Pico figlio di Galeotto II. Morto nel 1574, il di lui figliuolo Federico assunse i titoli di principe della Mirandola e marchese di Concordia. Dipoi il suo fratello Alessandro I Pico fu dall' imperatore Mattia nel 1610, o meglio dall'imperatore Ferdinando II, proclamato duca di Mirandola e principe di Concordia, borgo del ducato di Modena con più di 2500 abitanti, che assediandola poi i francesi nel 1704, s' incendiò il palazzo di delizie de'duchi della Mirandola: Suo nipote Alessandro II regnò dal 1631 al 1601; essendosi portato in Roma nell'anno santo 1650, alloggiò nel noviziato de'gesuiti. Di tre anni gli successe il nipote Francesco Maria, che nella guerra della successione di Spagna prese le parti dei Borboni. Quindi nel 1701 Mirandola fu occupata dai tedeschi, ed in vicinanza i francesi e gli spagnuoli uniti furono sconfitti dagl'imperiali nel 1703. I primi la presero nel 1705, ma l'evacuarono nel 1707. Per decreto del consiglio aulico di Vienna, Francesco Maria perdè i suoi stati, mentre Clemente XI creò cardinale Lodovico Pico de' duchi di Mirandola. Come feudo dell' impero, Giuseppe I o Carlo VI nel 1711 venderono gli stati per 200,000 dobloni, o 600,000 scudi come altri dicono, al duca di Modena Rinaldo d'Este, che n' ebbe l'investitura a' 12 marzo, ritirandosi la nobilissima famiglia Pico in Francia, altri scrivono in Spagna ove il duca

fu fatto cavallerizzo maggiore da Filippo V. Gli spagnuoli assediaroro la Mirandola nel 1735, ed il re di Sardegna la prese nel 1742, ma fu restituita al duca di Modena nel 1748, in conseguenza del trattato d'Aquisgrana.

MIR

MIRANDOLA Lopovico Pico, Cardinale. Lodovico Pico de' duchi della Mirandola, dopo essersi trovato, a cagione dell'assedio posto dai francesi alla sua patria, nelle più critiche e dolorose circostanze, se ne fuggì prima a Bologna, e poi a Roma, donde portatosi a Vienna ottenne dalla liberalità dell'imperatore un sufficiente mantenimento. Restituitosi a Roma fu tosto da Clemente XI nel 1701 annoverato nel numero de' prelati, e subito ammesso tra i chierici di camera, e dopo due anni promosso a maestro di camera, indi a maggiordomo col titolo e grado di patriarca di Costantinopoli. In questi impieghi avendo ricevuto la sua virtù maggior risalto dallo splendore dei suoi natali, Clemente XI a' 18 maggio 1712 lo creò cardinale prete di s. Silvestro in Capite. Lo ascrisse alle principali congregazioni di Roma, tra le quali nomineremo quelle del s. offizio, del concilio e dí propaganda, e nel 1717 lo dichiarò vescovo di Senigallia, chiesa che per delicatezza di coscienza rinunziò passati sei anni, con infinito dolore de' buoni, avendo lasciati esempi preclari di tutte le virtù, massime di specchiata innocenza de' costumi. Essendo vescovo promosse con instancabile zelo la grand'opera della dottrina cristiana, ed eresse due conservatorii, uno per le donzelle o orfane pericolanti, l'altro per le femmine convertite, che con generosa pietà e beneficenza

manteneva del proprio, studiando sempre tutte le maniere possibili onde promovere la salute delle anime e la gloria di Dio. Tornato a Roma fu fatto arciprete della basilica Liberiana, e prefetto della congregazione delle indulgenze, e dimesso il primo titolo passò successivamente nell'agosto 1740 al vescovato di Porto. Morì in Roma nel 1743 placidamente, dopo una lodevole vita d'anni 64, essendosi trovato presente ai conclavi d'Innocenzo XIII, di Benedetto XIII, di Clemente XII e Benedetto XIV, ed ebbe onorevole sepoltura nella nuova chiesa del Nome di Maria a Colonna Traiana, di cui era stato insigne benefattore, dove innanzi all'altare maggiore fu posta una lapide ben ornata collo stemma gentilizio ed il suo nome. Il cuore poi, giusta la sua testamentaria disposizione, venne collocato nella chiesa di s. Prassede, in cui dal cardinal Quirini gli fu eretta una elegante inscrizione.

MIREPOIX, Mirapicum. Città vescovile di Francia nella contea di Foix, nell'alta Linguadoca, dipartimento dell'Arriege, circondario di Pamiers, capoluogo di cantone, sulla riva sinistra del Lers, in amena situazione, distante 150 leghe da Parigi. Ha un ospedale, la cattedrale di s. Maurizio, e qualche altro rimarcabile edifizio. Gli abitanti si occupano del taglio di una pietra nera e lucida detta jayet, di ferro scavato ne' dintorni, e di carbone fossile. Anticamente fu la capitale del piccolo paese del suo nome, indi eretta in marchesato nel XVI secolo. Fortificata ed occupata nel XIII dagli albigesi, i crociati la presero sotto il comando del conte di Foix, e la dierono a Guido di Levis uno de' loro capi, donazione che confermarono i re di Francia, ed a questa famiglia ne rimase il possesso sino al tempo della rivoluzione. Giovanni XXII nel 1317 eresse la sua parrocchia in cattedrale, suffraganea di Tolosa, dichiarando primo vescovo Raimondo d' Athon nel 1318, già abbate di s. Saturnino di Tolosa, che morì nel 1325. Il Papa gli diè in successore il proprio nipote Jacopo del Forno, traslatandolo nel 1326 da Pamiers, indi nel 1327 lo creò cardinale, e nel 1334 occupò la sua sede col nome di Benedetto XII (Vedi), venerandolo la Chiesa per beato. Quanto a' suoi successori fino a Luigi di Nogaret, nominato nel 1620, vedasi la Gallia christ, t. II. Gli ultimi vescovi poi furono Giambattista Campflour di Clairmont, fatto vescovo nel 1737; e Francesco Tristano de Cambon di Tolosa, eletto nel 1768. Dopo lunga sede vacante, Pio VII soppresse il vescovato col concordato del 1801. Il suo capitolo consisteva in quattro dignità, con dodici canonici; eranvi tre monasteri, e la diocesi conteneva 60 parrocchie.

MIRICIA, Myricium. Sede vescovile della Galazia seconda, nell' esarcato di Ponto, sotto la metropoli di Pessinunte, eretta nel IX secolo. Si vuole chiamata ancora Thermas s. Agapii vel Agapeti. Ne furono vescovi Elpidio I intervenuto al concilio di Calcedonia; Elpidio II che sottoscrisse ai canoni in Trullo; e Michele che trovossi al concilio pel ristabilimento di Fozio. Oriens christ. t. I, p. 497.

MIRINA o MIRINO, Myrina. Sede vescovile della prima provincia d'Asia nell'esarcato del suo nome, sotto la metropoli d'Efeso, eretta nel secolo V. Situata presso il mare nell'Eolia, ebbe un porto, secondo Strabone e Pomponio Mela, indi andò in rovina. Ne furono vescovi Doroteo che sottoscrisse al concilio d' Efeso; Proterio che fu al concilio di Calcedonia; Giovanni che sottoscrisse ai canoni in Trullo: e Cosimo che trovossi al VII concilio generale. Oriens christ. t. I, p. 705. Al presente Mirina o Mirino, Myrinen, è un titolo vescovile in partibus, sotto l'arcivescovato titolare d' Efeso. Nel 1825 Leone XII lo conferì a monsignor Giovanni Ryan, divenuto nel 1831 vescovo di Limerich; e Gregorio XVI il primo febbraio 1836 a monsignor Pietro India palermitano, cantore della cappella di Palermo con cura d'anime, e della medesima vicario generale.

MIRIOFIDI o MIRIOFITI, Myriophitus. Sede vescovile di Tracia della provincia d'Europa, sotto la metropoli d'Eraclea, eretta nel secolo XVI, secondo Commanville; ma il p. Le Quien, Oriens christ. t. II, p. 1152, dice che ne fu vescovo uno di cui ignorasi il nome, che trovossi al concilio tenuto sotto il patriarca Geremia. Situata la città in Romania sul mare di Marmora, dice Cedreno che fu distrutta dal terremoto nel 565. Miriofidi, Myriophytan, è un titolo vescovile in partibus, sotto l'arcivescovato titolare d'Eraclea, che nel secolo passato ebbe da Benedetto XIV, Giovanni Nicola d' Hontheim (Vedi) ossia il famoso Febronio. Dopo il quale Gregorio XVI lo conferì ai 24 aprile 1845 a monsignor Gianfrancesco Manfredo di Cartagena d' America, canonico penitenziere di quella cattedrale, esaminatore sinodale, e deputato coadiutore con successione al vescovo di Panamà.

MISANI Ugo, Cardinale. Ugo Misani bolognese, nelle tempora dell'avvento 1144, fu da Lucio II creato cardinale prete del titolo di s. Lorenzo in Lucina. Si mostrò padre de' poveri e avvocato de' pupilli e delle vedove; trovossi all'elezione di Eugenio III, e nel pontificato di Anastasio IV terminò

i suoi giorni.

MISENO, Misenum. Città vescovile distrutta, antichissima nella Campania, nel regno delle due Sicilie, provincia di Napoli presso Pozzuoli, situata sopra il promontorio Miseno. Cuma, Baia, Miseno un giorno famosi, ora sono una deserta penisola frastagliata da laghi, onde il golfo di Napoli vien diviso da quel di Gaeta. Al sud di Bauli o Bacola incomincia colla ridente pianura de' campi Elisi il territorio Misenate, i quali si estendono sino al piccolo lago, chiamato Stigia palude, di cui Agrippa rese il canale atto a ricevere le maggiori navi, formando col lago il Maremorto, il famoso porto Misenate diviso in tre bacini. Qui stanziarono le flotte romane del dipartimento dal Mediterraneo sotto gl'imperatori, montate per lo più da centomila armati; mentre il porto d'Ariminum serviva a quelle dell' Adriatico. Si riconosce quindi nella grotta Traconaria o Draconara una vastissima sotterranea conserva di acqua potabile per l'uso degli eserciti; come pure si ha ragione del nome di Miliscola dato alla spiaggia occidentale, che unisce il Monte di Procida al promontorio Miseno, cioè Militum schola, perchè ivi si addestravano le numerose milizie. Si controverte la posizione

dell'antica città di Miseno e la estensione del promontorio del suo nome, e presso al circo. Misenate credono taluni di riconoscere Miseno, ove sono gli avanzi di un teatro. La città fu in gran parte distrutta nell'836 quando fu presa e saccheggiata dai longobardi, capitanati da Sicardo duca di Benevento; egual disastro avvenne 54 anni dopo, finchè fu interamente spianata da' saraceni di Cuma, L'odierno villaggio vuolsi che fosse un sobborgo della città prossimo al porto. Qui si riunirono sotto gli Angioini i superstiti delle popolazioni di Cuma, Baia e Miseno, che durante il governo vice-reale si sbandarono, restando deserte contrade sì deliziose. Resta vicina la villa di Lucullo, ove morì Tiberio; altra villa di Lucullo era appartenuta a Mario. L'estremo Capo Miseno, ove fu eretto un faro, è guardato da una torre. La sede vescovile fu eretta nel V secolo in onore di s. Sosio martire e patrono. L' Ughelli, Italia sacra t. I, p. 141, riporta i seguenti vescovi. Concordio che assistette ai concilii di Roma del 501, 502 e 504 sotto Papa s. Simmaco. Peregrino collega di s. Ennodio nel 518 nella legazione apostolica ai greci. Costanzo rammentato in un documento del Pontefice Pelagio I. Benenato del 592 che s. Gregorio I deputò a visitar la chiesa di Cuma, morto nel 599. N.... gli successe. Massimo intervenne nel 649 al concilio di Laterano. Agnello fu al concilio romano di s. Agatone nel 680. Verso il secolo X la sede di Miseno si unì a quella di Napoli di cui-era suffraganea. Abbiamo una memoria di monsignor Capecelatro intitolata: Il porto di Miseno. Miseno fu un fondo del patrimonio napoletano, appartenente alla chiesa romana: tra i doni offerti da Costantino a s. Silvestro I per la basilica de'ss. Marcellino e Pietro di Roma, si noverano i promontori o isole di Miseno e Monte Argentario. MISERERE MEI DEUS, Salmo

50, misterioso e penitente del re Davidde, con cui pianse i suoi peccati, e implorò la divina misericordia; laonde sì celebre e commovente salmo, pieno d'unzione e di fervore, fu chiamato psalmus misericordiae. Contiene la sostanza di un cuore contrito ed umiliato, che conosce, che confessa, che detesta il suo fallo, e ne implora il perdono. È uno de' più belli e divoti dell'uffizio divino, ed uno de'sette salmi penitenziali Daviddici. Il sacrifizio di lode più grato al Signore è quello di un cuore umiliato e contrito. Davidde lo compose per piangere amaramente le sue colpe, chiedendo pietà, per cui dalle copiose lagrime di penitenza, l'anima del santo re rimase lavata in modo, che divenne bianca più che la neve; ed in virtù de' meriti del prezioso sangue di Gesù Cristo ricupera sì bel candore, e per mezzo di dolore e sincere lagrime il penitente cristiano. Del famoso Miserere che si canta inimitabilmente dai cantori pontificii nella cappella papale, che rapisce l'animo di chi l'ascolta, musica singolarissima e sorprendente che ispira contrizione e divozione, ne parlammo nel vol. VIII, p. 286, 287, 304 e 315 del Dizionario. I Miserere in musica che si cantano nella cappella pontificia di Gregorio Allegri e Tommaso Bai, il primo fiorito nel secolo XVII, il secondo nel XVIII,

nel 1800 furono stampati in Lipsia dal Kunel, cogl' Improperi, e Stabat Mater del Palestrina. Nel 1821 in detta cappella per la prima volta si cantò altro Miserere del celebre d. Giuseppe Baini, sommo nell' arte della musica, poi fatto da Gregorio XVI suo cameriere d'onore. Indefesso ne' gravi suoi studi, egli intraprese con industriosa e lunga fatica a comporlo in dieci sole voci. Arduo era il cimento a fronte de' sublimi lavori dei lodati Allegri e Bai su questo medesimo salmo. Il Baini colla sua modestia cominciò dal mettere a prova coi cantori suoi compagni i meditati concerti; e questi rapiti dalla patetica melodia, che dipinge, ragiona e commove, si riunirono intorno il benemerito collega, e lo stimarono ben degno di sostenere il confronto co' parti degli antichi maestri. Assistiti i cantori da quell'arte privilegiata, che si conservò da tanti secoli, come per tradizione, nella scuola palatina, fecero coll'autore a gara dal lato dell'esecuzione, ed ecco come si espresse chi lo gustò, nel num. 35 del Diario di Roma di detto anno. « Una essenziale osservazione non dee trascurarsi. I Miserere di Allegri e Bai sono limitati all'artifizio di tre soli versetti, che replicato, si adatta poi ai susseguenti; ma per quanto il salmo tutto s'aggiri sullo stesso genere di sentimento, pure questi sono mirabilmente tratteggiati dal profeta regale, che in cento guise ricerca e penetra il cuore de'fedeli. Il maestro Baini all'incontro ha seguito in ciascun versetto, con particolare fatica e fedeltà, le dislinte e variate espressioni del vate ispirato, e così l'insigne lavoro corrisponde pienamente allo scopo che

si propone Chiesa santa. Il canto di questo salmo desta nell'animo degli ascoltanti tenerezza e compunzione, risveglia ora gli affetti del dolore e di gemito nella morte del Nazareno, ora i moti della dolce speranza e del gaudio divoto, per la compiuta redenzione. E ben si è ravvisato l'effetto mirabile della commovente armonia nel religioso raccoglimento e contemplativa attitudine di tutti i ceti, che assisterono alla celebrazione di sì venerandi misteri. Questo è il più bello e non dubbio elogio del compositore". Celebre è altresì il Miserere posto in musica dal marchese Raffaele Muti, da lui vestito di sublimi melodie e di nobilissimi svariati sensi, sul volgarizzamento del Giustiniani, che con tanto plauso fece eseguire nel 1846 in Roma sua patria nella vasta sala dell'ospizio apostolico, a beneficio dei virtuosi di musica bisognosi, da cento e trenta voci di distinti dilettanti e professori d'ambo i sessi, affidandone la parte istrumentale a quaranta. Su quest' eccellente salmo molti scrissero, fra' quali, Savonarola, Esposizione del salmo Miserere, Bologna 1400. Cesare Calderari, Concetti spirituali sul Miserere con varie lezioni, Napoli 1585. Sante Rivetelli, Lezioni sopra il Miserere, Roma 1607. Versione del Miserere de' più celebri autori, Bologna 1775. P. Bernardino, Sposizione del salmo Miserere, Roma 1758. Mirabile è pure il canto della sequenza o prosa Dies irae, per le messe de defunti : al suo articolo dicemmo chi lo attribuisce al minorita p. Tommaso da Celano, ma ciò è molto incerto, imperocchè questo canto non si è veduto comparire se non al principio del

1500, come dice mons. Alfieri, Rist. del canto della musica eccl.

MISERICORDIA. Religiose della Madonna della Misericordia, fondate in Aix nel 1637 dal p. Ivano dell'oratorio, e da Maria Maddalena della Trinità, fu un istituto molto dolce. Recitavano il piccolo uffizio della Beata Vergine, ed oltre i tre voti ordinari ne facevano un quarto per ricevere senza dote le donzelle di qualità. Urbano VIII le approvò nel 1642, e Innocenzo X le confermò nel 1648 colla regola di s. Agostino. Ebbero case a Parigi, Arles, Avignone ed a Salon.

MISINO o MISINOPOLI. Misino chiamata anco Drusipara, sede vescovile di Tracia sotto Eraclea, ebbe i seguenti vescovi latini. Francesco morto nel 1397. Nicola Tzymernan domenicano del 1397. Pietro morto verso il 1477. Giovanni Tidela domenicano gli successe. Luigi di Sighen francescano del 1502. Oriens christ. t. III, p. 971. Commanville dice che Misinopoli fu sede vescovile di Rodope nell'esarcato di Tracia, eretta nel IX secolo sotto la metropoli di Trajanopoli.

MISNIA. Vedi Meissen.

MISO PIETRO, Cardinale. Pietro di Miso da Adriano IV nel marzo 1158 fu creato cardinale diacono di s. Eustachio, indi da Alessandro III venne dichiarato dell' ordine de' preti, col titolo di s. Lorenzo in Damaso, per la cui elezione molto si adoperò, opponendosi allo scisma insorto per l'antipapa Vittore V. Insieme al cardinal Giulio vescovo di Palestrina si condusse in Ungheria per ridurre quei popoli alla divozione e obbedienza del legittimo Pontefice. Questo cardinale ebbe alcune differenze con Ugo

cardinale di s. Eustachio, per la giurisdizione di certe cappelle, e morì in pace sotto Alessandro III nel mese di settembre.

MISSIONARI: Ecclesiastici secolari o regolari che si dedicano alle Missioni pontificie, od alle Missioni straniere (Vedi), e che sono mandati dal Papa o dalla Congregazione di propaganda fide (Vedi) o dai diversi istituti delle Missioni straniere, ed anche dai vescovi nei regni e paesi stranieri, sia pel mantenimento della fede, sia per istruire è coltivare i cattolici, sia per condurre sulla retta via gli eretici e gli seismatici, con riunirli alla Chiesa, sia per convertire gl'infedeli ed i pagani, derivando la loro denominazione dalla ricevuta missione. La commissione data da Gesù Cristo ai suoi Apostoli (Vedi) d'istruire e battezzare tutte le nazioni, si estende a tutti i secoli, perciò lo zelo apostolico non cessò mai nella Chiesa cattolica, e vi durerà finchè vi saranno sulla terra infedeli e miscredenti da convertire, poichè Gesà Cristo promise di essere co'suoi inviati sino alla consumazione de' secoli. Nei tempi anco meno illuminati, lo zelo per la conversione degl'infedeli produsse fortunati effetti, e si suscitò di nuovo al risorgimento delle lettere, di cui sono pur benemeriti i missionari. Lo furono e lo sono, delle arti più necessarie, dell'agricoltura, e di altro che lungo sarebbe ricordare. Quanto non deve ad essi la geografia e le scienze naturali, e lo studio de' costumi delle più rimote nazioni! Benchè in certo modo i missionari hanno avuto principio colla Chiesa pel comando memorato del suo divin fondatore, propriamente parlando fu s. Gregorio I, che

sul finire del VI secolo mandò missionari nell'Inghilterra per convertire i sassoni e gli altri barbari che si erano impadroniti di quel paese, ove la luce del vangelo già vi era stata portata. Benchè in Italia come in altre regioni sia do. minante la religione cattolica, pure a cagione di alcuni luoghi di culto misto, o de' porti di mare, la congregazione di Propaganda (Vedi) si rivolge a' yescovi di detti luoghi o porti ove hanno domicilio eretici e scismatici, per mandarvi missionari per illuminarli, o pel mantenimento della fede in quelli che la professano, e dagli stessi prelati si informa delle qualità dei soggetti che fanno istanza per divenir missionari apostolici, e partire per le missioni, commettendo a' medesimi vescovi talvolta l'esame de' missionari. La sacra congregazione inoltre mantiene agenti nelle principali città e porti di mare d'ogni parte, col ministero de' quali invia e riceve i dispacci; è avvisata degli arrivi e partenze de' missionari e degli alunni del Collegio Urbano (Vedi), seminario apostolico di tutte le nazioni, i cui individui esercitano il sublime ministero dell'apostolato cioè di missionario; fa la spedizione degli arredi sacri e de' sussidii pel viaggio o mantenimento, e si tiene in comunicazione con tutto il mondo. Chiamansi eziandio missionari quegli ecclesiastici, i quali secolari o regolari fanno la Missione (Vedi), od appartengono alle congregazioni e pii istituti che hanno per fine principale le missioni urbane, suburbane e di altrove.

Il vescovo ha diritto di ordinare delle missioni nelle parrocchie o nelle altre chiese della sua diocesi, e di mandarvi de' missionari. Abbiamo dal padre Giacomo Tiran gesuita: Missionarius, sive vir apostolicus in suis excursionibus spiritualibus in urbibus et oppidis, ad Dei gloriam et salutem animarum susceptis, Lione e Parigi 1692. Sono innumerabili i missionari che veneriamo sugli altari per la loro santità e immense fatiche e benemerenze, così il glorioso stuolo di martiri che sparsero il sangue e soffrirono atroci tormenti, quali missionari banditori dell' evangelo e delle verità cattoliche. Egualmente non si possono numerare gl'illustri (missionari, che coi loro sudori, pietà e scienza si procacciarono le benedizioni e l'eterna riconoscenza di popoli e nazioni, molti de' quali meritamente furono esaltati alle principali dignità ecclesiastiche. Uno de' caratteri di cui fino da principio fu dal suo divino fondatore adornata la Chiesa, si è quello di mandare i suoi seguaci a predicare nel mondo la fede, e Dio comprovò con splendidi e replicati prodigi la verità di questa divina missione. Vi sono ancora missionari eterodossi, ma grande è la disferenza che passa con quelli cattolici, sia dai principii da cui partono, dai mezzi di cui si servono e dagli effetti che ambedue ne raccolgono, siccome in tanti luoghi notammo, ed eziandio provò nell'accademia di religione cattolica in Roma il p. Luigi de Sanctis de'ministri degl'infermi, nella dotta dissertazione: Il missionario cattolico e l'eterodosso, di cui riporteremo un sunto prendendolo dagli Annali delle scienze religiose, vol. V, p. 278.

Moltissime sono le testimonianze di protestanti, i quali viaggiando in qualità di missionari attendono

a raccogliere piante e alla negoziazione o a tutt'altro, cosicchè in essi la qualità della loro missione diviene accessoria e non principale. Essi ricevono la missione dalle patenti della civile autorità, mentre il missionario cattolico la riceve dalla legittima autorità ecclesiastica, la quale l'ebbe da Gesù Cristo, che disse per tutto il mondo si annunzi il suo evangelo; nè osano i protestanti opporre contrasto alla parola di Cristo, e concedendo essi questa divina missione essere nella Chiesa, è forza ch' eziandio concedano, che con non interrotta successione di pastori si conserva. Quanto ai principii dommatici che i missionari si propongono nelle prediche e conferenze, essi sono diversi: il protestante omette fin d'insegnare punti principalissimi di credibilità, come fra gli altri avvenne al re Rikoviko, che convertito alla fede nell'isole Sandwichiane nell'Oceania, morì da non molti anni a Londra, dopo cinque che vi dimorava, e non gli era stato insegnato essere l'incesto proibito dal vangelo: all'incontro il cattolico nulla tralascia di quanto alla fede appartiene. Per mezzo di missionari protestanti tante volte sonosi eccitate guerre civili con molto spargimento di sangue; per mezzo del missionario cattolico sonosi sedate intestine guerre e discordie le più accanite: quello nei pericoli si ritira, questo tutto si occupa nel bene de'suoi fratelli. Così in Dublino, quando ivi il morbo asiatico del cholera infuriava, l' arcivescovo protestante Watly proibì ai suoi sacerdoti di recare aiuto agl' infermi, e l' arcivescovo cattolico monsignor Murray, con una analoga pastorale, sotto pena di sospensione ordinò a' suoi ministri

l'assistenza degli ammorbati. Gli stessi selvaggi, nell'udire il missionario cattolico, ed il missionario protestante ammogliato, sono pieni di venerazione pel primo, e disprezzano il secondo. Circa i mezzi de' missionari e loro diversità, il missionario protestante ha protezione illimitata dell'autorità civile (estesa anco alle loro moglil) assegnamenti annuali vistosissimi (su di che tra gli altri si potrebbe consultare quanto dissi a Inguilterra, ed IRLANDA), collette spesse volte forzate; il cattolico invece, fidato in Colui che spedì in tutto il mondo dodici poveri e nudi pescatori, va sprovvisto affatto di denaro e di protezione nelle parti le più recondite della terra. L' eterodosso non vi penetra se non è benignamente accolto, o per lo meno assicurato dalla civile podestà che sarà per garantirlo: il cattolico tenta ogni mezzo per introdurvisi, ed è lieto se ricever vi possa fin anco la stessa morte. A ciò si deve aggiungere gli altri mezzi d'industria che non sono scarsi (mentre ai missionari cattolici è proibita la mercatura, al modo detto a MERCANTE), ed il numero esorbitante di 15,333,338 Bibbie (Vedi) dispensate in pochi anni dalla società biblica, della quale parlammo in altri luoghi relativi, e le scuole gratuite aperte in gran numero nell' America, e il denaro che spendesi per comprare uditori alle prediche, mezzi per altro non benedetti dal padrone della messe, e che però poco o niun frutto producono. Intorno alla differenza poi degli effetti che le missioni de' cattolici ed eterodossi producono, quelle de' protestanti, con un sì grande apparato di mezzi, riduconsi per lo più a fallaci o lusinghiere speranze. Numerano le conversioni dal numero de' protestanti che sono presenti alle loro prediche, dall'incredibile numero delle bibbie che donano, mezzo da essi creduto infallibile, ma che pur troppo non produce l'effetto, perocchè ordinariamente si fa altro uso delle bibbie diffuse con tanta premura. Il missionario cattolico novera le conversioni dai battesimi, ne rende in ogni anno conto autentico ai superiori, dimostra un notabile aumento di fedeli, rende testimonianza dell'eroica condotta de' convertiti; quindi i soli cattolici rinnovano gli esempi de' primi cristiani. Un principe tartaro della famiglia imperiale della Cina, caduto in disgrazia dell' imperatore per essere cattolico, sostenne nel 1834 con eroica fermezza l'esilio e la miseria, e domandò in grazia al vescovo di poter servire il missionario, per avere il bene di assistere ogni giorno alla messa. I protestanti finalmente, mentre lodano tanto la libertà, non la vogliono ad altri concedere. Si può consultare il libro del dotto monsignor Wiseman: La sterilità delle missioni intraprese dai protestanti per convertire i popoli infedeli, provata coi rapporti dei medesimi protestanti, Roma 1831. Questa importante operetta meritò d'essere tradotta in tedesco, e nel 1835 pubblicata in Augusta, poichè contiene documenti, i quali mostrano che tutte le fatiche e tutti i non piccoli sagrifizi di denaro impiegato dai protestanti nell'acquistar proseliti alla loro setta tra gl'infedeli, non partoriscono i corrispondenti frutti. In quale compassionevole condizione si trovano le missioni protestanti nella Cina, lo dichiara un articolo inserito ne' succitati Annali vol. VI, p. 123.

Il ch. d. Domenico Zanelli, nel numero 83 del Diario di Roma 1841, in lode de' missionari cattolici pubblicò un bellissimo articolo in cui dice. » Non è mai venuto meno lo spirito de' banditori del vangelo: anche l'età nostra vede ministri del santuario, che senz' armi, senz'oro e protezione, con un bastoncello in mano, un Crocefisso in petto e la speranza in Dio, lasciano la patria terra; e non ispaventati dal caldo, 'dal freddo, dalla fame e dalla sete, solcano mari, attraversano deserti e pianure, varcano monti, e ciò per portar la luce della fede nelle regioni che dormono nell'idolatria, o nella separazione giacciono dalla vera Chiesa di Cristo. E per amore della fede che montano sul cammello e sul dromedario coll'arabo, che nel deserto errano coi cafri, che si fanno selvaggi nella Gujana, che si cibano di olio di balena coi groenlandesi, che di tutti ne assumono il costume; è per amore della fede e della umanità, che in quelle contrade i missionari della religione cristiana diventano il medico per l'infermo, il conforto del misero, il sollievo del tapino, il maestro della nazione, il patrocinatore dello schiavo, il benefattore di tutti. E nessuno si lascia imporre dalle difficoltà; si vince la superstizione, l'ostinatezza, la barbarie, l'amor fervido alla falsa loro religione: la croce trionfa di tutto, e il banditore della croce soffre col sorriso sulle labbra le minacce, le percosse, i tormenti, la morte: si ricorda allora più che mai delle parole di Cristo, che ai banditori del

vangelo predisse i mali che avrebbero sofferto. Persecuzioni furono mosse in ogni tempo e tremende: per resistere ad esse non vi volevano che i figliuoli d'una religione santa e divina. A fronte di tante persecuzioni mosse contro la Chiesa e i sostenitori di essa, il cristianesimo sempre trionfò; all'età nostra vediamo che va allargando di assai i suoi confini la Chiesa cattolica, non ostante le persecuzioni che sono mosse ad essa da chi si trova dalla Chiesa separato. Per cui dovunque si volge lo sguardo si hanno esempi consolantissimi e di eretici e d'idolatri, che vinti dalla grandezza del vero, corrono a ricovrarsi all'ombra del cattolicismo, in che trovano quella pace che invano sperato hanno altrove. È nei paesi lontani e barbari che ai missionari si veggono associate pie e sante donne, che dominate dallo spirito di Dio, elleno pure si sono interamente sacrificate al bene della religione. E queste misericordiose, quantunque per natura delicate, veggonsi affidare la loro vita all' Oceano, cimentarsi a lunghi e disastrosi viaggi, dormire su nudo terreno, tutto soffrire per cooperare coll' opera loro al trionfo della Chiesa. Rese forti dalla mano invisibile di Dio che le dirige, nei paesi dai missionari frequentati, esse aprono scuola pel credente e il non credente, e così gettano le fondamenta di un edificio, che non si facilmente crollerà. Donne sì pie, sì timorate noi vediamo, o dirò meglio sappiamo che si trovano e là dove regna il mussulmano e il beduino, e la ancora dove abita il moro e l'indiano".

I prodigiosi immensi vantaggi recati dai missionari si possono leggere ai relativi articoli, parlando delle missioni di Europa, Africa, Asia, America e Oceania; così quelli degli alunni de'dîversi collegi istituti per le missioni di Roma, e in diverse parti del mondo, e dei religiosi di tanti benemeriti ordini. Al presente sono principalmente missionari apostolici gli alunni del collegio Urbano, gesuiti, i filippini massime in Ceylan, i lazzaristi o signori della missione; i sacerdoti delle missioni straniere sì di Parigi che d'Irlanda; i sulpiziani, i redentoristi, i passionisti, gli oblati di Maria in Torino, gli eudisti, la società de'ss. Cuori picpus, i maristi, quella della Carità o rosminiani; i mechitaristi, domenicani, agostiniani e carmelitani scalzi; i francescani minori osservanti, riformati, conventuali e cappuccini; oltre gli ordini che hanno per iscopo la redenzione degli schiavi, i chierici regolari ed i monaci di varie congregazioni, come benedettini, silvestrini, ec. ec. Tutto si può vedere agli analoghi luoghi. Dei missionari che riportarono la palma del martirio, se ne parla agli articoli che li riguardano, ed anche a MAR-TIRI (ss.). Il gran vantaggio che possono ritrarre gli uomini apostolici destinati nelle missioni alla conversione delle barbare nazioni, da una cognizione anche limitata della medicina, mosse lodevolmente il fratel Pietro Antonacci della compagnia di Gesù, infermiere e farmacista nel collegio Urbano di propaganda fide, a pubblicare in Roma nel 1845 un prezioso libro da lui compilato, e riveduto da otto professori di medicina e chirurgia, anzi approvato ed encomiato, portante per titolo: Manuale pratico di medicina, chirurgia e farmacia per comodo delle missioni straniere.

Dipoi il zelante e intelligente religioso pubblicò una Norma di ripiego, in cui s'insegna il modo di curare senza l'aiuto delle medicine propriamente dette, con materie domestiche reperibili da per tutto, e perciò utile in tutti que' luoghi ove non vi sieno spezierie. E finalmente cogli stessi tipi del collegio Urbano nel 1847 ha dato alla luce: Raccolta delle più ovvie ed utili operazioni fisico-chimiche ed industriali per comodo delle missioni straniere. E comprovato dall'esperienza nulla esservi di più atto a maggiormente allettare i popoli rozzi e selvaggi che voglionsi convertire alla fede, quanto il mostrarsi premurosi del loro bene sì fisico come morale. Sull' esercizio della medicina e chirurgia ne' missionari, si possono vedere Medici-NA e Medico. Clemente XII col breve Cum sicut, de' 5 gennaio 1735, Bull. de prop. fide, t. II, p. 104, facoltizzò i missionari cappuccini all'esercizio della medicina e chirurgia. Vedi Il missionario apostolico o sermoni utili per le missioni, Parigi 1682. P. Brullangham Domenicano, Opusculum de missionibus et missionariis tractatus, Metz 1747. Bellarmino cardinale, Dichiarazione della dottrina cristiana, per uso degli alunni e missionari della s. congregazione di propaganda fide, Roma 1842.

MISSIONE. Il mandare che si fa de'sacerdoti del clero regolare e secolare a predicare la fede di Cristo, o ad istruire i cristiani, laonde da missione essi furono chiamati Missionari (Vedi), esercitanti il sublime ministero dell'apostolato. Missione significa ancora il potere che si dà dal sommo Pontefice e dal vescovo a'ministri della Chiesa di pre-

dicare l'evangelo ed amministrare i sacramenti, non che per adempiere tutte le altre funzioni ecclesiastiche. Gesù Cristo diede la missione ai suoi apostoli, dicendogli: Andate e predicate l'evangelo a tutto l'universo: come mandò me il Padre, anche io mando voi. La missione data da Gesù Cristo ai suoi apostoli passò al Papa ed a'vescovi, che sono i loro successori, ed il diritto di conferirla risiede unicamente nelle loro persone. Essi la conferiscono come l'hanno ricevuta essi medesimi, per un'ordinazione successiva, imponendo le mani, ordinando i pastori, e mandandoli a predicare, ad amministrare i sacramenti, e ad adempiere a tutti i doveri attaccati al loro ministero. Gli eretici non hanno questa missione divina, perchè non hanno essi alcuna commissione dai pastori legittimi, e perchè non avendo essi il dono de' veri miracoli, prove necessarie della vocazione straordinaria, non sono mandati da Dio immediatamente nè dalla sua Chiesa. Sono lupi coperti di pelli di agnelli. Vedi Missioni, e Missioni stra-NIERE. Missione è pure una serie di prediche, di catechismi, di conferenze, di preghiere e di altri esercizi spirituali, che fanno molti sacerdoti o religiosi nelle città e nei villaggi per l'istruzione de'popoli, per ordine de'vescovi e col consentimento de' parrochi locali. Vedi CATECHISMO, PREDICHE. Missioni dicesi pure degli stabilimenti o degli esercizi di sacerdoti zelanti, i quali vanno a predicare l'evangelo agl' infedeli, ai pagani, o le verità cattoliche agli eretici ed agli scismatici per riunirli alla Chiesa. Parlando il Sarnelli, Lett. eccl. t. VI, lett. XLII: de'notabili effetti MIS

delle sante missioni, le chiama lustrazioni, e ne consiglia l'uso almeno ogni cinque anni; essendo il principal frutto delle missioni le buone confessioni : due essendo i motivi delle missioni, la santificazione del clero, e quella del popolo. Dice inoltre, che la missione porta più utile ad una città, che dieci corsi quaresimali; e che sebbene il frutto delle missioni non duri lungamente, tuttavolta sempre ne restano non pochi vantaggi, essendo certo che chi ha cura d'anime non può dargli aiuto spirituale migliore. Quanto poi la missione giovi alla santificazione del popolo, l' insegnò Clemente XI a' 16 marzo 1702 con circolare a' vescovi, cui insinuò valersi dell'aiuto delle missioni per le seguenti ragioni. 1.º Per potere con questo mezzo più liberamente e più utilmente riprendere gli abusi; imperocchè i missionari comprovano colle loro prediche al popolo le buone verità dagli altri insegnate, le accreditano, avvalorano, e danno maggior peso. 2.º Per supplire in ciò alla penuria che si trova bene spesso nelle città medesime della parola di Dio, che da molti non viene predicata colla dovuta semplicità e chiarezza. 3.º Avendo mostrato l'esperienza, anche ultimamente in Roma, che quando si spiegano familiarmente e in forma adattata al frutto per le anime le cose di Dio, il popolo le sente con gusto, concorre colla frequenza, e ne riporta grande utile, con emendazione dei costumi ed edificazione universale. 4.º Perchè sieno specialmente bene istruiti e pazientemente aiutati ad una buona confessione generale, ad effetto di applicare in tal guisa l'opportuno e necessario rimedio al pur troppo

grave e frequente male di quelle confessioni che potessero per l'addietro aver fatte invalidamente. Dice s. Teresa, che la maggior parte de'eristiani si danna per confessioni mal fatte.

Molte congregazioni s'istituirono per le missioni, di cui si tratta ai loro articoli, come tra le altre qui noteremo quelle della Missione, dei Pii operai, del ss. Sagramento, e degli Odonisti, quella della Carità fondata dal sacerdote conte Rosmini, ed altre. In Roma furono istituite, come altrove, molte pie opere per le missioni, sì urbane, che suburbicarie, e per altrove, diverse delle quali tuttora sussistono, laonde ne daremo qui appresso un brevissimo cenno. Prima però noteremo, che i Papi per gli Anni santi, Giubilei straordinari (Vedi), e per altre circostanze e calamità, ordinarono missioni straordinarie per Roma, e v'intervennero essi stessi a udirle, come tra gli altri fecero Benedetto XIV e Leone XII: esse ebbero luogo nelle principali piazze e chiese della città. La più antica istituzione delle missioni, che regolarmente poi si fece per le chiese di Roma, e che con singolar vantaggio si continua per turno in tutti i giorni festivi ne' vari rioni, è la Missione Urbana dai gesuiti istituita nel 1610, al modo detto nel vol. XIV, p. 192 del Dizionario, meglio stabilita dal p. Caravita, con predicare nelle feste per le piazze: di questa tratta ancora il p. Memmi gesuita, Notizie istoriche dell'oratorio della ss. Comunione generale. Dei ristretti che sono in detto oratorio, quello degli Apostoli è composto di artisti, i quali si prestano in suo servizio e della missione. La Missione di s. Maria del Soccorso, pei poveri della Campagna di Roma, fu istituita dal sacerdote Ottavio Sacco (deputato poi da Innocenzo X giudice dei poveri senza appello, da cui derivò il giudice delle mercedi di cui parleremo a Senato, dicendo del tribunale del senatore), nobile di Reggio di Calabria nel 1638, nella chiesa parrocchiale di s. Tommaso in Parione, ebbe per oggetto sino dalla origine di propagare l'onore di Dio, la salute e il soccorso de'bisognosi, s'impiegò sempre all' istruzione de' poveri contadini, sovvenimento e assistenza degl'infermi, ed alle sante missioni sì in città che in campagna. Questa pia unione per opera del cardinal Antonio Barberini, fu dal suo fratello Urbano VIII approvata il primo luglio di detto anno, col titolo di arciconfraternita, per protettore il nipote del Papa, e per presidente il governatore di Roma pro tempore: ne discorre il Piazza, Opere pie, tratt. V, cap. 33. Si unì poi nel 1739 il sodalizio a quello di s. Giuliano (di cui feci parola ai vol. II, p. 302, e XIX, p. 59 del Dizionario) eretto e confermato da Clemente VII nel 1524, nella chiesa del suo nome a Monte Giordano. Mantenendo sempre anco dopo l'unione questa arciconfraternita lo spirito del suo istituto, sotto il titolo di s. Maria del Soccorso e s. Giuliano, eseguisce oltre l'opere di pietà comuni a tutti i sodalizi, ancora le seguenti. Nel giorno della festa della ss. Concezione invita alla sua chiesa dodici poveri, ed un sacerdote egualmente povero, e questi veste interamente di panno bianco con mostre turchine; indi vengono loro dal prelato primicerio e dai guardiani lavati i piedi. Ascoltano poi un fervoroso discorso da un sacerdote fratello per prepararli alla comunione, e quindi confessati, il sacerdote scelto fra i poveri celebra la messa e comunica i poveri medesimi. Terminata questa sacra azione vengono trattati a lauta mensa, serviti dai fratelli ragguardevoli, e dopo la recita di varie preci sono congedati, rimanendo ad essi l'abito indossato nella funzione. Dovendo l'arciconfraternita soccorrere i poveri anche infermi nelle campagne, con farli trasportare ai pubblici ospedali, tiene sempre apparecchiate delle barelle e uomini per trasportarle coi contadini malati, assistendoli poi negli ospedali i confrati a ciò destinati. Ma essendo l'oggetto primario del sodalizio la salute spirituale di quelli che ne hanno più bisogno, la procura per mezzo delle missioni a sue spese in Roma e suo distretto, con l'opera di zelanti e dotti confrati scelti fra il clero secolare. Perciò nelle festività di Pasqua, di Pentecoste, di Natale, il sodalizio spedisce sacerdoti per le missioni, coll'approvazione del cardinal vicario, nei luoghi suburbani per lo spazio di otto o dieci giorni, non lasciando di dar altre missioni fra l'anno ai contadini ed altre persone idiote, che oziose si trovano per le piazze di Roma.

Dal citato p. Memmi abbiamo, che nel 1711 ebbe origine dal p. Giacomo Filippo Merlini di Visso gesuita le missioni pei mietitori, falciatori. e altri contadini, con uscire alcuni gesuiti verso le ore 19 dal collegio romano a predicare nelle piazze più frequentate di Roma, sotto la scorta del Crocefisso. Dal medesimo ebbero pure incominciamento le missioni ai vetturini sull'imbrunir della sera nella

contrada dell'Orso ed altrove, da dove li trasportavano in chiesa alla missione notturna. Il p. Merlini introdusse quelle sacre canzoni che si cantano dai dodici fratelli numerari del ristretto degli Angeli e degli Apostoli, congregazioni dell'oratorio del p. Caravita, che portano e accompagnano la Croce della missione. Il ch. e religioso letterato cav. Francesco Fabi Montani nelle interessanti Brevi notizie di Leopoldo Bourliè, fratello esemplare dell'oratorio della ss. Comunione generale. parla della società fondata in Roma dal gesuita Gio, Maria Ratti, e intitolata: La sacra alleanza degli amanti di Gesù Crocefisso, cui Gregorio XVI concesse indulgenze plenarie. Essa è divisa in tre ordini, il primo de' quali dicesi de' militi, che per così dire ne costituiscono il nerbo, e con missioni, con prediche ed altro adoperansi alla propagazione della fede. La Missione di Nostra Signora delle Grazie detta Imperiali, conta per fondatore il marchese d. Francesco Imperiali-Lercari genovese, che preso il sacerdozio nel 1731, si consacrò al bene delle anime specialmente coll' esercizio delle missioni, unendosi dopo il 1760 a diversi sacerdoti massime genovesi, che manteneva a sue spese. In morte costituì l'opera pia da lui fondata sua erede universale, colla clausola che se la congregazione venisse a mancare. fossero sostituiti nell'eredità il convitto de' signori della missione di Sarzana pur da lui fondato, i signori missionari di Fassuolo in Genova, e le madri pie di s. Pier di Arena, come riferisce il Semeria p. 316 della Stor. eccl. di Genova. La congregazione Imperiali esiste nel palazzo di sua proprietà, presso la basilica Liberiana, ove i soli sacerdoti secolari possono esservi annoverati. Ivi sono mantenuti di vitto e vestito. Quando fanno le missioni nelle diocesi dello stato pontificio, non solo non sogliono ricevere emolumenti, ma anzi distribuiscono limosine ed altri soccorsi, come vesti e letti. In diversi tempi dell'anno questi missionari danno esercizi spirituali, frequentano gli ospedali ed i confessionali, e si esercitano in altre opere spirituali. Con breve di Leone XII in detta casa furono trasferite due opere pie, cioè quella degli oratorii notturni istituiti dal cardinal Antonelli, e quella per gli esercizi spirituali dei giovanetti per la prima comunione, già fondata nel Collegio Romano (Vedi) dal cardinal Vitaliano Borro-

Finalmente faremo menzione della congregazione de' missionari del preziosissimo Sangue. La compagnia o confraternita istituita sotto tale titolo, eretta nel pontificato di Gregorio XIII e confermata da Sisto V, si uni poi a quella del Gonfalone, ed i sacerdoti fratelli avevano per istituto l'esercizio delle missioni, il quale in seguito terminò per mancanza di soggetti. Sotto Pio VII, al modo detto a CHIESA DI S. NICOLA IN CARCERE, venne istituita l'arciconfraternita del preziosissimo Sangue, di cui furono primari fondatori Albertini poi vescovo di Terracina, Bonanni poi vescovo di Norcia, e Gaspare del Bufalo romano, canonico di s. Marco ed eccellente predicatore. Questi veramente è venerato per l'istitutore o propagatore più benemerito della congregazione, e ne vide sorgere tredici case, compresa quella di Giano fondata nel 1815, e la principale di s. Paolo in Albano. I sacerdoti ascritti alla congregazione possono vivere liberamente in seno delle loro famiglie, presentandosi a fare le missioni nei luoghi stabiliti quando sono chiamati; possono anche unirsi nelle case erette a questo fine, senza legarsi con voti, e restando liberi di ritirarsi. Nel tempo però che un sacerdote entra nella casa di missione, quando vi sia ammesso dal direttore generale, previo il congresso della casa primaria, deve vestire in abito talare con fascia ai fianchi, e Crocefisso al petto, non prendere emolumenti, osservare i regolamenti della congregazione e le opere di pietà prescritte dall'istituto, facendo menzione delle principali il Costanzi, l'Osservatore di Roma t. I, ove pure si parla delle altre missioni romane summentovate. Il can. del Busalo santamente morì a' 28 dicembre 1837 in Roma, e ne'funerali fatti in s. Galla il can. d. Adriano Giampedi, ora degno vescovo d'Alatri, ne pronunziò l'orazione funebre. Altra ne fu recitata da uno de' suoi missionari nell'esequie in s. Paolo d'Albano, ove fu trasferito il cadavere. Nel numero 5 del Diario di Roma 1838 si legge la biografia di sì benemerito e piissimo ecclesiastico, ove si lodano le molte sue virtù, e si celebra istitutore de' ristretti delle sorelle della carità, delle figlie di Maria, degli esercizi spirituali pegli ecclesiastici e secolari nelle case della missione, convitti pei chierici, istruzioni pei fanciulli per la prima comunione, di confraternite e oratorii notturni, propagatore della divozione di s. Francesco Saverio, che si era scelto in protettore e modello. I vescovi dello stato ponti-VOL. KLV.

ficio sogliono sovente chiamare i gesuiti a dare le missioni, per le quali si prestano ancora i passionisti ed altri religiosi, Vedi Eserci-ZI SPIRITUALI.

MISSIONE. Congregazione dei sacerdoti missionari di s. Vincenzo de Paoli, detti lazzaristi o signori della missione. Ne su il fondatore s. Vincenzo de Paoli (Vedi), nato a'24 aprile 1576 nella terra di Pouy presso Acqs, città vescovile in Francia, nelle pianure di Bordeaux. I suoi genitori furono Giovanni di Paolo e Bertranda de Moras; i quali avendo una casa ed alcuni piccoli poderi, li coltivavano colle proprie mani, in che impiegarono i figli in un a Vincenzo, il quale però dal padre fu destinato principalmente a custodire gli armenti; ma per la vivacità del suo spirito venne applicato agli studi qual pensionario nel convento de' francescani d'Acqs. Fece egli tali progressinella lingua latina, che dopo quattro anni Commet avvocato d'Acqs e giudice di Pouy lo condusse in sua casa, acciò facesse scuola ai figli, e nel tempo stesso proseguisse il corso degli studi senza aggravio del genitore. Mentre egli viveva in questa casa, sentendosi da Dio chiamato alla carriera ecclesiastica; vi diede i primi passi col ricevere la tonsura ed i quattro ordini minori a'i q settembre 1596, avendo il santo venti anni. Quindi lasciata la famiglia dell'avvocato, se ne passò a Tolosa per istudiarvi la teologia, poscia a Saragozza per proseguirne il corso. Tornato in Francia vi prese il suddiaconato e il diaconato nel 1598, e nel 1600 il sacerdozio. Poco dopo gli fu conferita la cura di Tilh nella diocesi d'Acqs, da lui indi ceduta a un competito-

re che gliene contrastava il possesso, onde prosegui per sette anni lo studio della teologia, ed essendo stato fatto baccelliere nell' università di Tolosa, gli fu permesso d'insegnarvi pubblicamente. Nel 1605 passò a Marsiglia per esigere un credito appartenente a patrimonio che aveagli lasciato persona pia, e nel ritorno che fece per mare cadde prigioniere di corsari turchi, che lo condussero in Barberia ed in Algeri, e lo venderono schiavo ad un pescatore, il quale lo vendè poi ad un medico, quindi da questo passò a un rinnegato. Di tal occasione Dio si servì per dare a questo infelice la salute dell'anima, per mezzo delle esortazioni di Vincenzo, ed al santo la libertà. Pentito il rinnegato di sua apostasia, se ne fuggì con Vincenzo su piccolo schifo, e varcato il Mediterraneo, non senza prodigio giunsero salvi a' 28 giugno 1607 ad Aiguesmortes. Da qui andarono ad Avignone, dominio della santa Sede, ove il rinnegato fece la sua abiura, e dovendo quel prelato vice-legato pontificio passare a Roma, seco condusse ambedue. Vincenzo visitati con molta divozione i luoghi santi dell'alma città, dovette ritornare in Francia per una gravissima commissione affidatagli per quella corte. Quivi avendo stretto amicizia con il celebre p. Berulle, poi cardinale e fondatore della congregazione dell'oratorio di Gesù, a di lui insinuazione dovette assumere la cura di Clichi, che il santo antepose all'abbazia di s. Leonardo di Chame, ed alla carica di limosiniere della regina Margherita; indi a non molto per nuova insinuazione dello stesso p. Berulle suo direttore spirituale, passò in qualità di aio nel-

la casa dei figli del conte Emmanuele Gondy generale delle galere di Francia, e prese la direzione della coscienza di sua moglie Margherita contessa di Joigny. Verso il 1616 essendo andato con tal signora in Folleville o Gannes in Picardia diocesi d'Amiens, predicò a' 25 gennaio del seguente auno nella chiesa, con tanto profitto degli uditori, che per udire le confessioni de' molti convertiti, chiamò in aiuto i gesuiti d'Amiens. Questa prima missione fu sempre riguardata dal santo come origine del suo istituto, ed essendo stato poi solito egli ringraziarne in tal giorno ogni anno il Signore, venne l'uso nella sua congregazione di celebrare con particolare divozione la festa della conversione di s. Paolo, che appunto cadde a' 25 gennaio. Avendo la contessa di Joigny conosciuto da questo primo saggio la necessità delle missioni, massime pel popolo di campagna, concepì sin d'allora il disegno di assegnare un fondo per qualche comunità. la quale avesse voluto incaricarsi di farle ogni cinque anni in tutte le sue terre. Non trovando chi prender volesse tale assunto, dispose nel testamento 16,000 lire per fondar questa missione nel luogo e nella maniera che Vincenzo avesse giudicato a proposito.

Per la brama di darsi tutto al divin servizio ed all'istruzione dei prossimi, e sottrarsi dall'auge d'una casa principesca ove vivea tanto stimato, il santo nel luglio 1617 partì da Parigi, e col consiglio del p. Berulle passò curato nella parrocchia di Chatillon-les-Dombes, nella contea di Bresse. Quivi egli indusse cinque o sei ecclesiastici ad unirsi insieme, ed a formare

una specie di comunità per meglio impiegarsi in procurare la gloria di Dio e la salute dei prossimi; colle sue stupende istruzioni e riforme al popolo convertì molti eretici, ed a sollievo de' poveri infermi v'istituì la compagnia delle sorelle della carità, che fur la prima delle sue istituzioni sotto di questo nome. Ma anche qui potè poco fermarsi, perchè il p. Berulle che tutto poteva sul suo cuore lo richiamò a Parigi a seguitar la direzione spirituale della contessa, che dopo averlo accolto come un angelo, si fece promettere di assisterla sino alla morte, come adempì. In questo modo dispose Dio che avesse principio la benemerita congregazione della missione, poichè nè per parte sua, nè per parte della contessa poteva ne suoi impegni dimenticare l'opera delle missioni della campagna. Premurosi di riuscirvi e cercando operai perchè vi si consacrassero, e non trovando comunità alcuna che avesse voluto addossarsi tale impegno, non senza divina ispirazione la piissima dama, ferma in tal proposito che una compagnia di persone pie andassero di tanto in tanto a far le missioni nelle sue terre, si determinò cooperare allo stabilimento di una congregazione particolare, i cui membri uniti insieme in comunità, si impiegassero in un ministero sì santo. Sapeva ella che molti virtuosi ecclesiastici si univano sovente a Vincenzo nel fare le missioni, e perciò coll'intelligenza del marito, che ne approvò il disegno, e del cardinal di Gondy primo arcivescovo di Parigi, fratello del conte di Joigny, quivi stabilì fondar la casa pei detti ecclesiastici. Intanto il conte di Joigny destinò per loro al-

bergo il collegio de' buoni figliuoli a sè soggetto, e fatta la proposta a Vincenzo, l'accettò con alcune condizioni il primo marzo 1624.

Fu risoluto di dar principio alla fondazione della casa colla nuova fabbrica, per cui i due pii coniugi diedero al santo 40,000 lire e l'autorità di eleggere quel numero di ecclesiastici per abitarvi, che potevano essere mantenuti colle rendite della fondazione. Vollero altresì che Vincenzo fosse il direttore di questa nuova casa, finchè viveva, con patto però di non abbandonare la cura e assistenza spirituale di loro famiglia. Fatta questa divota fondazione la contessa morì, e s. Vincenzo essendo andato a recare la trista nuova al marito in Provenza, ebbe da questi il permesso di ritirarsi nel collegio de'buoni figliuoli, dove diede l'ultima mano allo stabilimento della sua congregazione, di cui fu eletto superiore generale, che fu approvata dall'arcivescovo di Parigi a'24 aprile 1626, e nel 1632 da Urbano VIII a' 12 gennaio, che gli diede il titolo della missione, e permise al fondatore di stenderne la regola pel buon ordine ed esatta disciplina. Mentre si attendeva la bolla di tal Papa, i preti missionari in Parigi entrarono nella prioria di s. Lazzaro nel sobborgo di s. Dionigi, che apparteneva alla congregazione de' Canonici di s. Vittore (Vedi), i quali la cederono colle condizioni espresse nel concordato fatto tra loro a' 7 gennaio 1632. In vigore di questo l'arcivescovo di Parigi uni la prioria di s. Lazzaro alla congregazione della missione, come fosse un benefizio di sua collazione. Ciò consta dalle sue lettere de' 31 dicembre 1633, ed Urbano VIII confer-

mò questa unione con bolla del marzo 1635. Fu principalmente a cagione della denominazione di tal casa, che i sacerdoti della missione vennero chiamati padri di s. Lazzaro o Lazzaristi. Veramente il titolo di padri essi non l'usano, onde sono generalmente chiamati signori della missione e col titolo di don. Questa casa per la sua ampiezza, pel numero de' suoi missionari e per la residenza che vi stabilì il generale, divenne capo della congregazione, che vivente ancora il fondatore si stabilì in molti luoghi della Francia, nell' Italia e nella Polonia, per opera principalmente del santo, allorchè n'era generale. In Roma fondossi la prima casa della missione nel 1640 dal sacerdote Luigi Bretone, il quale essendo stato quivi mandato dal santo per alcuni negozi, questi gli avea pure ingiunto che quando ne avesse tempo l'impiegasse in istruire e catechizzare i poveri agricoltori e pastori della campagna romana, come pratico nella lingua italiana. Eseguì Luigi quanto eragli stato imposto, e nell'avvento di detto anno con licenza del cardinal Lante vescovo di Porto, impiegò un mese in disporre con prediche e dottrina cristiana, i popoli della diocesi a santificar le feste di Natale. Piacque a Dio benedire talmente dette missioni, che giuntane la notizia ad Urbano VIII, permise che in Roma si erigesse per la congregazione una casa; laonde nel 1642 presso il Monte Citorio (di cui parlammo nel vol. XIX, p. 42 e 43 del Dizionario) madama Maria de Vignard duchessa d' Aiguillon e nipote del cardinal Richelieu, piissima e virtuosa, edificò la casa e la chiesa con gran piacere de romani, come narra il Piazza, Eusevologio romano tratt. V, cap. XXIX, della casa pia de'sacerdoti della missione a Monte Citorio, ove il santo subito mandò altri sacerdoti, che sparsero per tutto il buon odore delle loro virtù e si resero benemeriti.

Frattanto s. Vincenzo per rendere più stabile e ferma la sua congregazione, nel 1658 diè l'ultima mano alle sue regole e costituzioni, ed avendo radunata la comunità di s. Lazzaro, in libretto stampato le consegnò a tutti i congregati, esortandoli ad osservarle esattamente. Nè solamente si limitò lo zelo instancabile di questo uomo apostolico in procurare l'incremento di sua congregazione, ma per quaranta anni diresse le salesiane religiose della Visitazione, a ciò destinato da s. Francesco di Sales : si affaticò per l'erezione di varie confraternite e pie congregazioni perchè s'impiegassero per sovvenire i poveri tanto ne' bisogni corporali che spirituali, come sono le figlie o sorelle della Carità (Vedi), erette quasi in ciascuna parrocchia di moltissimi luoghi, ed in parecchi ospedali; le compagnie delle dame della carità destinate a servire gl'insermi ne' grandi spedali di Parigi e nelle parrocchie; gli esercizi spirituali di quelli che si debbono ordinare; i ritiri spirituali; le conferenze ecclesiastiche introdotte in molti seminari; e fiualmente una quantità di ospedali ed istituti benefici, destinati a ricevere o i fanciulli esposti, o i vecchi poveri, o i pellegrini infermi, o gl'invalidi, o i pazzi, o i carcerati eziandio malati, ed altri bisognosi. In somma non vi fu genere di persone poste in necessità, che dalla

sua carità e zelo non ricevesse aiuto e provvedimento. Il perchè il generale della congregazione della missione diresse in Francia un gran numero di missionari, servì la cappella reale di Versailles, somministrò i curati alle città di Versailles e Fontainebleau ove il re aveva i principali palazzi, e governò nello spirituale la casa di s. Ciro e l'ospedale degli invalidi. Dopo la morte del re Luigi XIII, a cui s. Vincenzo prestò gli estremi uffizi di cristiana carità, a tanti gravissimi assari aggiunse la qualifica di reggente consigliere reale nelle materie ecclesiastiche e beneficiarie, ch' esercitò solo per anni dieci, senza mai perdere di vista la propria santificazione, colla pratica di tutte le virtù. Oppresso alla fine dalle fatiche e dall'austerità della vita, pieno di meriti e di anni morì in Parigi nella casa di s. Lazzaro (che al tempo della rivoluzione fu tolta ai lazzaristi o signori della missio. ne, e convertita in luogo di detenzione), a'27 settembre 1660, di 84 anni, e su sepolto dopo solennissime esequie nella chiesa della stessa casa. Grandissimo fu il numero del popolo che concorse a venerarlo, e Dio allora e poi ne confermò la santità con molti miracoli, laonde Clemente XI fece introdurre la causa di sua canonizzazione nel 1709. Benedetto XIII lo beatificò colla bolla Justus, a'13 agosto 1729, Bull. Rom. t. XII, p. 307, assegnando il 21 agosto per celebrarne l'annua festa con uffizio e messà di rito doppio maggiore in molti luoghi della Francia, e nelle congregazioni della missione e della carità. Quindi Clemente XII a' 16 giugno 1737 solennemente lo canonizzò mediante la

bolla Superna, presso il Bull, Rom. t. XIV, p. 154; indi a'7 dicembre ordinò a tutta la Chiesa l'uffizio e messa con rito semidoppio, e il 10 luglio per celebrarne la festa. Il parlamento di Parigi proibì la ritenzione della bolla Superna, col pretesto che fosse contraria alla libertà della chiesa gallicana, perchè in essa si loda il santo di aver indotto 85 vescovi francesi a chiedere al Papa la condanna delle cinque proposizioni di Giansenio, ritirandosi dall'amicizia di Verger abbate di s. Cyran quando lo conobbe eretico. Ma Clemente XII a' 15 febbraio 1738 condannò il decreto del parlamento, che il cardinal Fleury procurò fosse rivocato. Benedetto XIV con decreto dei 28 marzo 1745 concesse l'uffizio e messa del santo con rito doppio di prima classe in tutti gli stati sardi, e con altro de' 12 maggio 1753 l'elevò dal rito semidoppio al doppio minore nella Chiesa universale. Il Novaes, Storia de' Pont. t. XIII. p. 220; ed il Cancellieri, Mem. di s. Medico p. 62, riportano una biblioteca di autori che scrissero la vita di s. Vincenzo de Paoli, e la difesa in diverse lingue, non che del suo spirito e fondazioni delle congregazioni della missione e figlie della carità, e gli atti di sua beatificazione e canonizzazione. Nella basilica vaticana, la statua del santo scolpita da Pietro Bracci, fu eretta tra quelle de' fondatori nella nave maggiore.

All'articolo Esercizi spirituali (Vedi), non solo dicemmo di quelli che si danno nelle case della missione e in altre di diversi religiosi, ma parlammo pure di quelli prescritti nel 1662 da Alessandro VII e dai suoi successori, agli or-

dinaudi pel sacerdozio, sotto pena di sospensione; e del grande utile di questi esercizi ne tratta il Piazza citato. Alessandro VII consermò la congregazione, Clemente IX le accordò molte grazie e privilegi, ap. provate da Clemente X. Propagandosi successivamente la congregazione, stabilì una casa in Africa, per assistere i poveri schiavi di Barberia; e nel 1697 Innocenzo XII mandò alcuni sacerdoti della missione nella Cina. Questo Papa benefico colla congregazione, in detto anno le concesse il monastero, l'abbazia, e la Chiesa de' ss. Giovanni e Paolo (Vedi), già de' gesuati e domenicani irlandesi. Inoltre Innocenzo XII assegnò a questa congregazione quanto riporta il Venuti, Roma moderna, p. 339. Questi narra che la duchessa d'Aiguillon o Aquillon aveva assegnata alla casa la rendita di scudi duemila; che il cardinal Nicolò Guidi di Bagno comprò nel 1659 il palazzo contiguo alla prima casa per quindicimila scudi, il quale fu ad essa incorporato, quindi considerabilmente ampliata da altri benefattori, come dai cardinali Stefano Durazzo, Ludovisi e Giovanni Bona; dai marchesi Brignole e Durazzo, Annibale Saletti e Giuseppe Palamolla. Desiderando il Papa Clemente XI che l'istituto bene si introducesse e stabilisse in Portogallo, quando vi si recò Giuseppe Gomez da Costa superiore de'ss. Gio. e Paolo, con intendimento di fondarvi una casa, lo raccomandò all'arcivescovo di Braga, e nel 1743 al re Giovanni V, lo che produsse buon effetto. Il re permise la fondazione di una casa in Lisbona nel sito detto Relhafolles, ove si recarono quattro sacerdoti; ma volendo il re assoggettarli al patriarca, la fondazione restò sospesa, finchè volendo celebrare la canonizzazione di s. Vincenzo, accordò che avesse luogo solo soggetta al superiore genérale; laonde accorsi dalla Catalogna, Francia ed Italia diversi missionari, si aprì la casa di Lisbona, che il re dotò di abbondanti rendite. Essendo costume da gran tempo, secondo l'istituzione di s. Vincenzo, che ogni martedì non festivo nelle ore pomeridiane si tenessero dai missionari nella casa di Monte Citorio spirituali conferenze con l'intervento di molti ecclesiastici; Clemente XI, per vieppiù allettarli a così utile e lodevole esercizio, concesse loro l'indulgenza di cento anni per ogni martedì, colla bolla Cum sicut, de'27 ottobre 1713, Bull, Rom. t. X, par, I, p. 350; e plenaria a quelli che confessati e comunicati visitassero l' interna chiesa della ss. Trinità nel martedì santo. Il Piazza nell' Eusevologio tratt. X, cap. XVIII; della i conferenza spirituale degli ecclesiastici alla Missione a Monte Citorio, discorre di questa istituzione per degnamente esercitare il ministero sacerdotale, che definisce per divota accademia di spirito per la riforma interiore del clero, e di singolar giovamento a chi la frequenta.

Dicemmo alla biografia del cardinal Lanfredint Amadort come questi contribuì in gran parte alla spesa della riedificazione di detta chiesa, e come in morte istituì erede la congregazione, volendo essere tumulato nel medesimo tempio. Benedetto XIV colla costituzione Quo magis, de'18 dicembre 1742, Bull. Bened. XIV, t. I, p. 228, dichiarò che i voti semplici de' si-

gnori della missione non potessero dispensarsi che dal Papa o dal superiore generale della congregazione, nell'atto solamente che partono da essa i soggetti con detti voti obbligati. Clemente XIV avendo nel 1773 dato ai Passionisti (Vedi) il monastero e chiesa de'ss. Gio. e Paolo; in vece concesse alla congregazione il noviziato ossia la casa e chiesa di s. Andrea dei Gesuiti (Vedi), che descrivemmo a quell'articolo, ai quali Pio VII tutto restituì. La rivoluzione di Francia del 1780, come ogni altro istituto, così disperse questo della missione, onde morto in Roma il suo superiore generale d. Ceylà nel 1800, non le fu ritornato un successore che sotto Leone XII. A quell'epoca potè risorgere dalle sue rovine, e facilmente ripristinarsi, massime in Italia, dove a Roma con una specie di prodigio ed unico esempio rimasero sempre uniti i missionari nella casa di Monte Citorio, la quale era divenuta residenza di un vicario generale, e come centro di tutta la congregazione, meno la Francia che avea un altro vicario. Che nei primi del corrente secolo, gli alunni del Collegio Urbano (Vedi) di propaganda fide, dopo essere stati in custodia del p. Paccanari, furono ammessi nella casa della missione a Monte Citorio, lo dissi nel vol. XIV. p. 225 del Dizionario. La chiesa e la casa di s. Silvestro al Quirinale, già de' Teatini (Vedi), poi de' sacerdoti della fede di Gesù istituiti dal Paccanari, Pio VII la diede ai missionari, facendone comprare la casa dalla camera apostolica, col pagamento di quattromila scudi, e ciò in compenso della casa e chiesa di s. Andrea al Quirinale, che per quarant' anni aveano posseduto. Nel 1837 nella chiesa della ss. Trinità solennemente si celebrò la festa centenaria della canonizzazione di s. Vincenzo de Paoli, per la quale celebrò messa all'altare maggiore il Papa Gregorio XVI, ricevuto dal superiore generale d. Giambattista Nozò, il quale scelse questa occasione per recarsi da Parigi a visitare le case d'Italia. Il Papa accolse poscia benignamente al bacio del piede tutta la religiosa famiglia. Le divote e magnifiche pompe ch'eb. bero luogo per tal centenario, si leggono nel numero 60 del Diario di Roma. Nel pontificato di Gregorio XVI, nella casa di Monte Citorio venne ripristinata l'accademia liturgica fondata da Benedetto XIV, della quale è direttore un missionario, pubblicando colle stampe le sue utili e dotte dissertazio. ni: ne parlammo al vol. XXXIX, p. 57 e 58 del Dizionario.

Il fine principale di quelli che si ascrivono a questa congregazione, è di procurare la propria santificazione, quella de'poveri contadini e popolazioni delle campagne e castelli, per mezzo delle missioni, e l'avanzamento spirituale delle persone ecclesiastiche, nella coltura delle scienze e della pietà; ma in città ove sono sedi vescovili non predicano nè amministrano sagramenti, meno i casi di qualche notabile necessità. Fanno essi un' ora di orazione mentale la mattina, tre volte il giorno l'esame della coscienza, alcune conferenze spirituali ogni settimana, il ritiro di otto giorni ogni anno, ed osservano sempre il silenzio, tranne il tempo della ricreazione. Si occupano alcuni di essi per sette o otto mesi dell'an-

no nelle continue missioni della campagna, come d'ordinario suole avvenire nella casa di Monte Citorio, é procurano di fondare ove possano confraternite della carità a sollievo de' poveri. Attendono in molti luoghi anche alla direzione de' seminari; dovunque sono danno gli esercizi a quelli che si preparano per le ordinazioni, o che avendo già ricevuti gli ordini si ritirano per qualche tempo notabile; e si applicano alla pratica delle virtù e delle funzioni proprie della loro vocazione, essendo i missionari assai diligenti nell'esercizio delle sacre cerimonie e riti, che perciò ne istruiscono le persone ecclesiastiche. Nel tempo in cui danno gli esercizi agli ordinandi, oltre alle molte pratiche di pietà, nelle quali i missionari procurano di occuparli, fanno loro ogni giorno un discorso morale, ed un altro sopra le materie più importanti del loro stato. Tengono per questo fine col clero adulto anche le memorate conserenze settimanali colle persone ecclesiastiche in varie delle loro case, che sono sempre aperte tanto agli ecclesiastici che ai secolari, i quali vi si vogliano ritirare a farvi per alcuni giorni gli esercizi spirituali sotto la loro direzione. Benchè quelli ch' entrano in questa congregazione, dopo due anni di noviziato facciano quattro voti semplici, di povertà, di castità, di obbedienza e di perseveranza o perpetuità, da'quali, come si è detto, non possono essere dispensati che dal Papa o dal superiore generale nell'atto della dimissione, giusta i decreti di Alessandro VII e Benedetto XIV, appartengono nondimeno al corpo del clero secolare, e loro si danno perciò il nome di

Signori della missione. Esercitano tutti i ministeri dell' istituto, che riguardano i prossimi, coll'approvazione e licenza degli ordinari dei luoghi, e nelle missioni non fanno cosa alcuna senza il consenso de'parrochi. Sono governati da un superiore generale residente nella nuova casa di Parigi, ch'è perpetuo, essendo ora il rev.mo d. Gio. Battista Etienne, e procuratore generale residente in Roma nella casa della Missione il rev.mo d. Simone Ugo. Vestono quasi come i preti secolari, laonde poco da essi si distinguono, forse dalla forma del collare, e prima da un ciuffetto di barba che portavano sul mento, riportandone la figura il p. Bonanni nel Catal. degli ord. religiosi p. 43.

La congregazione della missione si è largamente disfusa. Negli ultimi del secolo passato i missionari avevano più di ottanta case, divise in nove provincie, come di Sciampagna, di Poitou, d'Aquitania, di Lione, d'Italia, di Polonia, ec. Al presente la congregazione, oltre la nuova ca'sa di Parigi ed altre in Francia, ben venti e più case ha in Italia, molte in Polonia, altre in Ispagna ed in Portogallo. Anche fuori d'Europa conta stabilimenti, cioè diversi nel Levante, a Smirne, Santorino, Naxia, Salonicchi, con Costantinopoli. In Asia ha le missioni di Peckino, Nanckino, Tche-kiung-kiang-si, e Mongolia, tutte nella Cina. Più le missioni di Damasco, d' Aleppo, di Antura, di Tripoli, di Siria e di Persia. In Africa, Abissinia, Sennar, Alessandria ed Algeri. In America le missioni del Texas, case nel Brasile, un noviziato negli Stati Uniti, due collegi, sei seminari vescovili, ed otto altre case e residenze.

Da pochi anni l'istituto si è introdotto anche in Irlanda, e vi opera un gran bene. Oggi ai degni suoi alunni è altresì affidata la difficile prefettura dell' Etiopia (Vedi), al quale articolo parlammo della deputazione di etiopi a Gregorio XVI, accompagnata dal prefetto d. Giuseppe de Jacobis. Di questa congregazione trattarono gli storici degli ordini religiosi, e nell'anno 1815 fu stampato il libro: De privilegiis et indulgentiis congregationis Missionis. Questa congregazione non venera sugli altari che il solo fondatore, tuttavia essendosi da Gregorio XVI recentemente introdotta presso la congregazione de'riti la causa di cinquanta martiri della Cina e Tonkino. si è aperto l'adito alla canonizzazione di due di questo numero che appartengono al medesimo istituto. Il primo è il sacerdote Francesco Clet, martirizzato nel 1820, e l'altro Gabriele Perboyre, giovane sacerdote che sostenne il martirio agli il settembre 1840 (Gregorio XVI ne appese il ritratto dipinto a olio, che ricevette da Parigi, nelle pareti della camera ove esalò lo spirito a Dio), così avrebbe pure potuto promoversi ne' tempi trascorsi la causa di molti altri, che per la santità della loro vita, o per la generosità della loro morte sostenuta fra i tormeuti per la fede di Gesù Cristo, ne furono reputati degni. Essa diede anche molti uomini illustri per santità di vita, dignità ecclesiastiche e dottrina, non che scrittori di opere teologiche e morali, tra i quali si distinse tra i francesi Pietro Collet rinomato continuatore della teologia di Tornely, e tra gli Italiani Francesco Giordanini autore di varie opere, tra le quali riscosse somma approvazione la sua istruzione ai novelli confessori, ristampata più volte, ma solo nell'ultima fatta in Roma col suo nome.

Ebbe la congregazione fino dai primi tempi molti arcivescovi e vescovi; tra i defunti nomineremo alcuni degli ultimi. Fenaia patriarca di Costantinopoli, e vicegerente di Roma, morto a Parigi deportato nel 1812; Giuseppe Scarabelli véscovo di Sarzana; Giuseppe de Fulgure arcivescovo di Sorrento; Pietro Balducci vescovo di Fabriano e Matelica; e Giuseppe Rosati di Sora, che dopo aver sostenuta l'opera della religione negli Stati-Uniti d'America, governò la vasta diocesi della Nuova Orleans, fatto vescovo in partibus, e poscia dopo la divisione, quella di s. Louis; fu l'anima de' sinodi diocesani e provinciali di quelle parti, incaricato d' una singolar missione apostolica di Gregorio XVI alla repubblica di Haiti, laonde come vescovo di s. Louis (Vedi), a quell'articolo parlammo delle sue singolari qualità, coll'autorità de' Diari del 1843, e non del 1845, come per errore di stampa ivi si legge. Tra i viventi, i vescovi di Concordia e Conversano, fatti da Leone XII; quelli di Oria, Ugento, Tricarico e Nardò, fatti da Gregorio XVI, fra' quali spicca quello di Ugento monsignor Bruni per varie sue opere date alle stampe. Oltre questi la congregazione della missione ha avuto vari vescovi nella Cina, e di presente più vicariati apostolici istituiti da Gregorio XVI sono nelle mani de'vescovi di questo istituto. Inoltre essi hanno due vicari apostolici in Mongolia ed in Honan, cioè i monsi-

gnori Giuseppe Marziale Monly vescovo di Fessula, e Gio. Enrico Baldus vescovo di Zoara, ambedue nominati da Gregorio XVI; monsig. Gio. Maria Odin da Gregorio XVI fatto nel 1841 vescovo di Claudiopoli e vicario apostolico del Texas in America; e monsignor Pietro Paolo Trucchi già superiore della casa di Roma, fatto vescovo d'Anagni dal regnante Pio IX a' 25 settembre 1846. La congregazione di s. Vincenzo de Paoli ha dato alla Chiesa innumerabili operai apostolici, che tra gli eretici ed infedeli versarono sudori e sangue. Ne diede l'esempio lo stesso fondatore, di cui esistono le lettere scritte dalle coste dell' Africa settentrionale e dall' isola di Madagascar. La congregazione della missione, in Roma ha le due seguenti chiese, con case contigue.

Chiesa della ss. Trinità della Missione, a Monte Citorio, nel rione III Colonna, presso la curia Innocenziana. Disopra dicemmo della sua origine nel secolo XVII, e del suo ingrandimento nel XVIII, laonde qui aggiungeremo che la chiesa fu eretta nel recinto della casa di Monte Citorio fino dal primo ingresso de' missionari, in conformità delle disposizioni della fondatrice duchessa d'Aiguillon; ma questa chiesa nel corso degli anni domandò una sostituzione, siccome piccola e disadorna; fu quindi edificata la nuova chiesa per le ragguardevoli elargizioni del cardinal Lanfredini. Il disegno della riedificazione è del sacerdote della Torre, già superiore della casa annessa, nel cui interno trovasi, ed è la chiesa di graziosa forma. Nella prima cappella a mano destra, entrando in chiesa, si osserva il quadro con s. Francesco di Sales e s. Giovanna Fremiot di Chantal, opera di Vien. Quello della seconda cappella rappresenta la sacra Famiglia dipinta dal Bottari. L'altare della terza ha un dipinto di Salvatore Monosilio, esprimente la Conversione di s. Paolo. Il quadro dell'altare maggiore è pittura del cav. Sebastiano Conca, il quale vi figurò la ss. Trinità ed altre immagini: i due quadri laterali, e l'altro della sacristia furono eseguiti da Aureliano Milani. Il nominato Monosilio colorì l'Assunta nell'altare della prima cappella a sinistra, presso il memorato principale; come il Milani è autore del s. Vincenzo de Paoli nell'altare della seguente cappella; in quello poi della terza Pietro Perotti effigiò s. Filippo Neri. Va però avvertito che l'altare di s. Vincenzo, per l'impegno del lodato prelato Trucchi fino da quando era superiore, e di generosi ragguardevoli divoti, in pochi mesi fu nobilmente abbellito e fatto ricco ed adorno di marmi. bronzi, dorature e pitture nella cappella, giusta il disegno dell'architetto Benedetti, gli ornati in gesso e metallo del Martinoli, i lavori in iscagliola dell' Urtis, e gli affreschi del professore Agneni. Se ne legge l'interessante descrizione nel Diario di Roma 1847, num. 58, e che a' 18 luglio fu consagrato dal vescovo promotore di sì magnifica ed elegante opera, poco dopo recandosi a celebrarvi la messa della dedicazione il Pontesice Pio IX, come sull'altare maggiore avea fatto Benedetto XIV, e poi ascoltò quella di un suo cappellano segreto. Questo sito dovea essere compreso nel foro di Antonino Pio, giacchè nel giardino di questa casa della Missione, nel 1705 fu trovata sotto terra la Colonna d'Antonino stesso, ed il suo magnifico piedistallo : di questo parleremo a PALAZZO VATIGANO. dicendo del giardino ove esiste, restaurato da Gregorio XVI, e della colonna ne se fece parola nel vol. XIV, p. 313 del Dizionario. Nella prima domenica dopo la Pentecoste, nella chiesa vi si celebra la festa titolare della ss. Trinità. Quella di s. Vincenzo de Paoli ai 19 luglio, con cappella cardinalizia, che descrivemmo nel vol. IX, p. 142 del Dizionario; ed in ogni quadriennio il senato romano vi fa l'oblazione del calice d'argento e quattro torcie di cera: talvolta visitarono in tal giorno la chiesa i Pontefici, come fece Gregorio XVI. al modo detto, pel centenario della canonizzazione, nella quale occasione pel solenne triduo fu permesso l'accesso in chiesa alle donne, essendo ad esse vietato quale interna nella casa religiosa. Da ultimo vi fu pure il regnante Pio IX nel 1846, ascoltandovi Ia messa celebrata da un suo cappellano segreto, indi ammettendo nell'oratorio interno benignamente al bacio del piede tutti gl'individui della religiosa comunità.

In questa chiesa da alcuni anni gli aggregati alla pia opera di s. Vincenzo de Paoli sono soliti nel giorno della festa ad intervenirvi e farvi la santa comunione. La società di s. Vincenzo de Paoli istituita a'nostri giorni, e nell'anno 1833 in Parigi per soccorrere gl' indigenti, propagata mirabilmente in Francia, si stabilì in Roma nel 1842, ove il cardinal Patrizi vicario con editto dell'aprile 1842 ne approvò ed encomiò lo scopo

e le regole da praticarsi. Ecco come il sacerdote ch. don Domenico Zanelli (questi nel 1842 pubblicò in Roma, Vita del missionario Gio. Gabriele Perboyre martirizzato nella Cina) la descrive nel numero 12 del Diario di Roma 1843. » Costituita da persone quasi tutte indipendenti per la loro fortuna, diretta da uomini stimabili e per le loro virtù e per la loro sociale posizione, approvata e protetta da Gregorio XVI, la società di s. Vincenzo volge le sue cure a soccorrere il poverello, a visitare l'infermo e il prigioniero, ad ammaestrare il fanciullo, a consolare il sofferente negli ospedali, a ricoverare l'orfanello. E siccome l'uomo non vive di solo pane, così la caritatevole società a lato delle sofferenze visibili de'corpi, contempla ancora le piaghe invisibili e non meno pericolose dell'anima; alla limosina ha congiunto un altro bene, che non puossi dire abbastanza ammirabile, ed ha voluto che i suoi membri andassero a sedersi sotto l'umile tetto delle povere famiglie, e là conversassero con esse, raccontassero i benefizi della religione, conservassero la fede in chi la possiede, la rianimassero ne'deboli, e la risuscitassero dove fosse estinta. Con ciò si ottengono ravvedimenti, veggonsi santificati illeciti matrimoni, richiamate al pudore traviate giovani, preparati alla felice morte ostinati e ciechi colpevoli. Ma poichè per esercitare sì belle opere di carità spirituale e temporale sono necessari mezzi pecuniari, la società pertanto stabiliva che i suoi membri avessero a contribuire con elemosine periodiche e proporzionate alla loro fortuna; quindi a misura che vanno

a moltiplicarsi i membri, sia attivi. sia contribuenti, la società raddoppia i suoi mezzi con che provvedere ai bisogni del poverello. E questa operosa unione nelle sue settimanali conserenze rende conto del suo operato, e al cadere dell'anno dà un pubblico rendiconto. Il che lia cominciato a fare anche la società romana; e ciò fu, sono pochi giorni, nella chiesa di s. Claudio de'borgognoni (ivi fu istituita nel 1836, e ne parlammo, come ancora di quella di Francia, nel volume XXVI, p. 229 e 230 del Dizionario) alla presenza del cardinal vicario e di altri cospicui personaggi, nella qual circostanza fece il suo rendiconto anche la società, o dirò meglio la conferenza francese; nata a benefizio degli stranieri fra noi dimoranti, qualche mese prima della romana".

Chiesa di s. Silvestro al Quirinale, nel rione II Trevi, presso l'antico Vico de' Corneli, ed il luogo ove il famoso letterato greco Giovanni Lascaris aprì un collegio di gioventù per istruirla nelle scienze e nelle lettere greche, ciò che ricordammo ne'vol. XIV, p. 170, e XXXVIII, p. 45 del Dizionario. Dal Martinelli, Roma ex ethnica sacra p. 304, si ha che la chiesa era parrocchiale in cura di pochi religiosi domenicani, e noi aggiungeremo di jus patronato con la casa annessa della famiglia Sforza-Cesarini, per cui il cardinale Guido Ascanio Sforza de'conti di s. Frora a' 13 novembre 1555 la cedè a Paolo IV in favore de' teatini, de'quali il Papa era confondatore, ed il 18 ne presero possesso i religiosi, laonde i diritti parrocchiali furono trasferiti nella vicina chiesa de'ss. Apostoli. Narra il Venuti, Roma moderna p. 149. che i teatini coll'ainto di persone pie accrebbero e resero comoda la loro abitazione (ove Paolo IV tenne più concistori, al dire di Bombelli t. I, p. 73 delle Immagini coronate), e rinnovarono la chiesa con buone cappelle, marmi, pitture e sossitto dorato a' tempi di Gregorio XIII. I teatini vi stabilirono il noviziato, con buona libreria ed ameno giardino, da dove si gode la veduta di tutta la città. Allorchè sotto Alessandro VII la peste afflisse Roma, Adriano Velli maestro di camera dell'ambasciatore di Spagna tramò una congiura, di dar fuoco a tutti i fenili, saccheggiare la città, ed imprigionare il Papa e Cristina regina di Svezia per aver essa licenziato le guardie spagnuole. Alessandro VII di ciò spaventato, voleva rinchiudersi con cancelli, e mettere tutti i cardinali in questa casa di s. Silvestro, ove furono scoperte molte armi da fuoco. Nel 1800 la chiesa e la casa passò in dominio de'sacerdoti dell'istituto della fede di Gesù. fondati da d. Nicolò Paccanari (Vedi), i quali vi fecero molti riattamenti, mercè i generosi aiuti della piissima loro benefattrice l'arciduchessa Marianna d'Austria, che vi riuni i ragazzi dell'ospizio di Tata Giovanni per la loro educazione. In seguito Pio VII nel luglio 1814 diede la chiesa e la casa ai signori della missione, che ivi tengono il noviziato, restituendo ai gesuiti la chiesa e casa di s. Andrea fino allora abitata dai medesimi signori della missione, rientrandovi i gesuiti in possesso ne'primi di agosto. Essendosi celebrati nel vicino palazzo Quirinale i conclavi per le elezioni di Leone XII, Pio VIII, Gregorio

XVI e Pio IX, il sacro collegio si è adunato nel salone presso la sacrestia della chiesa (il quale salone serve alla comunità di refettorio, e vi si ammira il celebre quadro della moltiplicazione de' pani dipinto sul muro dal celebre p. Betti teatino, nella quale passando ne partono i cardinali processionalmente per fan: il solenne ingresso in conclave, al modo descritto nel vol. XV, p. 200 del Dizionario; mentre a p. 266 si dice, che il clero romano, cioè il secolare rappresentato dai parrochi, e gli ordini religiosi mendicanti, recandosi ogni giorno processionalmente dalla basilica de' s. Apostoli al conclave, termina poi\la processione e le preci nella stessa chiesa di s. Silvestro. A questa si monta per una scala a due branchi, e si passa nell'interno, ch'è de una sola nave a croce latina, per unica porta. Le pitture della prima cappella a mano destra, dedicate a s. Silvestro I Papa, lo rappresentano nel quadro in atto di battezzare Costantino, e sono di Avanzino Nucci; la cappella contigua aveva sull'altare un quadretto di Giacomo Palma veneto, ed ora ha un quadro di autore recenie, che rappresenta i ss. Francesco Saverio e Francesco Borgia, con due laterali della stessa mano; gli affreschi esprimenti parecchi fatti della vita di Maria, come anche le figure grandi per di fuori, sono lavori del detto Avanzino. Il quadro della terza cappella, il quale serve d'ornamento ad una divota immagine di Maria Vergine della Catena col Bambino, è di Giacinto Gemignani che vi espresse s. Pio V col suo nipote cardinal Bonelli detto l'Alessandrino, ed alcuni angeli: il rimanente della cappella, dipiuto a fresco, è opera del Nebbia.

· MIS

L'immagine si chiama della Catena, perchè, come riferisce il citato Bombelli, tra i miracoli da essa fatti, vi fu quello di una persona uscita di senno, e dai suoi domestici messa in catene, la quale ricuperò pel suo patrocinio la sanità, e consagrò ad essa la catena con cui era stata avvinta. Essa è dipinta con stile greco, e forse proveniente dall'epoca in cui gl'iconoclasti perseguitarono le sacre immagini. I teatini la trovarono in sacrestia, indi la collocarono in altare separato, ove il capitolo vaticano la coronò ai 31 gennaio 1650. Nell'altare della crocera vedesi il quadro coi ss. Gaetano e Andrea Avellino, colorito da Antonio Ricci detto Barbalunga, ma gli ornamenti della parete con arme, figure ed altri capricci a chiaro-scuro sono del p. Zuccolino teatino. Dai lati dell'altare maggiore furono già due quadri, in uno de' quali era estigiato s. Pietro e nell'altro s. Paolo, coloriti ambedue da frate Bartolomeo da Savignano ossia s. Marco, domenicano, detto della Porta, al quale mancato il tempo di perfezionarli, lasciò il s. Pietro non finito nello studio di Raffaello, acciò lo compisse, come si crede facesse. Questi quadri ora sono nell'appartamento pontificio del Quirinale. La volta innanzi l'altare maggiore, dove nel mezzo è uno sfondato con alcuni puttini sopra certe mensole, fu eseguita da Giovanni Alberti da Borgo s. Sepolcro. Sono anche sue alcune figure, e fuori dell'arco due armi; le altre però che stanno nella volta con quegli angeli che tengono le armi fuori dell'arco, furono eseguite da Cherubino Alberti. La volta poi dalla parte del coro fu condotta con ornamenti e pro-

spettive del p. Zuccolino, e le figure vennero dipinte a fresco da Giovanni Agellio da Sorrento. Nel fondo del coro eravi una Madonna col Bambino assai bella, che dicevasi di Andrea del Sarto: di presente vi è un quadro grande con figure al naturale, rappresentante s. Vincenzo de Paoli, colle opere da lui istituite, dipinto nel 1832 da Giovanni Baccarini di Lentinara: la disputa di Gesù fra i dottori da un lato, è pittura del p. Biagio Betti pistoiese, copiata da Leonardo da Vinci; dall' altro Madonna e s. Gaetano sono di Lazzaro Baldi. La cappella di crocera da man sinistra, dopo l'altare grande, fabbricata dai Bandini con architettura di Onorio Lunghi, ha un quadro grande condotto sulle lavagne, rappresentante l'Assunzione di Maria coi dodici apostoli ed angeli, il tutto colorito di azzurri oltremarini da Scipione Pulzone da Gaeta. I quattro tondi ne' peducci della cupola di guesta cappella, rappresentanti Davidde, Giuditta Ester e Salomone, sono del Domenichino, intagliati più volte in rame. Le statue in basso, due sono dell'Algardi, cioè la Maddalena ed il s. Giovanni evangelista; le altre di diversi scultori. Il busto del cardinal Bandini collocato sul suo deposito è di Giuliano Finelli. La Natività di Cristo dipinta nella seguente cappella da Marcello Venusti, e le pitture nella volta, e quelle dai lati colla strage degl' Innocenti, e coll'angelo che apparisce a s. Giuseppe, e di faccia l' Annunziata a fresco, sono opere di Raffaellino da Reggio. Mariotto Albertinelli fiorentino lavorò la cappella che viene dopo: nella antica tavola dell'altare dipinse s. Domenico con s. Caterina da Siena,

e Cristo, il quale stando in braccio a Maria sposa la santa, ma quest'opera non più esiste. Le due storie della Maddalena ne'laterali furono colorite da Polidoro e Maturino da Caravaggio con bellissimi paesi; la volta con tre storie della vita di s. Stefano fu dipinta dal cav. d'Arpino pel cardinal Jacopo Sannesio ivi sepolto, con più il detto santo eseguito a fresco per di faori nella facciata. L'ultima cappella venne dipinta per intero da Gio. Battista da Novara. La pittura grande sopra la porta colla storia de'serpenti; è opera del p. Caselli teatino, fuorchè gli angeli coloriti dal p. Filippo Maria Galletti pur teatino: le altre pitture tra le finestre sono di Stefano Pozzi. In questa chiesa sono principalmente degni di osservazione due depositi. In uno riposano le ceneri del celebre cardinal Guido Bentivoglio, che mentre per sentimento comune si voleva Papa, uscito dal conclave cessò di vivere. e restò quivi per lungo tempo seuza memoria. L'altro è il famoso giureconsulto Prospero Farinaccio romano, autore d'opere criminali, che difese Beatrice Cenci, indi fatto da Paolo V procuratore fiscale, per cui dal di lui stemma è sovrastato il monumento. Nella chiesa è pure sepolto il medico Giuseppe Ghislieri, fondatore in Roma di quelle opere pie di cui parlammo a Collegio Ghislieri, ove dicemmo delle zitelle dotate che dovevano assistere al suo anniversario in numero di quaranta, con annui scudi tre durante la vita di ciascuna. Tralasciate l'esequie per 40 anni, secondo il Diario di Roma (queste esequie non erano state omesse, ma facevansi nella chie-

sa di s. Andrea della Valle de'teatini, donde con vicendevole consenso di tali religiosi e presidi del collegio furono ristabilite nella cappella di questa chiesa ov'è sepolto il Ghislieri), nel 1840 furono ripristinate dal duca d. Scipione Borghese Salviati, qual protettore del collegio, che v'intervenne coi deputati, alunni e convittori del medesimo, in un alle vedove beneficate dal defunto. Il miracolo della moltiplicazione de'pani e de'pesci del p. Betti, da lui eseguito con vasta dipintura nel refettorio de'teatini suoi correligiosi, nel 1847 fu egregiamente risarcito dal romano pittore Pio Anesi.

MISSIONI PONTIFICIE, I sommi Pontefici rivestiti dell'augusto carattere di vicari di Gesù Cristo, incominciando dal principe degli apostoli e primo Papa s. Pietro, sempre con ardente zelo inviarono per ogni dove uomini apostolici con Missione (Vedi), ordine e potere di predicare e propagare l'Evangelo (Vedi), amministrare i Sacramenti (Vedi), e adempiere il ministero di tutte le funzioni ecclesiastiche, giusta il comando del divino fondatore della Chiesa; laonde dalla missione data a siffatti banditori dell'eterne verità, ne derivò loro il nome di Missionari ( Vedi), i quali dilatarono per tutte le parti della terra il Cristianesimo (Vedi), e il nome adorabile di Gesù. Quanto i romani Pontefici con l'opera delle missioni abbiano contribuito e contribuiscano all'incivilimento del mondo, fu l'argomento di dotta e importante dissertazione, che nell'accademia di religione cattolica lesse in Roma il p. m. Giuseppe Palma carmelitano calzato, poi vescovo di Avellino, e di cui parlò

il numero 75 del Diario di Roma 1840. Con essa dimostrò che la vera civiltà derivò dalla luce del vangelo, che divulgato specialmente dai Papi e dai missionari e uomini apostolici spediti da loro in tutte le direzioni, portò fra le genti insieme con la vera religione il miglioramento delle leggi e de'costumi. Colla storia e colle testimonianze de'novatori, detrattori delle glorie pontificie, additò quanto nel tempo delle incursioni barbariche del settentrione ben meritarono dell'incivilimento i successori di san Pietro, col giungere per via delle missioni a spogliare persino i barbari delle loro feroci costumanze, e ridurre a poco a poco l'Europa tutta alla moderazione e al vivere gentile. Dipinse veridicamente le premurose industrie de' Papi nel proclamare e promovere le Crociate (Vedi) per arrestare il torrente delle orde saracene che minacciavano di estrema rovina la nascente civiltà europea, enumerando i vantaggi che ne trasse la religione, il commercio e le arti-Raccontò lo scuoprimento dell' America, e provò che l'attuale coltura di cui godono quegli abitanti, è tutta opera de'missionari inviativi dai Pontefici: parlò ancora della cardinalizia congregazione di propaganda fide fondata dai Papi, e ne mostrò la grandezza, l'importanza, l'utilità, e descrisse la benefica attività degli operai evangelici, che muniti di missione apostolica, discorrono l'Africa, l'Asia, le Indie e l'Oceanica con mirabile coraggio; e mentre infondono nelle menti e ne'cuori parole di eterna vita, insegnano ai selvaggi le arti utili, nè credono di avvilirsi col distendere all'aratro, alla scure, alla squadra

e all'ago quella mano istessa, con cui dispensano le celesti benedizioni. Analogo all'argomento ci sembra eziandio, opportuno quanto dice del santissimo e maraviglioso istituto pontificio della propagazione della fede per tutte le parti del mondo, il ch. Gioberti nel Primato degl'italiani t. I, pag. 43, edizione di Benevento 1844; provando ancora con questo il primato italiano, allorchè fece il confronto delle glorie di s. Francesco Saverio, onore della compagnia di Gesù, colle conquiste di Napoleone, nel seguente modo.

" Volete, italiani, gustare anche al di d'oggi una di quelle glorie pure ed intemerate, che non turbano i sonni del possessore, e non sono detestate, nè maledette da nessuno? Una di quelle glorie che rinfrancando gli spiriti degli scorati, e ridestando in essi la ragionevole fiducia delle proprie forze, possono sollevarli al riacquisto de'beni smarriti, e insegnar loro il modo di ricuperarli? Volgetevi alla religione, la quale ve ne porgerà i mezzi. Siede presso il Campidoglio un uomo canuto e venerando, che ha sudditi spontanei ed ossequenti in tutte le parti del mondo abitato. Questo sublime vecchio regna colla sola autorità della parola sugli animi liberi de' suoi soggetti, e senza aver cannoni ed eserciti, impera salvando e benedicendo. La legge ch'egli insegna e promulga, legge di pace di amore, di giustizia, di fratellanza, fu per confessione di tutti la prima fonte di quella civiltà ch'è sparsa in Europa, e per cui l'Europa sovrasta di prosperità e di potenza a tutte le altre parti del globo, benchè loro sottostia di gran lunga per ogni altro

rispetto. Ai piedi del mirabile vecchio fiorisce una congregazione di uomini cosmopolitici, che chiamasi la Propaganda (a questo articolo parleremo meglio delle pie opere sulla propagazione della fede), di cui non v' ha alcun esempio antico, nè moderno, e che destò la meraviglia e l'invidia del più illustre conquistatore che sia vissuto da molti secoli : ma lo scopo di essa è di conquistar gli spiriti al vero, e alla virtù i cuori, abilitandoli coll'innocenza a godere in terra una felicità virtuosa, e a fruire in cielo i gaudi della vera patria. Mentre i superbi potentati d'Europa consumano le loro cure, e spendono sovente un tesoro di sudori e di sangue infinito per provvedere a volgari interessi o soddisfare alla loro gretta ambizione acquistando al loro dominio una nuova striscia di terra, la propaganda abbraccia colle vaste e animose sue speranze tutto il genere umano, e stende i suoi benefici influssi sino ai termini più lontani del mondo. Ella spedisce a tal effetto i suoi miti conquistatori, non ad uccidere, ma a convertire ed a mansuefare, e se occorre, a morir perdonando; e questi uomini poveri ed umili, aventi per insegna una croce e per sole armi la fede e la persuasione congiunte ad un'eroica carità e ad uno spirito illimitato di sagrifizio, operano spesso quei prodigi che sono interdetti al valore de'capitani e degli eserciti. Chi potrebbe descrivere le meraviglie dell'apostolato? Chi potrebbe dipingere adequatamente ciò che v'ha di bello e di grande in una missione cattolica, che fra i trovati cristiani è forse il più stupendo, poichè con mezzi debolissimi in apparenza pro-

duce gli effetti più grandiosi je durevoli? Qual è l'istituto che sia più degno della considerazione del filosofo, dell'amore e dell'ammirazione di chi ancla a dissondere la civiltà, e ha un animo benevolo per la famiglia universale de' suoi fratelli? La storia coetanea c'insegna a che riescano le spedizioni conquistatrici e trafficanti, per diffondere l'incivilimento e felicitare le nazioni barbariche ed infedeli, quando la cupidigia politica e mercantile non è raffrenata dal sacerdozio. Le missioni cattoliche convertirono e addomesticarono la Spagna, la Francia, l'Inghilterra, la Scandinavia, la Germania, l'Ungheria, la Boemia, la Polonia, e vi seminarono quella gentilezza, che ora fruttifica e si spande sul resto del globo; il che basta per rispondere a coloro che le giudicano inutili, o mettono i conquistatori e i missionari nella medesima schiera. Ma a che giovano le imprese guerresche e mercantili, non aiutate e temperate dalla religione? Dicanlo le misere schiatte dell' Australia, della Polinesia (ne parliamo a OCEANIA), dell' Africa meridionale e delle due Americhe, che miseramente si estinguono sotto il giogo dispettoso, o la filantropia impotente ed improvvida dei nuovi occupatori. Chi può dubitare, che i miracoli delle antiche missioni non si rinnoverebbero, quando si rimettesse in piedi, e largamente e sapientemente si ordinasse questo mezzo potente di civiltà, e il concorso dei principi e dei popoli non mancasse allo zelo della Chiesa?"

Della propagazione dell'evangelo ne parliamo agli articoli riguardanti parti del globo, stati, regni,

nazioni, sedi vescovili sì esistenti che non più esistenti, con che ho la religiosa consolazione di avere riempito un significante vuoto, con quella faticosa e penosa brevità che esige un vasto Dizionario, non solo all'episcopologio cattolico, anco delle regioni degli eterodossi o d'infedeli, ma ad una quasi geografia cattolica romana sino ai nostri memorabili tempi feracissimi di avvenimenti politico-religiosi; ed eziandio di avere supplito a quanto in grande nel secolo passato erasi proposto voler compilare il celebre cardinale Garampi, come dissi altrove, cioè dell'Orbis christianus, ossia Episcopologio universale, i cui materiali radunati da quel dottissimo si conservano in innumerevoli schede nell'archivio segreto della Sede apostolica; sebbene dal 1792, in cui morì l'illustre porporato, ad oggidì, tutti sanno come le nozioni storicogeografiche siensi immensamente aumentate, e la diffusione del vangelo meravigliosamente per tante successive benemerite missioni sia penetrata in tante e nuove regioni, onde s'istituirono un grandissimo numero di sedi vescovili, di vicariati apostolici, e di prefetture di pontificie missioni, e principalmente da Gregorio XVI. Quanto alle missioni, a tale articolo dice il Bergier, che da un secolo si fece in Roma lo Stato presente della chiesa romana in tutte le parti del mondo, cioè una relazione particolarizzata delle missioni stabilite nei diversi paesi dell'universo, scritta per comando d'Innocenzo XI (deve dire Clemente XI, la posseggo, e ne parlai nel volume XVI, pag. 259 del Dizionario ed altrove); ed aggiunge essere tale libro assai raro e curioso. Laonde per non ripetere quanto vado narrando agli indicati innumerevoli luoghi, qui mi limiterò riunire alcune generiche erudizioni sulle missioni, mentre delle benemerite istituzioni dei seminari delle Missioni straniere di Parigi e d'Irlanda, ne tratterò a'due seguenti articoli.

L'apostolico zelo de'sommi Pontefici che con amore di veri padri e pastori hanno avuto sempre a cuore di eseguire il divino comando nella predicazione del vangelo, come di ricondurre all'ovile di Cristo le pecorelle smarrite, non lasciò diligenza alcuna per riunirle alla Chiesa, merce del divino Spirito che loro regge e governa. Appena s. Pietro si recò in Roma a predicarvi la fede ed a fondarvi la cattedra apostolica, incominciando l'opera delle missioni, che i suoi successori non hanno giammai intermessa, inviò i suoi compagni e discepoli per tutta l'Italia per farvi conoscere Gesù Cristo; quindi colla vera religione si riformarono le leggi conformi a quelle del vangelo, ed all'ombra della salutifera croce germogliò la pianta preziosa della vera civiltà. formandosi la società cristiana nel centro del paganesimo, e sostenendosi poscia in mezzo alle barbarie. Tralasciando dunque di dire in dettaglio, come successivamente i Pontefici spedirono nei primi secoli per ogni parte missioni nella Francia o Gallia, nella Germania, Spagna, Inghilterra, Irlanda, Scozia, in Carintia, ai fiamminghi, schiavoni, sassoni, svedesi, moravi, boemi, bulgari, danesi, polacchi, russi, ungheri ed altri: non che in Asia e Africa e più tardi in America, e negli ultimi tempi nell' Oceania, poichè se ne tratta ai loro luoghi; solo rimarcheremo che dovunque gli uomini apostolici stabilirono la fede cristiana sulle rovine dell' idolatria, e la civiltà nel seno della barbarie. Quindi goti, unni, borgognoni, franchi, longobardi ed altre nazioni, emendarono le loro leggi sullo spirito del vangelo. Videsi allora accadere quel prodigioso cambiamento, ch'eccitò l'ammirazione e lo stupore degli storici, poichè coll'efficacia della divina parola degl' inviati dai Papi, in pochi anni riuscirono a persuadere l'umiltà all'orgoglio, la castità alla lascivia. la misericordia alla ferocia, la liberalità alla rapina, la pazienza all'alterigia, il perdono delle offese al risentimento, il rispetto e l'amore alle inimicizie; a far proscrivere la poligamia, l'adulterio, il suicidio, le uccisioni, gli spettacoli crudeli e i sacrifizi umani. Furono così felici e prodigiosi i successi delle missioni, che gli stessi nemici di esse non han potuto non riconoscere e confessare la benefica influenza de' missionari sul vero incivilimento. Il solo cristianesimo contribuì a tanti sorprendenti cambiamenti, ed i Pontefici colle loro missioni seppero produrli completamente, venendo per ciò addolciti e migliorati i costumi degli uomini, dando le vere idee del diritto pubblico e privato d'Europa, fondamento di una società veramente incivilita. Immensi poi furono i vantaggi prodotti dalle crociate, con che si arrestarono i formidabili progressi de'saraceni, ed un chiaro scrittore le chiamò missioni corporali. Nè ommisero i Papi ad un tempo di risvegliar il cristianesimo ne'popoli soggiogati dai seguaci di Maometto, anche per mezzo del clero regolare e de'monaci.

Nei primi anni del secolo XIII

fondandosi nuovi ordini religiosi, questi somministrarono innumerabili missionari che con eroismo e petto sacerdotale incontrarono stenti e martirio per divulgare l'evangelo, massime i domenicani ed i francescani, i primi spediti da Gregorio IX nell'Asia, i secondi da Onorio III già mandati nella Grecia, Siria ed Egitto, quindi da Innocenzo IV in Tartaria. Sotto questo Papa ebbe origine quella sacra lega de'do. menicani e francescani, chiamata la società de'pellegrini di Cristo, di cui parlammo nel vol. XXVI, p. 96 del Dizionario, la quale scorreva per l'oriente e pel settentrione a portar la luce della verità ai gentili e idolatri, agli eretici ed agli scismatici, rinnovata poi ne'ponticati di Giovanni XXII, Gregorio XI, Urbano VI, e Bonifacio IX; ed agli articoli degli ordini e congregazioni religiose si dice delle missioni loro affidate dai Papi, come di quelle che hanno per sublime fine la redenzione degli schiavi. Inoltre Giovanni XXII concesse ai francescani la giurisdizione episcopale nei luoghi ove non si trovano vescovi cattolici; e inviò missionari a 'predicar l'evangelo tra gl'infedeli che gran danno aveano recato nell'oriente al cristianesimo. Leone X e Adriano VI inviarono missionari in America, ed instituendosi indi i teatini ed altri chierici regolari, anche ad essi furono assegnate missioni. Nel nuovo mondo tra i primi banditori del vangelo vediamo i mercedari, i francescani, anche cappuccini, i carmelitani ed altri molti religiosi, come i domenicani, con immenso frutto di conversioni e d'incivilimento, derivato dallo zelo dei Papi che mandarono missionari anche in altre regioni.

MIS

Per non dire di tutti, Paolo III spedì i gesuiti nel Giappone e nelle Indie orientali, i quali poi penetrarono anche nella Cina, ove dicesi erano stati prevenuti in qualche parte dai domenicani. Il Papa s. Pio V emano diversi decreti riguardanti la facoltà e giurisdizione de'missionari, e la cura delle anime. Gregorio XIII, assai benemerito delle missioni, ebbe la gloria di vedere a'suoi piedi gli ambasciatori di tre principi giapponesi, in memoria di che fu coniata una medaglia coll'epigrafe: Ab regibus japonior. prima ad Rom. Pont. legatio et obedientià. Clemente VIII prese particolar cura della promulgazione del vangelo, in che si distinse ancora Paolo V. Il successore Gregorio XV ebbe il vanto immortale d'istituire nel 1622 la Congregazione di propaganda fide (Vedi), assoggettando ad essa tutti i collegi già istituiti, o che si fondassero in seguito collo scopo delle sante missioni per tutto il mondo. Questo grandioso stabilimento fu continuato, accresciuto ed arricchito di privilegi e fondi cospicui da altri Papi, cardinali, ed altre pie persone; essendo la congregazione incaricata di provvedere ai diversi bisogni delle missioni, ai mezzi di farle riuscire bene e dilatarle. Quale e quanto sia immensamente vasta la giurisdizione di propaganda in tutto il mondo, cioè ne' paesi degl'idolatri, degl'infedeli, degli eterodossi o di culto misto, si può vederlo nel vol. XVI, p. 248 e seg., ove producemmo il catalogo de'vicariati apostolici e prefetture apostoliche che ne dipendono in Africa, America, Asia, Europa ed Oceania, cui succede il novero de' patriarcati, arcivescovati e vescovati a propaganda soggetti e successivamente aumentati. Il novero pure aumentato dei Vicariati e Prefetture (Vedi), si leggerà meglio a tali articoli, nei quali indicheremo ove sono riportate le notizie di quelli che non hanno speciali articoli. Urbano VIII fondò il celebratissimo Collegio Urbano (Vedi), da cui uscirono eccellenti missionari di tutte le nazioni. e tuttora fiorisce grandemente: questo collegio apostolico è destinato a mantenere ed istruire un ragguardevole numero di giovani di diverse nazioni, per renderli capaci di affaticare nelle missioni del loro paese principalmente. Quel Papa proibì la mercatura a'missionari. Tanto alla veramente apostolica istituzione di propaganda, quanto a quella del grandioso suo collegio Urbano con alunni d'ogni lingua, i Papi in ogni tempo prodigarono benefizi larghissimi, per cui i due stabilimenti formeranno sempre l'onore e la gloria del loro apostolato.

Clemente X col breve Creditae nobis, de'6 aprile 1673, Bull. de prop. tom. I, pag. 178, proibì ai missionari di qualunque ordine imprimere libri trattanti materie riguardanti le missioni, senza l'approvazione della congregazione di propaganda. Innocenzo XI prescrisse il modo come i missionari debbano fare la relazione dello stato delle missioni e de' luoghi, che riportasi a p. 233 loco citato. A suo onore fu coniata una medaglia che lo rappresenta in trono col motto: Venite et videte opera Domini, nell'atto che un gesuita gli presenta tre ambasciatori del Tonchino. Altra medaglia fu battuta per lunocenzo XII. colle parole: An-

nuntiate inter gentes. Si vede il Pontesice assiso in trono che dà la croce ai missionari di propaganda; ed indica la sua munificenza per la vistosa somma da lui donata alla congregazione, onde mandar missionari ne'paesi orientali. Anche Clemente XI fu zelante delle missioni: abbiamo due medaglie che ciò celebrano. La prima del 1702 è col motto: Vade et praedica; si vede il Pontefice che spedisce alla Cina il p. Tournon poi cardinale. La seconda ha la leggenda: Venti et mare obediunt ei. Vi è effigiato il Salvatore cogli apostoli nella nave : il Venuti la riferisce alla spedizione nella Cina di Mezzabarba patriarca d'Alessandria, il quale fu comunicato dal Papa coi missionari suoi compagni prima di partire per la Cina. Il Bergier, Diz. encicl., all'articolo Missioni, in cui egregiamente confuta i calunniatori de'missionari, citando il Fabrizio e la sua opera, Salutaris lux evangelii toti orbi exoriens, narra che Clemente XI nel 1707 comandò ai superiori de'principali, ordini religiosi di destinare un certo numero de'loro alunni per rendersi capaci al bisogno di affaticare nelle missioni nelle diverse parti del mondo, come ancorà dicemmo nel vol. XXVI, p. 127 del Dizionario. Agli articoli di tali ordini parliamo de'collegi istituiti nei medesimi per le pontificie missioni. Nei primi anni del pontificato di Clemente XI ebbe origine il collegio dello Spirito Santo, o Missioni straniere. seminario di Parigi delle colonie (Vedi).

Clemente XII fu benefico colle missioni, col breve Nuper, del 1735, confermò il decreto emanato da propaganda sulla tumulazione dei

245

cadaveri de'missionari morti nelle parti degl'infedeli; col breve Coelestium, del 1737, concesse indulgenze in articulo mortis ai missionari cappuccini francesi; col breve Cum sicut, del 1737, ne accordò altre a chi ne avesse visitati gli oratorii, e col breve Cum sicut; di detto anno, ne accordò altre ai medesimi religiosi anco irlandesi, i quali brevi sono riportati nel t. II del citato Bull. Delle missioni fu zelantissimo Benedetto XIV: ed il successore Clemente XIII coi brevi Inexhaustum del 1762, e Decet Romanos del 1763, nel t. IV del Bull. de prop. p. 62 e 76, prescrisse un nuovo regolamento ai missionari nel compartire al popolo l'apostolica benedizione: molto fece per le missioni e propagazione della fede. Altrettanto si dica di Pio VI, il quale approvò la messa da celebrarsi da tutti i missionari, al modo detto nel vol. XVI, p. 247 del Dizionario, estesa poi da Gregorio XVI. Grandi progressi fecero le missioni sotto Pio VII, il quale istituì il vicariato apostolico dell'isola dell'America settentrionale nel 1819, e le sedi vescovili di Boston, di Filadelfia, di Nuova York, di Bardstown, di Cincinnati, di Charlstown e di Richmond, elevando ad arcivescovile quella di Baltimore, tutte negli Stati Uniti di America, e sotto la giurisdizione di propaganda. Nel pontificato di Pio VII, e nel 1822, in Lione (Vedi) ebbe origine la tanto benemerita opera pia della propagazione della fede, fondatrice di tante ubertose missioni, nata per supplire ai molteplici bisogni del seminario delle missioni straniere di Parigi. Leone XII fece prefetto di propaganda il cardinal d. Mauro

Cappellari con indescrivibile utilità delle missioni, che fungendo tale rilevantissima carica meritò poi il triregno col nome di Gregorio XVI. Nel 1826 Leone XII fondò i vescovati di Kingston nel Canadà e di s. Louis nel Missouri; quindi nel 1827 istituì il vicariato apostolico del terzo distretto della Scozia. Nel 1828 fu fondata la società Leopoldina onde procurare colla orazione e coll'elemosine un' attività più efficace delle missioni cattoliche in America, e Leone XII ne'primi del 1820 l'approvò, concedendo molte indulgenze ai membri della fondazione, con breve che spedì a Vienna alla direzione centrale. Nel pontificato di Pio VIII si promulgò nella gran Bretagna l'emancipazione de'cattolici, e nell'impero ottomano quella degli armeni, istituendo l'arcivescovato primaziale di Costantinopoli per tal nazione nel 1830; avendo nel precedente anno fondato i vescovati di Mobile e Charlottetown nella giurisdizione di propaganda.

Elevato alla cattedra di s. Pietro nel 1831 Gregorio XVI, subito col suo ardente zelo e profonda pietà volle dare un novello impulso alle missioni cattoliche, ed il frutto amplissimo che ne raccolse superò quello di qualunque altro suo più illustre predecessore, come in parte si può vedere a Gregorio XVI, ove notai che sino al maggio 1845, epoca in cui ne rividi lo stampone (giacchè nell'altro anno che regnò istituì altre sedi vescovili ed altri vicariati apostolici), aveva fatti centonovantacinque vescovi con decreti di propaganda, istituiti trentasei vicariati apostolici, e fondate quindici sedi vescovili, compresa una arcivescovile, mediante decreti di detta congregazione. Ed ivi nominai tanto le sedi che i vicariati, mentre de'vicariati apostolici istituiti nel medesimo anno e non compresi nel nominato novero, ne parlai a India ORIENTALI, e ad OCEANIA i- vicariati apostolici aumentati al numero di sette. Nel primo anno del suo pontificato i capi convertiti delle tribù Algonchina, Nipsilingia ed Irochese gli mandarono affettuosissime lettere e doni singolari, di che facemmo parola all' articolo MILWANCHIA, altra sede vescovile da Gregorio XVI fondata, e non compresa tra le memorate. Il suo nome suonò benedetto e venerato in tutte le parti del mondo e persino tra i selvaggi dell'Oceania, il capo de'quali nelle isole Gambier venuto alla fede, assunse il di lui nome e gl'inviò donativi. I missionari di quelle selvagge regioni, colla morale pura e colle dottrine consolatrici del cattolicismo fecero sparire la barbarie, com'era già sparita dall'Europa innanzi ai primi banditori del vangelo. Non dimenticarono i ministri apostolici i bisogni della vita presente, insegnando ai popoli selvaggi le arti utili, ed aprirono essi stessi il solco, vi gittarono il frumento, e sostituito il pane ad alimenti orribili, ne fecero dei selvaggi agricoltori e buoni cristiani; tali essendo i vantaggi delle pontificie missioni. Nel 1836 il Pontesice afsidò la direzione del collegio Urbano ai benemeriti gesuiti, sotto de quali egregiamente procede con aumento di alunni.

La pia opera della propagazione della fede di Lione, protetta dai Papi e benedetta, lo fu pure da Gregorio XVI, il quale nel 1836 con lettera di propaganda esternò al consiglio di essa, che sarebbe di suo gradimento che un' opera destinata alla propagazione del vangelo fosse generale per tutte le missioni, promettendo d'introdurla a Roma e nello stato pontificio, come con particolare premura eseguì. Quindi ne approvò i privilegi e le indulgenze, ed in onore le fece coniare una medaglia monumentale. La sede vescovile istituita nel 1838 da Gregorio XVI in Algeri, sulle spiaggie dell'Africa. ad istanza del re de'francesi, fece concepire le più belle speranze, per rivedere la religione trionfare in quella parte del globo, già nobilitata da tanti martiri, zelanti cristiani, e da tante cattedre vescovili su cui sederono sautissimi uomini. Vide pure Gregorio XVI sempre nuovi e gloriosi trionfi in Inghilterra, e rivolgersi questa a gran passi verso l'unico ovile dell'unico pastore; vide quivi innumerabili conversioni eziandio di ministri e di uomini dottissimi tra gli anglicani; e negli Stati Uniti di -America crescere a dismisura i cattolici, e tenersi nella sede di Baltimore utilissimi pazionali concilii, accresciuti successivamente dall'intervento di nuovi prelati. Nulla pretermise Gregorio XVI a vantaggio delle missioni per cattivarsi l'animo de'dominatori, non solo di Europa, ma anco di Iontanissimi luoghi e popoli, e tutto immaginar seppe il vasto e veramente apostolico quo animo, perchè o si mantenesse od anmentasse o si portasse ne'redenti l'ineffabile luce del santo evangelo. Così pel suo spirito antiveggente e conciliatore divenne non solo il padre e l'amico de'sovrani europei, ma ispirò rispetto anche in quelli acattolici e infedeli, e ne trasse profitto per l'incremento della religione di cui era capo, ed a protezione delle missioni cattoliche. Gregorio XVI allorchè ricevè gli spontanei omaggi de'due ambasciatori ottomani, vivamente raccomandò loro i cattolici digioranti nel vasto impero della sublime Porta, e le missioni ed i missionari in esso esistenti. Veramente il primo inviato turco che si presentò ad un Papa, fu Camisbucreh, da altri chiamato Cassà-Begh, il quale come dissi nel vol. XXXV, p. 176 del Dizionario ed altrove, nel 1492 era stato spedito ad Innocenzo VIII da Bajazette II a donargli la sacra Lancia (Vedi) perchè gelosamente custodisse il fratello Zizimo, che aspirando al trono avea potenti fautori. Ma la prima volta che un imperatore ottomano ordinò un'apposita spedizione solo per ossequiare il sommo Pontefice, è certamente quella in cui l'illuminato sultano Mahmoud II, padre del regnante, inviò a Gregorio XVI, che formando epoca nella storia ecclesiastica, noi registrammo nel vol. XVIII, p. 87, 88 e 89 del Dizionario, in un alle dimostrazioni praticate dal Papa coi due ambasciatori ottomani. Volendo dunque Mahmoud II dare a Gregorio XVI una solenne e luminosa prova dell' universale ammirazione ch' erasi procacciata colle sue magnanime azioni, ordinò a Reschid pascià suo ambasciatore alla gran Bretagna, di condursi espressamente in Roma per esprimere nel sovrano nome la sua stima e riconoscenza anche per la benevola accoglienza usata ad Ahmed-Fethi pascià (che poi sposò una figlia dello stesso sultano), ambasciatore al re de'francesi, non che ad esternare i desiderii che nutriva di stringere particolari amichevoli relazioni tra il governo ottomano e la santa Sede, con discorso che pubblicò il Diario di Roma e in diverse lingue ripeterono le gazzette estere. Questo stupendo e meraviglioso avvenimento, degno de'fasti del memorabile pontificato di Gregorio XVI, nel 1838 il citato Diario accennò coi numeri 46, 48, 79, 80, oltre il numero 24 delle Notizie del giorno, riportando altresì il discorso pronunziato da Reschid pascià.

Nel 1841 Gregorio XVI accolse in Roma i deputati etiopi di tre regni cristiani dell'Abissinia, venuti anch'essi a rendergli omaggio. Quanto poi in tale anno caldamente raccomandò al vicerè d'Egitto Mehemet-Alì, di proteggere le nazioni cattoliche che vivono sotto i suoi dominii, ampiamente lo riportammo nel vol. XXI, p. 108 fino a 122 del Dizionario, in un ai reciproci magnifici donativi, e circostanze confortanti alla propagazione della fede. Ai 31 agosto 1842 il cardinal Giacomo Filippo Fransoni prefetto generale di propaganda, promulgò il decreto della sacra congregazione, Ad fovendam animorum concordiam, quo nonnulla probantur pro aliquibus missionibus regularium ordinum. sive societatum presbyteriorum saecularium curae creditis. Già in questo tempo i fratelli della carità istituiti nella gran. Bretagna, si spandevano per l'Inghilterra e Scozia come missionari, facendo gran frutto per i tanti che abiuravano i loro errori, rientrando nel grembo della Chicsa cattolica; essi avevano pure aperto scuole pei garzoncelli e fanciulle, e pel gran concorso vengono dai protestanti prefe-

rite alle proprie. In detto anno 1842 gli Oblati di Pinerolo (Vedi) ebbero la missione e il vicariato di Ava e Pegù nell'Indie orientali. Come Gregorio XVI nell'anno 1844 condanno le società bibliche, lo dicemmo al suo brevissimo articolo biografico, il cui gravissimo danno può argomentarsi, cioè che dalla loro istituzione in Inghilterra nel 1804 fino al 1830, si vantano i protestanti averne dispensati dodici milioni di esemplari, e questi tradotti in centoquarantotto idiomi. La costante cura e vigilanza di Gregorio XVI per l'aumento della religione in ogni parte del globo, acciocchè ricevesse ogni giorno maggiori acquisti, lo animò ad insinuare e persuadere ai banditori evangelici di formarsi presso di tutti i popoli un Indigeno clero (Vedi), a incoraggire religiosi istituti di sacerdoti specialmente indirizzati a quel santo fine, ed eziandio ad approvarne dei nuovi, come diciamo a loro articoli; mentre al termine di quello di Kiovia, facemmo menzione di quel grave e memorando duplice abboccamento, onde si commosse Europa tutta, che il gran Pontefice ebbe col potentissimo imperatore delle Russie in vantaggio della religione.

Nell'articolo Indie orientali, parlando dei vicariati apostolici di Tonkino e Cochinchina, si fece parola di quanto Gregorio XVI deplorò le persecuzioni che in essi avevano sofferto i cristiani ed i missionari, alcuni de'quali non perdonandosi all'età quasi decrepita, nè al carattere sacerdotale, nè alla dignità vescovile, racchiusi in gabbie di ferro avevano in mezzo agli strapazzi, alla fame, alle battiture, ai tormenti data la vita, popolando il

cielo di novelli martiri, molti dei quali appartenevano all'inclito ordine de' predicatori. Nella speranza di ricevere i processi per potere un giorno decretare loro giusta il rito l'onore degli altari, il Papa invitò tutti a pregare caldamente Dio, acciocchè quel nuovo sangue diffuso in sì popolose regioni valesse ad inaffiarle di novelli cristiani. Dio esaudì i voti del suo vicario, poichè riuscì quindi all'operosità dell'ambasciatore Lagrenée, nello statuire scambievoli rapporti tra il regno di Francia e l'impero della Cina, secondando le premure de'missionari cattolici e dei monarchi d'Europa, di ottenere finalmente dall'imperatore regnante Taokuang, pel potente mezzo dell'inviato imperiale Kying, quanto neppure ne' più fiorenti tempi delle missioni primitive aveano goduto i missionari, cioè il tanto bramato editto imperiale sull'immunità di coloro che professano la religione cattolica o la divulgano, de' 20 febbraio 1846, e pubblicato il 18 marzo, riportandosi nel numero 78 del Diario di Roma 1846, e nel vol. III, p. 207 degli Annali delle scienze religiose, seconda scrie; in forza del quale furono restituiti ai cristiani cinesi i loro templi, tranne quelli convertiti in pagode o in case pei cittadini. L'editto in lingua cinese fu consegnato all'abbate Callery dragomanno dell'ambasciata, che recatolo in Francia lo depose nell'archivio del ministero degli affari esteri. Immensa ne fu la gioia di Gregorio XVI quando ne apprese la notizia dal cardinal Fransoni, e se ne congratulò col re de'francesi, e certamente ne avrebbe parlato in concistoro, se gli fosse bastata la vita; egli però eb-

be la non descrivibile religiosa consolazione, con eterna gloria del suo nome, che nel suo pontificato vide maravigliosamente prosperare le missioni pontificie e crescere ne'luoghi ove già erano, e giunsero eziandio a penetrar là dove la fede o non erasi giammai predicata, o col volger de'secoli se n' era smarrita e cancellata per fino la memoria. Poco tempo prima di morire commise al zelante p. Massimiliano Ryllo gesuita e rettore del collegio Urbano, la nuova ed ardua missione ne' paesi centrali dell' Africa per evangelizzare popoli sconosciuti, al che si accinse col noto apostolico coraggio; facendo vescovo di Cassia e vicario apostolico di Gallas in Africa, vicariato allora da lui eretto, monsignor Guglielmo Massaia da Piovà piemontese. E nel maggio 1846 dopo aver istituito il vicariato apostolico dell'Africa centrale, nominò vicario apostolico e vescovo di Mauricastro in partibus monsignor Annetto Casolani di Malta. Nel suo testamento olografo, il cui mirabile principio non potrebbe essere nè più commovente, nè più degno di un Papa, lasciò alla congregazione di propaganda scudi diecisettemila da impiegarsi a benefizio delle missioni; più al collegio Urbano la sua libreria (tranne quei libri disposti a favore di quella di s. Gregorio, dell'università romana, e della congregazione di s. Cecilia), preziosa siccome composta nella maggior parte di opere moderne, e stampate in diversi idiomi e parti del mondo, degna per le materie che trattano, e di somma importanza pel collegio Urbano in cui fu collocata, ed al quale vivente avea fatto analoghi doni.

Dopo avere i Papi coll'opera delle missioni pontificie tanto l'Europa protetto e contribuito all' incivilimento di essa e di tutto il globo conosciuto, del pari colla stessa opera influirono assai alla civiltà dei due nuovi emisferi. Dei privilegi, grazie e giurisdizioni concesse dai Pontefici alle missioni ed ai missionari con bolle, brevi e decreti, si possono leggere nelle collezioni contenute nel Bullarium Pont. sac. cong. de propag. fide, che coi tipi del menzionato collegio se ne incominciò nel 1830 la pubblicazione, e dopo il quinto tomo stampato nel 1841, hanno veduto la luce due altri tomi di Appendix. In un' opera scritta da un ecclesiastico anglicano e citata dal vol. XVII, p. 451 de' memorati Annali, che ne riporta un brano, si legge una ingenua confessione intorno alla sterilità delle missioni protestanti, le quali, per quantunque grandi sieno le fatiche, le industrie e le ricchezze che vi si adoperano, pure alcun frutto non portano. E qual altra prova più di questa evidente, che il Signore non è co'ministri della chiesa anglicana, e che il celeste Agricoltore non benedice le fatiche di questi lavoratori da lui non chiamati a coltivar la sua vigna? In confronto della veneranda istituzione delle missioni pontificie con quella delle missioni acattoliche, queste svaniscono qual lieve meteora errante scevra di natio vigore, che non le viene nè può venire dal cielo. Dalla cattedra apostolica pertanto, come centro comune delle particolari missioni di tutto l'orbe, si debbe l'ubertosa e ognor viva energia sublime di queste. Anche a Missionari parlammo della sterilità delle missioni eterodosse, della gran diversità che passa tra il missionario protestante ed il missionario cattolico, e facemmo il novero degli attuali missionari apostolici. Agli articoli relativi a questo argomento, a quelli delle differenti missioni, citiamo le opere parziali e generali che furono pubblicate sulle missioni pontificie, formando le missioni una parte integrante ed essenziale della storia della Chiesa e dell' Orbis christianus, laonde qui solo ci limiteremo a citare. Gio. Filippo Marini, Delle missioni de'padri della compagnia di Gesù nel Giappone, Roma 1663. Alessandro de Rhodes, Relazione de'felici successi della s. fede predicata dai pp. della compagnia di Gesù nel regno del Tonkino, Roma 1650. Relations des missions des évesques françois aux royaumes de Siam, Paris 1674. Relation des missions et des voyages des évesques vicaires apostoliques, Paris 1686. Nel novero de' segretari della congregazione di propaganda, dicemmo come il Fortiguerri fece un'opera intorno alle missioni, mancante però di quelle d'Europa, che pur voleva scrivere. Muratori, Il cristianesimo felice nelle missioni del Paraguai, Venezia 1743, e Torino 1824. D. F. Rovenio arcivescovo di Filippi e vicario apostolico, Tractatus de missionibus ad propagan. dam fidem, et conversionem infidelium et hereticorum instituendis, Metz 1747. Monita ad missionarios s. congregationis de propaganda fide, Romae 1840. Nel 1843 un rispettabile vescovo pubblicò in Roma: Notizia statistica delle missioni cattoliche in tutto il mondo. coll' intendimento di pubblicarla ogni anno, ma il libretto è rarissimo perchè fu ritirato. Finalmente

abbiamo del dottore Patrizio Witmann, La gloria della Chiesa nelle sue missioni dall'epoca dello scisma nella fede, ossia una storia universate delle cattoliche missioni negli ultimi tre secoli, traduzione dall'originale tedesco del sacerdote Giuseppe Marzorati, Milano 1842-1843. Dopo la Storia delle missioni del p. Hazart gesuita, questa è la più importante e completa compilazione da spaventare l'intelletto più ardimentoso, e l'uomo più laborioso ed instancabile. Se ne fa l'elogio nel vol. XX degli Annali delle scienze religiose, ove a p. 36 e 201 si riporta la bellissima analisi che di tale opera ne ha fatta monsignor Michele Loschiavo, Abbiamo inoltre l'interessante e dotta opera del barone Henrion: Storia universale delle missioni cattoliche del secolo XIII sino ai tempi nostri, Torino 1845.

MISSIONI STRANIERE, seminario o congregazione di Parigi. Società di sacerdoti stabilità nella capitale della Francia, di sacerdoti e vescovi che fanno professione di predicare l'evangelo ne' paesi stranieri, tanto in oriente che in occidente, dove ha molti stabilimenti e fiorisce. Il'p. Bernardo di s. Teresa carmelitano scalzo e vescovo di Babilonia, avendo predicato la fede con grandissimo successo in molte contrade dell' Asia, risolvette di fondare a Parigi una casa nella quale si dovessero istruire de' missionari per lo stesso oggetto, e consacrò tuttociò che possedeva allo stabilimento che poi divenne tanto benemerito della Chiesa. Egli nel 1663 a' 16 marzo donò alcune case di sua ragione in Parigi a de Marangis e de Garabal consiglieri di stato, per stabilirvi un seminario per le missioni straniere, affinchè quegli ecclesiastici che ne aveano vocazione potessero esservi istruiti nelle materie necessarie alle missioni da farsi ne' paesi scismatici ed infedeli, e particolarmente nella Persia; laonde gli alunni si mandavano poi ad Ispahan, dove si perfezionavano nello studio delle lingue e nella conoscenza de' costumi del paese, poichè il fondatore avea in quella capitale della Persia una casa che diede alla nuova società per stabilirvi un seminario. La donazione in discorso non eccedette il valore di trentamila lire francesi, e riportò la patente reale, colla quale Luigi XIV confermò la donazione. Questo stabilimento fu confermato dal cardinal Flavio Chigi nipotè e legato a latere di Alessandro VII, a' 13 agosto 1664. La loro chiesa di Parigi fu cominciata nel 1683, ed i fondamenti ne furono gettati in nome di Luigi XIV. La duchessa d'Aiguillon e molte altre dame illustri per nascita e pietà, contribuirono molto ai progressi degli alunni delle missioni straniere e suo stabilimento. Il cuore del fondatore vescovo di Babilonia, quello dell'abbate d' Argenson, e quello di madama di Bouillon si depositarono in detta chiesa. Questo seminario nelle epoche francesi di repubblica e d'impero subì la disgrazia di soppressione comune ai luoghi pii, ma le missioni tuttavia e gli operai apostolici non cessarono perciò di esercitarsi, non però senza difficoltà. Alle reiterate istanze di Pio VII fu riaperto lo stabilimento circa il 1820, ed ha continuato a rendere importantissimi servigi alla Chiesa, I direttori d'allora del seminario ebbero la principal parte alla fondazione della pia ed utilis-

sima associazione della propagazione della fede di Lione, la quale deve nel principio la sua origine allo stabilimento delle missioni del clero secolare. Altro potentissimo ausiliare dalla divina provvidenza accordato alle missioni straniere, è la istituzione Leopoldina di Vienna, della quale come di quella di Lione se ne parla anche a Propaganda (Vedi). Il superiore del seminario delle missioni straniere si elegge tra i suoi alunni, quindi ne dà parte alla Congregazione di propaganda fide (Vedi). In quanto agli alunni che partono da questo seminario, riportano essi le patenti del nunzio pontificio residente in Parigi, al quale suole spedirle la detta sacra congregazione. Nell'atto che sono consegnate al superiore del seminario, questi dà il nome del candidato, e il luogo dove viene spedito, Questo istituto fornì uomini apostolici alle missioni della Cina, Tonkino, ec. Da esso uscirono mai sempre un numero valoroso di missionari, d'illustri prelati, prefetti, vicari apostolici e vescovi, ed alla Chiesa de' martiri gloriosi. Meritano distinta menzione monsignor de Laval Montmorency primo vicario apostolico del Canadà, non che i primi vicari apostolici vescovi di Eliopoli, Berito e Metellopoli, che si portarono nella Cina a tempo di Alessandro VII. Oggi al seminario delle missioni straniere sono affidati parecchi vicariati apostolici, di cui faremo qui appresso il novero. Tutti i vescovi missionari di questo istituto sono alunni del seminario, e formano una vera società, ma senza voti.

In una istruzione mandata ultimamente dalla congregazione di propaganda a tutti gli arcivescovi, vescovi, vicari apostolici, ed altri superiori di missioni, leggiamo quanto segue. » . I più gravi documenti, e specialmente l'esempio degli apostoli, ed il testimonio della Chiesa primitiva manifestamente provano che i due principali e quasi necessari mezzi per procacciare e mantenere la religione cattolica, sono la missione de' vescovi a' quali è stato detto: Spiritus Sanctus posuit vos regere ecclesiam Dei, e l'accurata formazione del clero indigeno". Ouesta istruzione fatta in seguito di una decisione espressa della congregazione di propaganda, sulla massima trattata nel sinodo di Pondichery (del quale si disse a INDIE ORIENTALI), fu approvata da Gregorio XVI li 23 novembre 1845. Queste appunto furono le massime sulle quali si fondarono i sommi Pontefici nello stabilimento delle missioni straniere. Nei tre secoli passati diverse cause, specialmente la rivalità della Spagna e del Portogallo per il commercio è la sovranità dell'Indie orientali, avevano opposti grandissimi ostacoli nelle missioni, allo stabilimento de'vescovi, e come conseguenza inevitabile, alla formazione dell' Indigeno clero (Vedi). Colpito dai pericoli di una tal situazione, e per le missioni del Giappone, Urbano VIII procurò di tutto per trovarvi un rimedio, e per segno delle sue sollecitudini a'28 novembre 1630 emanò il decreto sulla formazione del clero indigeno e la nomina di alcuni vescovi vicari apostolici indipendenti dal patronato sì della Spagna che del Portogallo. Dopo di lui ne prese impegno Innocenzo X, e voleva mandar nella Cina e regni adiacenti di nuovo alcuni vescovi, quando sorpreso dalla mor-

te non potè effettuare il divisamento, ciò che però riuscì al successore Alessandro VII. Il suo primo progetto era di mandar nelle missioni cinesi un patriarca, due o tre arcivescovi e dodici vescovi, ma potè mandarvi soli tre vicari apostolici col carattere vescovile, e furono, il primo Francesco Pallù canonico di s. Martino di Tours, eletto vicario apostolico del Tonkino, col titolo di vescovo d' Eliopoli in partibus: il secondo Pietro de la Mothe Lambert, già consigliere al parlamento di Rouen, eletto vicario apostolico della Cocincina, vescovo di Berito in partibus: il terzo Ignazio Cotolendi francese, come i due altri, parroco d'Aix in Provenza, eletto vicario apostolico della Cina e Tartaria, vescovo di Metellopoli in partibus. I brevi analoghi furono spediti nel 1658 e 1659. Il primo de' tre vescovi partì nel 1660, quindi dopo tre anni fu fondato il seminario delle missioni straniere. Tali furono l'origine e i principii della congregazione delle missioni straniere, la quale ha sempre avuto la gloria di propagare e mantenere la fede fra popoli senza numero, ad onta delle più fiere persecuzioni, come pure il vanto ed il merito di aver formato il clero indigeno nell'istesse contrade, e finalmente di aver sostenuto con fermezza e costanza l'ordine gerarchico, e l'obbedienza dovuta alla santa Sede. Il seminario stabilito in Parigi, ebbe egualmente una grandissima importanza nella Chiesa, poichè fu la prima e sinora quasi la sola scuola stabilita pel clero secolare destinato alle missioni tra gl'infedeli. Quindi sembra che il Signore voglia farne aumentare l'importanza, per le benedizioni che gli concede a' nostri

tempi.

Come abbiamo già accennato, lo stato florido in cui si trova più che mai la società delle missioni straniere, accresce sempre il vivo desiderio già concepito di veder simili seminari stabilirsi nelle diverse parti del mondo cattolico, ma specialmente in Italia, e particolarmente in Roma, dove se ne prova bisogno. Alla società delle missioni straniere sono affidati quattordici vicariati apostolici, fra' quali quello di Pondichery, dato alla cura di tre vescovi di giurisdizione indipendente una dall'altra, e sono i seguenti. 1. Pondichery colle divisioni di Mysore e del Coimbattour. 2. La Malasia. 3. Siam. 4. La Cocincina inferiore. 5. La Cocincina superiore. 6. Il Tonkino occidentale superiore. 7. Il Tonkino occidentale inferiore. 8. Il Thibet inferiore. 9. Il Su-Tchuen. 10. Il Kouei-Tcheou. 11. Il Yun-nan, 12. Il Leao-Tong . 13. Il Giappone con le isole Lieou-Kieou. 14. La Corea. V. Cina, Indie orientali, GIAPPONE. Tutti i vicariati apostolici sono governati da vescovi in partibus, fra' quali diversi hanno il loro coadiutore pure insignito del carattere vescovile. Per compire il bene dell'organizzazione di questa missione, non manca più altro che lo stabilimento di provincie ecclesiastiche con sedi episcopali di residenza. Le tante savie e gloriose determinazioni prese da Gregorio XVI in altre parti, danno speranza di veder realizzare lo stesso bene al tempo opportuno, anche per le missioni indiane e cinesi, di cui fu tanto eminentemente benemerito, anco pel gran numero di vicariati apostolici istituiti in quelle vastissime regioni. Seminari d'indigeno clero si trovano in tutte le missioni già stabilite da qualche tempo. Il Tonkino essendo stato amministrato sul metodo de' primi vicari apostolici, si distingue perciò da tutte le altre missioni per il numero e la regolarità del clero indigeno. Nelle due parti del regno, cioè nel Tonkino occidentale e nell'orientale affidato alle cure dei domenicani spagnuoli, più di venti preti nazionali hanno sofferto il martirio con grandissimo coraggio nell'ultima persecuzione. Come si può verificare al citato articolo In-DIE ORIENTALI, il vicariato apostolico di Pondichery si è distinto in questi ultimi tempi per le premure prese dai vescovi e missionari in favore del clero indigeno. Non sono due anni che fu fatta la divisione del vicariato in tre 'giurisdizioni, e già da un anno a questa parte si sono stabiliti due missionari nel Mysore e nel Coimbattour, mentre quello di Pondichery faceva nuovi progressi. Questo fatto prova i vantaggi che ricevono le missioni dalla moltiplicazione dei vescovi. Il fatto veramente prodigioso dell'ingresso recente del vescovo e de' missionari nella Corea, mediante il coraggio e l'intelligente sagacità di un giovane sacerdote coreano, aumenta egualmente il numero delle prove che dimostrano più che ad evidenza la necessità del clero indigeno in tutte le missioni del mondo. Per rimediare alle difficoltà sulla formazione di così importante clero nelle missioni perseguitate, il seminario delle missioni straniere ha sempre fatto gran sacrifizi per mantenere un collegio generale in qualche regione libera delle missioni. Stabilito fino dal

primo tempo questo collegio in Siam, dopo varie vicende si trova oggi situato nell' isola di Pulo-Pinang', all'imboccatura dello stretto di Malacca, e vi si trovano in questo momento circa duecento alumni per lo più cocincinesi o cinesi. Altra gloria appartiene egualmente alle missioni straniere di Parigi, cioè che la maggior parte de' missionari martiri, de' quali la causa di beatificazione è stata introdotta da Gregorio XVI, sono alunni delle medesime, come alunni di esse sono i vescovi o coadiutori vicari apostolici. Da ultimo il redattore degli Annali della propagazione della fede, nel compte rendu, diceva che le missioni straniere da diversi anni si trovano ai posti i più micidiali della grande armata cristiana. V. MISSIONARI e MISSIONE. Lettre des messieurs des missions étrangères au Pape sur les idolatries et sur les superstitions chinoises. Scelta di lettere edificanti scritte dalle missioni straniere, con rami coloriti, Milano 1825, J. F. O. Luquet, Lettres à monseigneur l'évêque de Langres sur la congregation des missions étrangères, Paris 1842. Questo alunno delle medesime Gregorio XVI lo fece vescovo di Esebon in partibus, e coadiutore al vicariato apostolico di Pondichery, indi nel 1845, nel giorno di s. Tommaso apostolo delle Indie, pubblicò in Roma colle stampe: Synode de Pondichery et instruction de la s. C. de la Propagande sur la formation du clergé indigène.

MISSIONI STRANIERE, seminario di Parigi delle colonie. Questo collegio è sotto l'invocazione dello Spirito Santo, e fu fondato nel 1703 con fine di formarvi degli ecclesiastici capaci di servire agli

ospedali ed alle missioni, e non andarono deluse le speranze di sua fondazione. Tutti gli stabilimenti che la Francia (Vedi) ha in Asia, Africa ed. America (Vedi), videro gli alunni di questo collegio portare o mantenere fra loro la religione cattolica. Soppresso all'epoca repubblicana, fu ripristinato nel 1819, e le sue regole ebbero la pontificia approvazione nel 1824 da Leone XII. Caduto nel 1830 nelle mani del demanio, fu ricuperato mediante una somma data dal regnante Luigi Filippo asceso allora sul trono de'francesi. Le sue rendite provengono da un sussidio del governo di diecimila franchi, dalle oblazioni del clero e dalla pietà de' fedeli. Avanti l'ultima rivoluzione godeva anche la pensione di cinquemila franchi, che cominciò a somministrargli Luigi XVIII. Si sogliono mandare dalla Congregazione di propaganda fide (Vedi), per mezzo del nunzio apostolico di Parigi, le patenti in bianco per gli alunni, che il superiore del collegio destina alle missioni delle colonie, i cui prefetti tra le facoltà che hanno possono erigere la Via Crucis. Si trovano oggi affidate ai medesimi alunni, non però insigniti del carattere vescovile, le prefetture apostoliche dell' isola di Borbone, di Madagascar, del Senegal, della Cajenna, della Guadalupa, della Martinicca, di s. Pietro e Miquelon, delle quali passeremo a darne un brevissimo cenno. Del prefetto apostolico delle colonie francesi nell'Indie orientali ne parlammo nel vol. XXXIV, p. 236 del Dizionario. Noteremo che delle missioni straniere è pure benemerita la congregazione di s. Sulpizio (Vedi), fondata in Parigi, che in America e a Montreal si rese sommamente utile. Inoltre nel 1815 l'abbate Legris-Duval fondò le Missions de France.

Isola di Borbone, prefettura apostolica. Isola dell'Oceano indiano equinoziale in Africa. La missione di quest'isola fu aperta nel 1712, ed affidata ai lazzaristi coll'assenso del re di Francia a cui appartiene. Il superiore del seminario dello Spirito Santo di Parigi, a cui la congregazione di propaganda manda le patenti di prefetto e vice-prefetto, provvede di missionari quest' isola. Dipende dalla presettura di Borbone la piccola isola di s. Maria vicina a Madagascar, di cui i pochi abitanti di essa conservano l'indole ed i costumi. I popoli di questi luoghi sono d'ingegno perspicace, e gustano quelle dolcezze di religione, di cui non sentono ordinariamente nè trasporto nè piacere le genti dell'Africa continentale, ma il libertinaggio fatalmente li distrae. S. Dionigio, capitale dell'isola, è residenza del prefetto apostolico, il quale al presente è l'abbate Poncelet, e l'abbate Dalmond vice-prefetto fu trasferito a Madagascar. In s. Dionigi fu stabilita nel 1832 una società di dame della carità in sollievo de'poveri. Loro ufficio è di visitare i malati, assistere gl' indigenti, vestire ed educare le giovinette. In tutta l'isola si trovano tre stabilimenti delle sorelle di s. Giuseppe, ed uno de'fratelli delle scuole cristiane. La popolazione dell' isola, tra liberi e schiavi, negri e di colore, ascende a 100,000; quella cattolica, senza contarvi gli schiavi che ascendono a 60,000, èdi 27,000. Vi sono dodici chiese parrocchiali, oltre. le piccole cappelle, e si parla la lingua francese.

Madagascar, prefettura apostolica. Isola dell'Oceano indiano equinoziale in Africa, una delle più grandi del globo, divisa dall'Africa dal canale di Mozambico, e vasta quasi quanto tutta la Francia. Nel tempo che i portoghesi possedevano alcuni punti dell'isola, vi furono spediti de'gesuiti. Dopo che Richelieu nel 1610 vi fondò una colonia francese, vi s' introdussero i domenicani, e più tardi s. Vincenzo de Paoli s'impegnò sommamente della conversione di quest'isolani, e di concerto colla congregazione di propaganda vi spedì molti soggetti e vi istituì una presettura. La missione ebbe breve vita dopo la morte del santo, e più volte restaurata si estinse. L'isola fu talvolta sotto la giurisdizione del vicario apostolico di s. Maurizio e del Capo di Buona Speranza, talvolta al prefetto dell'isola di Borbone. Nel collegio Urbano vi fu un alunno dell' isola. I protestanti inglesi vi si introdussero e fanno ostacolo ai missionari cattolici. Gregorio XVI v' istituì la prefettura che si funge dall'abbate Dalmond. I madascaresi o madagassi sentono con vivo interesse parlare di religione, e corrono in folla ad ascoltarne la disciplina ed i misteri : quei dell'interno sono più docili ed ospitali. Il figlio del capo delle tribù degli ovahs, chiamato Radama, per le sue belle doti prese superiorità quasi su tutta l' isola, e fondò un impero possente, ma fatalmente fu obbligato al libertinaggio dal genitore, che lo credeva incapace di regnare senza passioni tra un popolo dissoluto. Questo re fu influenzato dagl'inglesi, procurò di civilizzare il suo popolo, e fece fondare in Tananariva una scuola da un protestante: da

questo stabilimento derivarono circa cento scuole 'sparse pel regno; egli non si opponeva alla diffusione del cristianesimo, e mostrò disprezzo per la idolatria. Nel 1835 si volca erigervi un vicariato apostolico; ma essendo morto fino dal 1828 il principe Radama, la regina Ranavalona sua vedova, che ne occupò il trono, suscitò fiera persecuzione ai cristiani, la quale cessata vi furono spediti tre gesuiti e tre alunni del collegio delle colonie. I francesi hanno in questa isola un piccolo stabilimento sotto il nome di Forte Delfino, e vi mantengono una piccola guarnigione, ma pare che aspirino alla conquista dell' isola. La sua popolazione, in gran parte selvaggia, secondo il rapporto de'francesi del luogo, è di 4,000,000: Facourt però la ristringe a 1,600,000. Gli abitanti amano con passione il loro paese, e se debbono assentarsene recano seco loro un poco della terra dove nacquero, e sovente riguardandola con affettuosa melanconia, soggiacciono alla nostalgia, cui pure sono soggetti gli svizzeri.

Senegal, prefettura apostolica dell'Africa che comprende Gorea. Senegal è un fiume dell'Africa occidentale, che si scarica nell' Oceano Atlantico. Vicino alle sue foci forma l'isola di s. Luigi, ch'è pure la capitale: Gorea è un'altra isola presso i lidi della Senegambia. Queste ed altre isolette, e qualche parte del continente spettano alla Francia, e costituiscono la prefettura apostolica, ch' esercita l'ab. Maynard. Questa missione a richiesta del re di Francia fu fondata nel 1765 dai recolletti, da'quali passò a'preti secolari, ed ora dipende dal superiore del seminario dello Spirito Santo, al quale la congregazione di propaganda ha mandata talvolta la patente in bianco pel prefetto apostolico, raccomandando che la scelta cadesse in ecclesiastico degno. Nella rivoluzione francese la religione soffrì assai. In s. Luigi vi è una chiesa, altra in Gorea. Avvi una scuola pei figli delle primarie famiglie.

~ Cajenna, prefettura apostolica. isola nella Guiana francese nell' America. La sola religione cattolica vi si professa; gli adulti parlano il francese, e il linguaggio naturale la gioventù, perchè l'educazione è affidata alle donne negre. N'è prefetto l'abbate Guillier. Vi è una scuola pei fanciulli, diretta dai fratelli della dottrina cristiana; altra per le fanciulle, sotto la direzione delle sorelle di s. Giuseppe. Nell'ospedale gli infermi sono assistiti dalle sorelle di s. Paolo Chatres: vi erano le sorelle della carità. La popolazione, compresi i negri, è di 16,000, con tre chiese parrocchiali.

Guadalupa, prefettura apostolica, isola delle Antille in America, e comprende le isole di s. Bartolomeo, di Maria Galante, della Desiderata, di s. Martino e dei Santi. Il prefetto apostolico ch'è l'ab. F. Lacombe riceve 12,000 franchi dal tesoro reale, e 2000 ne (riceve ciascun missionario. Essendo nato il dubbio se l'isola di s. Bartolomeo, donata alla Svezia nel 1783, appartenesse più alla giurisdizione di questo prefetto, Leone XII gliene conferì nel 1824 facoltà speciale, e ad esso si accordò pure l'uso degli abiti prelatizi. Questa isola era affidata ai padri domenicani e cappuccini, ed ora vi sono più di trenta preti. Vi sono due ospedali sotto la direzione delle sorelle ospitaliere di s. Maurizio Chatres, ed una casa di educazione per la gioventù di Bassa Terra, la quale è capitale di Guadalupa. La popolazione dell'isola è di 120,000 forse tutti cattolici; quella di s. Bartolomeo di 8000. Ivi parlasi lingua francese, comprendendo la prefettura ventisei parrocchie con chiese.

Martinicca, prefettura apostolica delle isole Antille in America. Fortereale capitale dell' isola è residenza del prefetto apostolico, che da ultimo era l'ab. Pietro Paolo Castelli, ed ora è vice-presetto l'ab. Jacquier, con più di trentun preti provenienti dal seminario delle colonie, che ha la cura di provvedere i missionari di questa prefettura. Un giorno eranvi i domeni-, cani, carmelitani e gesuiti, a' quali successero i cappuccini. Vi erano tre comunità religiose per le donne, ma il furore delle rivoluzioni tutto distrusse, tranne le orsoline : i beni ecclesiastici esistono in potere del governo francese. Al prefetto sono accordati gli abiti prelatizi, e si tollera l'uso del baldacchino. La fede ivi si conserva nella sua purità, ecclissata però dal mal costume. Avvi un convitto di donzelle sotto la protezione del governo, diretto dalle sorelle di s. Giuseppe di Clency; un ospizio per gli orfani a carico del governo; due ospizi di carità, ma senza fondi; quattro ospedali pei militari e per la marina. In più chiese sono erette confraternite del ss. Rosario, dello scapulare, e de'ss. Cuori. Vi sono le monache adoratrici perpetue e le orsoline. Vi fu da ultimo istallata l'opera pia della propagazione di Lione. La popolazione tutta cattolica ascende a 140,000, comprese le truppe francesi, ed i

forestieri attirativi dal commercio: in Fortereale si contano 13,000 abitanti, ed in s. Pietro 30,000. In tutta l'isola sonovi circa trentadue chiese; in Fortereale una chiesa parrocchiale e due cappelle; in s. Pietro chiese delle orsoline, e di s. Giuseppe di Clency: parlasi lingua francese.

S. Pietro e Miquelon, prefettura apostolica, isole del golfo di s. Lorenzo nell'Atlantico settentrionale, presso la costa meridionale di Terrannova in America, di cui è prefetto l'ab. Ollivier, e vice-prefetto l'ab. Lainet, con pochi missionari, ed una popolazione originaria delle coste di Francia di più di 1200, i quali occupansi quasi unicamente alla pesca, laonde stabilimenti di pesca sono le isole di s. Pietro e Miquelon, massime del merluzzo. Lo stabilimento di s. Pietro e Miquelon è il solo punto sedentario che in oggi abbia la Francia in quelle acque; il solo rifugio che offrir si possa in caso di bisogno alla pesca errante. Acquistò la Francia il possesso di tali isole nel 1763, che perduto riacquistarono i francesi nel 1815. Gli abitanti di Miquelon vivono dispersi lungo le coste ed hanno buoni pascoli. Avvi pure Miquelon piccola o Langlade, con belle praterie e qualche terra atta alla coltivazione. Le due Miguelon formano con s. Pietro una colonia francese, sotto un comandante amministratore.

MISSIONI STRANIERE, seminario d' Irlanda. Ne' tempi antichi è certo che lo studio e le scienze sacre fiorivano nella rimota Irlanda (Vedi). Nel VI, VII e VIII secolo vi furono stabilite molte scuole e monasteri che acquistarono gran celebrità per tutta l' Europa. Non

pochi scolari dalla Francia e dalla Germania vi si portavano, e il ven. Beda ci racconta che gli anglosassoni vi concorrevano in gran numero, e vi erano ricevuti con ospitalità e mantenuti gratuitamente. Le scuole più celebri erano quelle di s. Lismore, Bangor e Mayo, Da queste scuole uscirono innumerabili missionari ch' ebbero la gloria di convertire gran parte de' paesi settentrionali dell'Europa. S. Willibrodo uscito dall'Irlanda convertì la Frisia, s. Kiliano la Baviera, s. Virgilio la Carintia, s. Colombo le parti settentrionali della Scozia, s. Edano la Nortumbria: mentre s. Caidoco, s. Furseo, Fiacrio Gallo, Colombano ed altri illustrarono il Belgio, la Francia, la Svizzera, e persino le belle contrade d'Italia. Queste fatiche missionarie degli irlandesi continuarono a produrre ottimi frutti in diversi paesi per più secoli; ma venuta l'infelice riforma, furono distrutte tutte le cure religiose in Irlanda, disperso il clero, banditi i monaci, saccheggiate le chiese, e così distrutta ogni speranza di contribuire alla propagazione della religione di Gesù Cristo. Nel presente secolo essendosi rallentate alquanto le leggi penali, subito cominciarono a fiorire di nuovo le lettere in Irlanda, e vi furono stabiliti collegi, che hanno dato eccellenti operai che coltivano la vigna del Signore in ogni parte del mondo. Ne siano testimonio i molti vescovi e sacerdoti che l'Irlanda ha somministrato dentro gli ultimi vent'anni all' America settentrionale, all'Australia nell' Oceania, alle Indie orientali ed occidentali, e all'Africa medesima. Le circostanze de'tempi e la difficoltà di trovare i mezzi di sostentamen-

to secero sì che non si stabilisse alcun collegio in Irlanda destinato esclusivamente alle missioni estere sino agli ultimi anni. Il primo che formò l'idea di un tale stabilimento fu il pio sacerdote d. Giovanni Foley, il quale circa dieci anni sono aprì un seminario per le missioni nella città o borgo di Youghall nella diocesi di Cloyne e Ross. Questo seminario fu bentosto pieno di giovani studiosi, c il sacerdote Faley, fu incoraggito dal cardinal prefetto di propaganda e da Gregorio XVI, di proseguire con zelo l'intrapresa carriera; ma essendo egli colto da immatura morte nel 1844, prima di aver potuto maturare i suoi piani ed una stabilità alla sua opera, si chiuse il seminario, e gli studenti si ritirarono in altri collegi. Nel 1843 morì nella diocesi di Kildare il parroco di Clane Kearney, il quale lasciò una somma vistosa di diecimila lire sterline al vescovo di quella diocesi, da erogarsi nell'educazione degli studenti per le missioni estere. Quel pio e zelante vescovo monsignor Haly colle rendite derivate da quella somma mantiene molti giovani eeclesiastici nel suo seminario di Carlovia, i quali vi si mandano da diversi vescovi o vicari apostolici nei paesi esteri. Nel 1840 un pio sacerdote della diocesi di Meath, don Giovanni Hand, avendo ottenuta l'approvazione dalla congregazione di propaganda e da Gregorio XVI, fondò un collegio missionario detto di Allhallows o di tutti i santi, nella vicinanza di Dublino. Il Hand eadde ben tosto vittima del suo zelo nel promovere questa opera, essendo morto nel 1845 di febbre. Il seminario però continua a fiorire ed è protetto ed incoraggito dai vescovi e dal popolo d'Irlanda. Vi si mantengono circa settanta alunni, con mezzi ottenuti principalmente dalle limosine de'fedeli. Vi sono in detto collegio eccellenti professori di tutte le scienze, e vi regna un ottimo spirito, cosicchè si può sperare che gli alunni che vi si allevano rinnoveranno gli esempi dell'antica Irlanda, e calcheranno le vestigia di quei santi uomini, che si fecero gli apostoli e benefattori di tante parti dell'Europa,

MISTAGOGIA, Mystagogia. Spiegazione de' misteri agli iniziati. Con questo vocabolo distinguono altresì i greci il santo sagrifizio della messa, perchè come scrive il Goar, sublima la mente a comprendere i reconditi secreti di Dio, cuopre le azioni e le passioni di Cristo sotto i simulacri e le cerimonie, e Cristo stesso sotto le specie del pane e del vino, ed in pari tempo guida a conoscerlo in modo arcano, ed insieme, col ricevere ora manifestamente il cibo celeste ne dà un pegno nascosto di ottenere la vita eterna.

MISTERO, Mysterium. Segreto sacro, arcanum, cerimonia religiosa. Il termine di mistero deriva dall'ebraico satar, nascondere, quindi mystar, una cosa nascosta, secreta; oppure dal greco myo, io chiudo, stoma, la bocca, come chi dicesse cosa sulla quale deve chiudersi la bocca. Quindi il nome di mistero si prende: 1.º Per tutte le cose nascoste, secrete, difficili od impossibili a comprendersi, sieno naturali o soprannaturali. 2.º Si prende più particolarmente pei secreti di un ordine superiore e soprannaturale, come quelli di cui Dio si è riservato

la conoscenza, e che ha qualche volta comunicato a'suoi profeti ed ai suoi devoti. 3.º Si prende più particolarmente per le verità che la religione cristiana propone di credere, come la Trinità, l'Incarnazione, i sacramenti e soprattutto quello dell' Eucaristia, ch'è il più sacro ed il più grande di tutti 'i nostri sacramenti. La Chiesa ha stabilito delle feste particolari per onorare i misteri della religione, che avea gran cura di nascondere agli infedeli, a cagione della loro profondità che li rendono impenetrabili allo spirito umano che non è rischiarato dai lumi della fede, e per quelle altre ragioni che notammo ad ARCANO, a LITURGIA ed altrove. È un diritto esclusivo della potestà ecclesiastica il dirigere l'esercizio del culto esterno: s. Paolo scrivendo ai corinti sulla celebrazione de'santi misteri, dopo aver fatte diverse prescrizioni, disse: Alle altre cose poi, venuto ch'io sia fra voi, darò ordine. I pagani avevano altresì i loro misteri, intorno ai quali conservavano un inviolabile secreto; ma erano misteri d'iniquità, ch' essi nascondevano perchè palesandoli avrebbero resa la loro religione spregevole, ridicola e odiosa. Di essi gli scrittori antichi ebbero scrupolo di parlare, non così i più moderni: i primi tralasciavano a bello studio di palesarli, ed il propalare i misteri ai profani e non iniziati era dai gentili più superstiziosi riputato grandissimo sacrilegio.

MISTIA, Misthia. Sede vescovile della provincia di Licaonia, nell'esarcato d'Asia eretta nel V secolo sotto la metropoli d'Iconio, e nel IX divenne arcivescovato oporario. Ne furono vescovi Dario

che intervenne al primo concilio di Costantinopoli; Ermazio pel quale Onesiforo d'Iconio sottoscrisse il concilio di Calcedonia; Longino appose la sua firma ai canoni in Trullo; Basilio che fu all' VIII concilio generale, ed a quello di Fozio, dopo la morte di s. Ignazio, e si sottoscrisse arcivescovo. Oriens christ. t. I, p. 1088.

MISTIA, Mystia. Città vescovile d'Italia ne' Bruzi o Magna Grecia, antica ma rovinata, sulla costa orientale fra il promontorio Cocintum, e la città di Coecinum, un poco al mezzodì del golfo di Squillace. L' Ughelli nell' Italia sacra t. X, p. 143, la registra tra le sedi vescovili, e dice ch'ebbe Severino per suo vescovo, fatto da s. Gregorio I Papa del 590.

MITILENE. Vedi METELINO.

MITRA, Mithra, Infula. Ornamento ed insegna ecclesiastica del capo, che portano il Papa, i cardinali, i vescovi, gli abbati regolari o mitrati, ed altri prelati: segno di onore, di maestà e di giurisdizione. È un berretto rotondo, puntato e spaccato nella sua sommità. con due bendoni od infole che cadono sulle spalle; e fu chiamata anche pileo cornuto, perchè finisce in due punte. Il Thiers, nell' Istoria delle parrucche, dice che le mitre sono quasi di tutti i tempi, nazioni, religioni, e le portarono sì gli uomini come le donne, benchè non fossero tutte della stessa figura. Il p. Bonanni, Gerarc. eccl. cap. 59, della mitra, la descrive: divisa in due parti piane, le quali allargandosi cingono il capo, e nella parte eminente terminano in punta acuta, corrispondendo a quella mitra degli antichi sacerdoti idolatri, che però l'usavano più bassa; quindi

riporta testimonianze, che i bracmani sacerdoti indiani usarono mitra ornata di gioie, così il primo sacerdote della dea Siria, ed il sommo pontesice de' gentili adoperava mitra d'oro. E siccome tal sorta di ornamento fu espresso coi nomi mitra, cidaris, tiara, infula phrigium, corona sacerdotalis, cuphia, e in altri modi, quindi nasce non piccola difficoltà in riconoscere la forma usata dagli antichi e dalle diverse persone che la portavano. Aveva pure la mitra il sommo sacerdote degli ebrei, che portava in capo quando celebrava le sacre funzioni nel tabernacolo, differente di molto da quella usata dai sacerdoti inferiori, come coperta di colore giacinto, e circondata di una corona d'oro distinta in tre ordini, i quali lasciavano spazio per la Lamina d'oro (Vedi) che legavasi sulla fronte con nastro di colore giacinto, conforme al comando di Dio: mentre si controverte la forma di tale lamina o lastra d'oro, che dicesi aver avuto quella di Corona (Vedi) di un mezzo circolo che da un orecchio all'altro occupava la fronte del sacerdote, e larga circa due dita, venendo chiamata corona; e corona dimidiata, e creduta da alcuni divisa quasi in tre ordini. Il Sarnelli. Lett. eccl. t. I, lett. III, parlando della mitra, dice che quella de'sacerdoti era un berrettino aguzzo, che non copriva tutta la testa, ma poco più della metà, a guisa d'una benda di lino avvoltolata in giro e cucita, nascondendo le cuciture altra tela che calava sulla fronte. Della mitra del sommo sacerdote il Bonanni ne tratta al cap. q; ed al cap. 16 riporta due figure di esso con due diverse mitre, e cerca la cagione perchè Dio volle

che i sacerdoti dell'antica legge tenessero il capo coperto ne' sagrifizi per segno di riverenza, e per accrescere decoro e maestà al sacerdozio. Essendo la legge mosaica costituita come legge di timore e soggezione, era conveniente che i sacerdoti la professassero con portare in capo il peso della mitra prescritta da Dio; al contrario nella legge nuova o cristiana usano i sacerdoti il capo scoperto, perchè questa è legge di perfetta libertà, come governata non da legge di servitù, ma da legge di amore. Nel rito siriaco però nelle sacre funzioni tengono i ministri il capo coperto; altrettanto fanno diversi orientali anche scismatici. Su questo punto si può vedere Berrettino, Messa e gli articoli relativi, ed il citato Thiers. Questi asserisce che i vescovi orientali celebrano col capo coperto, tranne l'alessandrino, o per le ragioni che diremo, o per seguire la tradizione o la regola di s. Paolo che insegna di orare colla testa scoperta.

Il nome di mitra è comunissimo presso gli scrittori antichi, tanto sacri, che profani. Per mitra intendesi una specie di acconciatura, la quale cangiò di figura secondo i tempi, che fu talvolta comune ad ambo i sessi, e talora particolare alle sole donne, parlando Isia delle loro mitre; gli jonii, gli egizi ed i siri usarono un ornamento pel capo equivalente alla mitra, e nell'Africa nel IV secolo era contrassegno di vergine dedicata a Dio, come oggi il velo, secondo il Macri, Not. de'vocab., che dice essere stata di lana tinta in porpora detta Mitrella e Mitella: nella Spagna si narra che l'usassero le monache nel secolo VIII. Il Buonarroti, De' medaglioni p.

412, riferisce che le donne usarono per ornamento del capo una specie di mitra detta anche tiara, come il pileo gli uomini, formata d' una fascia larga che si girava più volte intorno alla testa, e quando era più corta chiamavasi forse semimitra, dicendosi le strette Mitrelle o Mitelle, e l'usarono le baccanti. Anch' egli afferma che le sacre vergini africane l'usavano, a tempo almeno di s. Ottato, poichè avanti Tertulliano si fa menzione di mitre, come abito delle matrone e donne attempate, descrivendole in modo che lasciavano scoperta la cima della testa. E perchè ordinariamente erano fatte di ricamo, e ancora adornate di gioie, le portavano per lo più piccole e corte come un Diadema (Vedi) legate con alcune vitte dette perciò anademata e redimicula, onde molti autori non più distinsero la mitra dal diadema. Si vuole che le donne siriache ed arabe portino ancora in oggi una mitra d'argento chiamata arkiè, fatta a foggia di pane di zucchero, cui vedesi attaccato un velo nero ricco di perle e pietre preziose.

Per tradizione apostolica i vescovi portano la mitra nelle sacre funzioni, poichè gli apostoli s. Giacomo primo vescovo di Gerusalemme, e s. Giovanni vescovo d' Efeso portavano la lamina d'oro in testa, ornamento misterioso equivalente alla mitra, così i primi vescovi come dicemmo a Lamina: che se tale lamina non si può dire rigorosamente mitra, non avendone la forma ch' ora si vede, era bensì segno della dignità che gli apostoli avevano nelle chiese da essi governate, ornamento della dignità episcopale, e simbolo del sacerdozio regale. Vogliono alcuni che s. Clemente I Papa del 93, tra le insegne che attribuì a' vescovi, abbia compresa la mitra; opina però il Thiers che il primo vescovo latino a usare la mitra fu il Pontefice s. Silvestro-L. sebbene poi dica che le mitre non si conobbero avanti il 1000. Il Macri e il Bonanni affermano venerarsi in Roma nella chiesa di s. Martino a' Monti la mitra di s. Silvestro I eletto nel 314, la quale è tonda, acuta in cima, alta circa un palmo, di drappo tessuto di seta e oro colore azzurro o verde; in essa vedesi effigiata la Beata Vergine tenente nella destra un ramo d'ulivo, e sedente col Bambino, in mezzo a due angeli in dalmatiche, oltre altri quattro simili disposti lateralmente, con sette stelle e fregio intorno, leggendosi sotto i piedi della Madonna: Ave Regina Coeli. Questa mitra fu riprodotta anche dal Rocca nel fine del t. I delle opere di s. Gregorio I, come prova che già usavasi in Roma. Veggasi lo stesso Rocca: De mitrae s. Silvestri I Papae, et de ejusdem ac s. Martini I, et Honorii I sandalis sive calceis, nel suo Thesaurus t. II, p. 378, ove ne riporta il rame. I medesimi scrittori asseriscono conservarsi in Valenza di Spagna la mitra di s. Agostino (in vece il Rinaldi dice che il suo corpo colla mitra fu trasportato in Sardegna in un al bacolo pastorale), di seta bianca e forma acuta, con fascia di seta azzurra e d'oro, che la cinge nel mezzo; ed il Bonanni aggiunge che prima di tal tempo, cioè a quello di Costantino, la mitra vescovile fu detta Apex da s. Agostino; Sertum cum gemmis da Ennodio parlando della mitra di s. Ambrogio; Corona sacerdotali da

Ammiano Marcellino; Corona gloriae da Eusebio (anzi anticamente si dava ai vescovi il titolo di Corona, come scrissero s. Girolamo a s. Agestino, e Sidonio al vescovo Eufronio); Pyleum, Galea et Tvara da Isidoro: Infula da Ugone di s. Vittore; Cidaris da Alcuino: Phrygium da Niceforo; Lorum da Balsamone, sebbene il Baronio dice che gli ultimi nomi significano il pallio e non la mitra: ma la donazione fatta da Costantino a s. Silvestro I parla della mitra. dicendo: Phrygium vero candido nitore splendidum resurrectionem dominicam designans ejus sanctissimo vertici manibus nostris imposuimus. L'istesso Balsamone, ragionando della preziosa mitra donata a s. Cirillo patriarca Alessaudrino dal Pontefice san Celestino I del 423, dice: Celestinus phrygium Cyrillo episcopo Alexandrino dedit; anche Innocenzo III chiamò la mitra Auriphrygium. Appresso il Surio si riferisce l'invenzione del corpo di Birino vescovo di Dorchester, il quale morì nel 650, e si narra che fu trovato, cum infula rubra, et panno serico cum cruce e metallo confecta; accennandosi la mitra nella parola infula, la quale come asserisce Macri, infula mitram significat, e cita Tritemio, dicendo: Hoc anno nempe 1244 Papa Innocentius IV concessit decano majoris ecclesiae usum mitrae, seu infulae in praecipuis festivitatibus. Più chiaro argomento dell' uso antico della mitra proceduto dagli apostoli e mantenuto dai vescovi di Gerusalemme, si ha dalla lettera di Teodosio patriarca, scritta a s. Ignazio patriarca di Costantinopoli, riferita nel concilio VIII dell' 879 con queste

parole. Poderem, et superhumerale cum mitra et pontificalem ornatum s. Jacobi fratris Domini, et primi archiepiscoporum, quo antecessores mei patriarchae circumamicti semper in sancta sanctorum ingrediebantur sacerdotio fungentes, et sanctum calciare, quo et ipse indutus sum, eadem gerens, tuo desiderabili, et honorandi capiti, ex amore et dilectionis copia transmisi. Tuttociò può servire di confutazione ad alcuni scrittori, i quali tacciarono i vescovi cattolici quali introduttori della mitra, che chiamano ornamento da essi inventato in tempi men lontani. Contro di essi egregiamente scrisse Andrea Saussay nella sua Panoplia episcopalis, seu de sacro episcoporum ornatu, Lutetiae 1646: lib. I, De mitrae episcopalis antiquitate.

Alcuni sostengono l'origine della mitra non essere più antica del secolo X, non trovandosene vestigio nei sagramentari dei Papi s. Gelasio I e s. Gregorio I, e neppure negli antichi ordini romani. nè nelle antiche liturgie, nè in quegli autori ecclesiastici che scrissero intorno ai riti fino a tal secolo. Invece il p. Martene, De antiq. eccl. ritib., lib. I, cap. IV, opina che la mitra come ornamento episcopale fu sempre usata dalla Chiesa, ma che anticamente i vescovi non potevano portarla, se prima non avevano ottenuto un privilegio particolare dai sommi Pontefici. Infatti il p. Mabillon nel secolo IV, praefat. in acta ss., lo prova dal privilegio di s. Leone IV dell' 847 concesso ad Anscorio vescovo d' Amburgo, col quale accordò l'uso della mitra a lui e successori; e colla lettera di Alessandro III del 1159, a Godwaldo vescovo d'Utrecht, riferita nelle Cronache di Fiandra lib. X, cap. 10, ove si legge: Episcopalem mitram tibi tuisque successoribus deferendam concedimus. Argomenti evidenti, che non tutti i vescovi potevano usare la mitra, altrimenti · sarebbero state superflue tali concessioni. Ciò si conferma col racconto di s. Bernardo nella vita di s. Malachia arcivescovo d' Armagh, che riferisce con quanta dimostra. zione di affetto fu accolto dal Pontefice Innocenzo II, il quale adoperando la mitra come parte dell'abito ecclesiastico, l'usava nelle udienze, onde in quella che diede al santo vescovo, tollens mitram de capite suo imposuit capiti ejus. Da ciò sembra non esserne stato prima ornato, se pure non volle il Papa dare al santo vescovo un solenne segno di particolare stima, reputandolo forse degno della dignità pontificia, o perchè dovea rappresentarla quale legato della santa Sede in Irlanda a cui l'avea nominato. Conferma il p. Martene la sua opinione, che i vescovi anticamente usarono la mitra per concessione pontificia, con dichiarare aver osservato i sigilli de' vescovi fioriti nel secolo XII, i quali non tutti si vedono ornati di mitra, benchè le loro figure fossero in abiti pontificali, ciò che servì di argomento negativo di quegli scrittori che sostengono l'introduzione della mitra circa il secolo X, avendo essi osservato nelle pitture antiche i Papi ed i vescovi vestiti pontificalmente col capo scoperto e senza mitra. Diversi esempi di siffatte immagini riferisce il p. Bonanni; ma il citato Saussay rigetta e stima deboli questi argomenti contrari all'uso della mitra, dicendo che nei

rituali antichi molte cose si tralasciarono, benchè si sa di certo che furono in uso per tradizioni ordinate e praticate dagli apostoli; è poi noto che i pittori ed altri artisti rappresentarono i Papi e i veseovi a capriccio, ed i capricci degli artisti giammai fecero autorità nella Chiesa e nella critica. Quindi prudentemente avvertì il card. Bona, Rer. liturgic, § 14, cap. 24, lib. I, che si possono conciliare le due diverse opinioni sulla mitra adoperata oggi nella Chiesa, se usata avanti il X secolo, con dire essersi usata, se non da tutti i vescovi, almeno da molti, cosa equivalente alla mitra in segno della dignità episcopale, e di esserne stato introdotto l'uso dai ss. apostoli Giacomo e Giovanni. Sull'antichità dell'uso della mitra, essendo varie le sentenze degli eruditi, si possono inoltre consultare: Gori, De mitrato capite Jesu Christi, cap. X, symbolarum (poichè un rozzo artefice de' bassi tempi rappresentò Cristo crocefisso colla mitra), vol. III, p. 191; Marangoni, Chronologia pontificia p. 57; Bingham, Origin. eccl. lib. II, cap. IX; Bellotte, Ritus eccles. Laudan. p. 87; Giovanni Visconti, De missa apparatu, c. 31; e Martene, De mitra pontificali apud christianos, t. I, p. 347, De antig.

Diversi sono i mistici significati che i liturgici danno alla mitra. Durando, De divin. off. lib. 3, cap. 3, osserva che gli eretici derisero la mitra come cosa indecente, anco perchè termina in due punte che chiamano corna, cornua. Che l'idea del corno non era ignominiosa presso, gli antichi, lo dicemmo all'articolo Corona. Il corno di cui si parla nella sacra Scrittura, suole

significare gloria, potestà e segno di principato. La mitra si usa in segno di potestà, ed è bicorne, perchè indica onore e la scienza dell'uno e l'altro testamento che deyono risplendere nel capo de pastori ecclesiastici, al dire del Macri; ovvero come insegnò s. Tommaso, le due parti della mitra sono insieme unite e separate per figurare i due testamenti, come spiegò sopra il cap. 13 dell' Apocalisse. Altre spiegazioni le addusse Innocenzo III, cap. 60, dichiarando la mitra significare la magnificenza di Cristo. Altre ne riportò l' Ales, De off. miss. § 4, secondo il Bonanni; mentre il Pascalio, De coronis, stima che una parte significhi la santità del vescovo, l'altra la sua dottrina; Pietro Gregorio vi crede espresso l'amore verso Dio ed il prossimo; ed il Piazza, Iride sacra p. 270, dichiara, che l'altezza della mitra misticamente esprime, che il vescovo deve così sopravanzare nella scienza i sudditi; e che quanto alla mitra di lastra d'oro, simbolo dell'oro è la nobiltà, di dominio, di costanza, di fede, di sincerità, di sapienza e di conforto, qualità proprie del pastore delle anime, ed esemplare d'ogni virtù. Difficile però è conoscere i motivi per cui fu introdotto questo ornamento del capo, certamente per accrescimento di decoro e maestà, inerendo a quanto Dio prescrisse ai sacerdoti del tempio con insegne equivalenti. Quanto alla materia di cui formasi la mitra, non fu sempre uniforme, ed il significato non è presso tutti lo stesso, come notò Onofrio Panvinio, che scrisse essersi usata nei secoli avanti di lino o di seta bianca, e poscia di tela d'oro e ornata d

gioie, come dice al verbo Mitra, nel trattato delle voci ecclesiastiche. L'Oldoino però nelle Addizioni al Ciacconio, con descrivere la mitra di s. Silvestro I, che Eugenio IV fece portare a Roma da Avignone, la dice qual fu di sopra descritta; ma dal Gattico, Acta caerem. p. 105, si apprende che tal mitra fu quella chiamata Corona e Regno, e che con essa vi fu coronato il successore di Eugenio IV nel 1447 Nicolò V. Avverte il Bonanni che il Vittorelli errò nel dire che la mitra di s. Silvestro I fosse ornata di tre corone. Che da qualche Papa si usasse la mitra di forma non acuta, apparisce nell'immagine di Gelasio II, del 1118, esposta in pittura da Costantino Caetani nella sua vita, riprodotta dal Macri, Hierolexicon, verbo Mitra, e dal p. Bonanni a p. 250.

Pendono dalla mitra due fascie o code non senza mistero, ch' essendo di colore rosso, simboleggiano la prontezza che devono avere i vescovi nel difendere la fede col sangue; e siccome cadono sulle spalle, significano il peso che devono sostenere nella predicazione del vangelo, qual simbolo dello spirito dei prelati, i quali devono portar sulle spalle quanto insegnano colla bocca, secondo Innocenzo III: queste fascie anticamente erano nere, e pendevano avanti il petto. I latini chiamarono vitte, lemnisci o fascie (ne parlammo a Diapena ed a Fascia), dette anche infule, le due estremità che pendevano da quelle corone o da quelle fascie che servivano a cingere i capelli e le tempia, di cui il Pascalio citato trattò nel lib. IV, cap. 22. Le fascie, bende, liste o code delle odierne mitre (altrove dette fimbriae, lingulae, bendae, e penduli), sono nell'estremità decorate del segno della croce, e talvolta di stemmi gentilizi o altri ornati. Finalmente il cardinal Torrecremata, in cap. Discipl. dist. 45, dice che le due parti della mitra benchè disgiunte sono unite, figura della fede cattolica, e disgiunte per la varietà de' riti e cerimonie, la cognizione delle quali si ricerca dal vescovo, e per ciò gli si pone in capo sede del sapere. Secondo la disciplina presente, la mitra ha tre diverse forme di ornamenti e di stoffe per i quali distinguesi in preziosa detta anche gioiellata, o con gemme; in aurifrigiata, detta ancora di lama, lastra, tela o tocca d'oro; ed in semplice. La mitra preziosa è intessuta di lama d'argento e di oro a ricamo con guarnizione di giole e di pietre preziose. La mitra aurifrigiata può essere guarnita o di piccole perle, o di seta bianca vergata d'oro, ovvero di lama d'oro semplice senza ricami e senza perle. La mitra semplice può essere, o di damasco bianco, oppure di tela bianca di lino, colle frange di seta rossa nell'estremità dell'infule o vitte. Tutto ciò si deduce dal Ceremoniale de vescovi. Ma altre notizie sulle mitre antiche, su quelle moderne e loro uso, sì de' Papi, cardinali, vescovi, abbati ed altri, le andiamo qui appresso a riportare; mentre de'tempi e funzioni in cui da tutti si usano, meglio se ne discorre ai tanti relativi articoli.

Mitre del Papa. Mitra turbinata, regno, corona, tiara, fu anticamente chiamata quella mitra pontificia di forma conica, che avente prima una corona, poi ve ne fu aggiunta una seconda, indi una

terza, per cui prese il nome di Triregno (Vedi). La distinzione di questa dalle altre mitre, e la spiegazione perchè il Papa ora usi il triregno ed ora la mitra, la fece Innocenzo III colle parole: Romanus Pontifex in signum Imperii utitur Regno, et in signum Pontificii utitur Mitra: sed Mitra semper utitur, et ubique; Regno vero nec ubique, nec semper. E parlando altrove di sè medesimo, come si ha dal Burio, Not. Rom. Pont. p. 579: Ecclesia in signum temporalium dedit mihi Coronam; in signum spiritualium contulit mihi Mitram: Mitram pro sacerdotio, Coronam pro regno; illius me constituens Vicarium, qui habet in vestimento et femore scriptum " Rex Regnum, et Dominus Dominantium", Tre mitre diverse da antichissimo tempo usarono i Papi nelle sacre funzioni e solennità, come raccogliesi dal cerimoniale romano pubblicato per ordine di Gregorio X del 1271, presso il Mabillon, Mus. Ital. t. II, ordine rom. XIII, p. 232, e dall'ordine romano XIV, pag. 322, composto dal cardinal Giacomo Gaetaui Stefaneschi ne' primi del secolo XIV. Nel primo di questi si legge: » Primo notandum est, quod dominus Papa tres mitras diversas habet, quibus diversis temporibus utitur, scilicet unam albam totam, unam cum aurifrisio in titulo sine circulo, et mitram aurifrisiatam in circulo et in titulo. Mitra aurifrisiata in circulo et in titulo utitur in officiis diebus festivis, et aliis, exceptis a septuagesima usque ad Pascha, et ab adventu usque ad Natalem, et quando cantat pro defunctis. Et est illa ratio, quia coronam repraesentat, et activae, et contemplativae vitae discursum. Mitra vero cum aurifrisio in titulo sine circulo, utitur cum sedet in concistorio, et judicat, unde coronam regalem repraesentat. Alba utitur diebus dominicis, et aliis non festivis ab adventu Domini usque ad vigiliam Nativitatis Domini in vesperis, praeterquam in tertia dominica de adventu, quae dicitur dominica de Gaudete, etc.... in festo Innocentium, mitra simplici". Nell' ordine XIV poi: de uso mitrae, ecco quanto si dice: « Mitra aurifrigiata non utitur ecclesia romana ab adventu Domini usque ad festum Nativitatis Domini, excepto quod dominus Papa utitur in dominica de Gaudete; nec a septuagesima usque ad feriam quintam majoris hebdomadae, excepto quod dominus Papa utitur in dominica quarta quadragesimae, qua cantatur, Laetare Jerusalem; nec in omnibus vigiliis, de quibus jejunium celebratur, nec in omnibus quatuor temporibus, nec in rogationibus, nec in letaniis, nec in officiis defunctorum ". Erano dunque queste tre mitre, una bianca tutta liscia, detta anche mitra alba et plana de garnello (panno fatto d'accia e bambagia) absque aurifrigiis, et perlis, o al più un qualche piccolo fregio d'oro, e serviva nella quaresima e nell'avvento; l'altra ricamata in oro, ma senza cerchio nella parte inferiore, e la terza pure ricamata con cerchio d'oro, chiamata perciò con diversi nomi, indi divenuta triregno. Il citato Piazza p. 272 riporta i tempi in cui il Papa deve assumere la mitra preziosa di tela o lastra d'oro e d'argento proporzionata ai tempi di lutto, penitenza e digiuno. La mitra di lama d'oro

fu detta concistoriale, usandosi dal Pontefice in concistoro, e lo attesta il Patrizi nel suo Ceremoniale. Se ne fa pure menzione nell'ordine romano XIV, ed era cum aurifrisio in titulo sine circulo. Il p. Bonanni cap. 64, della mitra pontificia, dopo aver detto delle tre mitre usate dai Papi, aggiunge che altri riferirono essere le mitre adoperate dal Pontefice di più sorta, e furono numerate dal vescovo Saussay, ove disse essere una detta titularis, in qua est titulus sic dictus quasi index quidam, et est lamina aurea, quae in giro mitrae orificium ambit. In secondo luogo disse esserne una priva di tal giro, ornata però di gemme e nella legatura circondata d'oro, e adoperata nelle funzioni di minore solennità. Oltre questa si adoprò una mitra semplicissima di damasco bianco, ornata però d'alcuni fiori d'oro, cioè nella quaresima e nell'offizio de'defunti. Questa variazione però si restringe a tre sole mitre comunemente usate dal Papa, cioè la semplice di lama d'argento con galloncino simile intorno, e frangia a granoni pur d'argento nell'estremità delle due fascie o code; la aurifrigiata o di lastra, tela o tocca d'oro con galloncino simile intorno, e frangia a granoni pur d'oro nell'estremità delle dette code; la terza si dice preziosa, ed è ornata di perle e di gioie con ricami d'oro, i quali decorano anche le due fascie, che terminano con frangie e granoni d'oro. Di tutte queste trè mitre ne hanno l'uso anche i vescovi, con quelle avvertenze che faremo parlando di loro.

Il p. Bonanni a p. 264 riporta la forma delle tre mitre pontificie, che tuttora si conserva, solo diverstficando l' aurifrigiata, ch' essendo quale la descrivemmo, nel Bonanni si vede con cinque gemme orizzontali nel mezzo, ed una gemma contornata da altre piccole in mez-20 al circolo corrispondente alla fronte. Aggiunge che la mitra trovata sul cadavere di Bonifacio VIII era admodum parva, ex tela bombacina. Riferisce il Macri nel Hierolexico, che nella pittura antica del portico di s. Cecilia in Trastevere si vedeva la mitra di s. Pasquale I Papa dell' 817, simile a quella suddescritta di s. Silvestro I, la quale essendo stata ristorata, il pittore di suo arbitrio la fece nella forma simile alle moderne, errore copiato nel disegno di Tempesta. Il Garampi eruditamente parlò delle mitre pontificie, e del loro uso nelle diverse funzioni, nel Sigillo della Garfagnana p. 79 e seg.; così il citato Marangoni, ed il Giorgi, Liturgiae Rom. Pont. t. I, p. 230. Abbiamo da Cencio Camerario, nel Rituale, che il Papa quando arrivava alla porta delle chiese, deponeva il regno o tiara, e pigliava la mitra come ornamento sacro. Osserva il p. Bonanni, che nei secoli passati, pei Pontefici l'uso della mitra fu più frequente di quello attuale, perchè si legge nel rituale romano pubblicato da Gregorio X, che il Papa dopo avere preso il possesso della basilica lateranense soleva pranzare in pubblico coi cardinali in mitra; cardinales vero omnes habebunt superpelliceum cum camisiis et mantello, et mitra alba simplici in capite, et comedent omnes praelati similiter cum mitra. Finito il pranzo, cardinales et alii prelati redeunt ad hospitia sua cum mitris equitantes, et parati sicul steterunt in comme-

stione. Si usava anche la mitra dal Papa, dai cardinali, dai vescovi e da altri nelle solenni cavalcate, e ciò si praticò sino ed inclusive al possesso di Leone X nel 1513. Si usava anticamente dai Pontefici la mitra anche in alcune udienze private, come si legge in Baronio all'anno 1133, n. 35. Dei tempi, luoghi e cerimonie in cui il Papa e gli altri usavano la mitra, si parla ove si descrivono le funzioni antiche. Solo qui diremo che la mitra preziosa il Papa attualmente non l'adopera mai; ma tale uso non rimonta a grande antichità; anzi anche di presente nelle circostanze della canonizzazione si deve procurare dai postulatori la mitra preziosa, che serve al Pontefice per la funzione stessa della canonizzazione. Nelle canonizzazioni celebrate da Benedetto XIV usò mitra preziosa, la quale in altre funzioni fu pure adoperata da Pio VI. Dice il Garampi che l'antica vita d' Adriano II dell' 867 lo rappresenta cum apostolicis infulis missas celebrantem; e sebbene talvolta nei tempi posteriori siasi usata infula per pianeta, non è però che secondo il linguaggio de' più antichi e accurati scrittori, come dei dotti continuatori del glossario del Du Cange, che non vada preso per il pontificale ornamento del capo, non potendo negarsi che fino dal secolo XI non si facesse frequente e ordinario uso della mitra da' Papi; avendo osservato lo stesso Garampi, De nummo Bened, III, p. 123, che la figura di Giovanni XV fa rappresentata cum mitra coni instar insurgente; e nelle monete di Sergio IV del 1000 si vede la sua figura, o quella di s. Pietro con mitra acuminata in capo.

Per titolo della mitra, ch'è diverso dal circolo, secondo l'ordine romano, il Garampi intende quella lista o fregio dritto, che taglia la faccia della mitra perpendicolarmente dalla punta all'orificio, come vedesi in varie antiche pitture, dal qual fregio la mitra prese la denominazione ossia il titolo di aurifrisiata, seppure in principio non si disse titolo per corruzione di pronuncia il tutulo, o sia punta della mitra onde cominciava il fregio. Il cerchio poi è l'orlo inferiore, o sia l'apertura della mitra, che solevasi ornare con oro o altri lavori. Meglio si comprende la forma e la preziosità delle mitre pontificie dalle descrizioni estratte dagli inventarii pontificii pubblicati dal Galletti, Del vestarario p. 58 e seg.; non che delle suppellettili di Bonifacio VIII, Clemente V, Innocenzo VI e Gregorio XI, riprodotte dal Garampi, a pag. 85 e seg. E da notarsi l'enorme peso di tali mitre, di otto, dieci e più libbre, che difficilmente si comprende come si potessero portare anco rare volte sul capo, come il loro valore computato fino a 9500 fiorini d'oro, corrispondenti a circa 20,000 scudi. Decoravano tali mitre anche cammei e pietre intagliate con figure gentilesche; campanelle, cioè anelli o altri ornamenti di gemme o di altro lavoro attaccati alle mitre e pendenti da esse, quasi gocciole o perette penzoloni; ornamenti di gioie in forma di croce; e smalti di cui si faceva grande uso. Furonvi inoltre mitre di tele *diaspro*, di cui ve n'erano di ogni colore, forse drappo di seta trasparente o lucida, o anche ondata, e probabilmente così detta come quasi somigliante alla bellezza e lucidezza della

pietra diaspro; e mitre ornate di oro filato o battuto in sottili laminette; con perle vere e buone a distinzione delle false o finte, fra le quali ve n'erano d'occhi di pesce, cum lapidibus vitreis, et grossis perlis oculorum piscium.

Eugenio IV nel 1430 fece fare in Firenze da Lorenzo Ghiberti una mitra preziosa, la quale pesava libbre quindici, delle quali cinque e mezza erano perle, che unitamente ad altre gioie in essa legate, erano stimate 30,000 ducati d'oro, come scrive il Vasari nella vita di tale artista. Questa od altra mitra Eugenio IV impegnò ai fiorentini per 40,000 scudi, che diede a' greci che intervennero al concilio di Firenze, come afferma il Rinaldi all'anno 1438, n. 20, e 1439, n. 10. Si può vedere anche il Cancellieri, Cappelle p. 275. Più tardi altri Pontefici fecero ricchissime mitre, e sino al declinare del passato secolo esistevano quattro mitre preziose di gran valore, che andiamo a descrivere, cioè due fatte da s. Pio V, e Paolo V il quale v'impiegò 70,000 scudi, come scrive il Bzovio presso il Ciacconio t. V, p. 344, e due da Pio VI. Le prime si custodivano in Castel s. Angelo, e si estraevano ne'giorni precedenti ai pontificali e del Corpus Do. mini, con formalità ed assistenza del gioielliere pontificio, e con rogito notarile, indi accompagnate dallo stesso gioielliere nel portarsi nelle processioni di tali funzioni, e quando posate sulla mensa dell'altare papale, da lui guardate in un ai triregni; le altre due mitre si custodivano nella sagrestia pontificia, ove ora si conservano le presenti, ed essendo queste ultime di poco valore non crediamo opportuno de-

scriverle. Pio VI dunque nel 1780 fece fare una mitra col fondo di tocca d'oro, con ornati filettati di oro, con perle orientali e scaramazze, tutte infilate con filo d'argento, e con molte pietre orientali preziose, cioè zaffiri, balasci, smeraldi, rubini, giacinti, granate, topazi, grisolite e amatiste. La sua parte anteriore aveva una raggiera di pietre preziose, con una perla grandissima in mezzo formante lo Spirito Santo. Nella posteriore si vedeva il vento allusivo allo stemma pontificio, inciso in grossó topazio con sbruffo di brillantini, e con un fiore di brasca di smeraldi. Le code erano ornate nella stessa guisa, e colla targa da piedi tutta d'oro, guarnita di perlette e di brillantini, e dello stemma smaltato di Pio VI. La seconda sua mitra fu formata nel 1781, ed ornata nella medesima maniera, ma con diverso disegno di pietre e di perle della stessa qualità, sopra fondo di tocca d'argento, e con le code d'altro disegno, ma cogli stessi ornamenti. Nel davanti di tal mitra risaltava un grossissimo topazio triangolare con occhio inciso che formava la Triade con raggiera. Nell'altra parte eravi un medaglione con cappio di perle con rubino in mezzo, formato da una ciambella di cristallo di monte, che serviva di cornice allo stemma papale con simbolo. La ciambella era composta di ventisette lettere, e di tre stelle di brillantini, coll'epigrafe: Velut phoenix in aeternum vivet. In mezzo al medaglione era situata sopra rogo smaltato la fenice formata da perla grossa assai; il sole colla raggiera composta di vari sbruffi di brillantini, e il vento soffiante sopra un fiore di

brasca di smeraldi, con fondo di pietra torchina, erano incisi sopra due topazi. Quindi nel 1791 Pio VI fece disfare la mitra preziosa di s. Pio V e rimodernare con vago disegno sul gusto di Raffaello, con sue crociate, ornato con filettature d'oro intagliate di lustro, guarnito con perle orientali e scaramazze infilate, con fondo delle crociate di perle minute, e intorno alla mitra e crociate delle perle orientali grosse e mezzane in forma di galloncino. Erano situati nell'ornato e crociate d'ambo le parti 14 zaffiri orientali grossi e mezzani, 8 piccoli, 2 zaffiri bianchi orientali mezzani grandi, e 8 mezzanelli, 17 rubini orientali mezzani grandi, 24 mezzani, 108 mezzanelli, 580 piccoli. Tavola di zaffiri orientali grandi, o smeraldi, 6 mezzani grandi, 35 mezzani e 340 mezzanelli e minuti, 2 plasme di smeraldo, 6 diamanti mezzani, acquemarine ed una grande, 3 balasci del Brasile, 4 ametiste stragrandi, 2 grandi e 16 mezzane grosse, 2 grisolite grandi e 16 mezzanelle, 4 topazi grandi e 12 a goccia, 60 granatine e 212 rose d'Olanda poste nelle lettere. Le infule erano ornate e filettate d'oro e guarnite di perle e pietre, con perle orientali mezzane in forma di galloncino, con fondo di perle minute, e nel fine l'arma tutta d'oro a bassorilievo collo stemma di Pio VI smaltato a colori, e intorno una fascia smaltata bianca con lettere di rose d'Olanda che dicevano: Pius V fecit, Pius VI auxit. Nel 1792 fu per ordine di Pio VI disfatta la mitra preziosissimà di Paolo V e rimodernata sullo stile di Raffaello con sue crociate e ornato di filettature d'oro intagliate di lustro e guarnite con perle orientali di diverse grossezze, con fondo di tocca d'argento, e di tocca d'oro quello delle crociate; intorno alla mitra e crociate, delle perle orientali grosse e mezzane in forma di galloncino. Erano situati nell'ornato e crociate da ambo le parti 434 diamanti mezzani e mezzanelli, fra'quali uno grosso; 23 zaffiri orientali mezzani grandi, fra i quali uno grosso, 2 bianchi mezzani, e moltissimi zaffiretti piccoli orientali; 345 rubini orientali mezzani grandi, 515 mezzani e mezzanelli, e moltissimi piccoli; 3 smeraldi grossi, 6 a goccia gogoli mezzani grandi, 158 mezzani grossi, 263 smeraldi mezzani e mezzanelli, e moltissimi piccoli; 16 giacinti grisopazi grandi, 2 topazi grandi ed uno bianco, 8 a goccia mezzani, e 8 balasci del Brasile a goccia mezzani; un'acqua marina orientale di smisurata grandezza, 38 perle orientali grosse a pendere a garbo di peretta, e 1281 perle orientali tonde grosse e mezzane, e moltissime minute e mezzanelle, e 225 rose d'Olanda poste nelle lettere. Le infule erano ornate e filettate d'oro, guarnite di perle e di pietre con perle orientali mezzane, che formavano galloncino intorno alle medesime, con fondo di tocca d' oro. Nel fine dell'infule eravi l'arma tuttà d'oro a bassorilievo collo stemma di Pio VI smaltato a colori, e all'intorno dello stemma una fascia smaltata bianca con lettere di rose d'Olanda che dicevano: Paulus V fecit, Pio VI auxit. Tutte queste quattro mitre preziose, coi triregni, furono fatte sciogliere da Pio VI per darne il prezzo a conto di quanto nel 1797 fu da lui convenuto co'francesi nella pace di Tolentino. Delle medesime mitre ne fa la descrizione il Cancellieri ne' Pontificali a p. 191 e seg.; quella delle due prime la riprodussero il Novaes, Dissert. t. II, p. 78; ed il Baldassarri, Relaz. de' patimenti di Pio VI, t. II, p. 346 e seg.

Le mitre papali che oggidì usa il Pontefice, come abbiamo detto sono tre: la semplice di tela o ganzo d'argento, quella di tela o ganzo d'oro, e la preziosa ornata di gemme. Il cadavere del Papa si espone e seppellisce colla mitra di tela o lama d'argento mentovata in capo: però il cadavere di Giovanni XXII morto nel 1334, fu trovato con mitra piccola di seta bianca, tessuta con fiorami delle stoffe di damasco, piena di disegni con figurine e di gigli simili a quei dell'antico stemma di Francia; i suoi lemnisci o pendenti, pure di seta bianca, avevano l'estremità di seta rossa. Questa mitra fu regalata a Pio VI, il quale ne fece dono al museo sacro della biblioteca vaticana. Descrivendo le funzioni pontificie all' articolo CAPPEL-LE PONTIFICIE, ed in altri, come Concistoro, notai quanto riguarda le diverse mitre del Papa; i diversi usi, quando la prende e depone; chi gliela mette, ch'è il cardinal primo diacono; chi gliela leva. ch'è il secondo cardinale diacono, o chi per loro ne fa le veci, come il diacono e suddiaconi prelati quando questi lo assistono nelle particolari benedizioni del ss. Sagramento o altre; che il decano della rota n'è nelle funzioni il custode e portatore quando il Pontefice la depone, o in sua mancanza il più antico uditore di rota; che i cappellani segreti e comuni

sono portatori delle mitre al modo detto ai loro articoli, e del diverso loro incedere nelle processioni in cui ha luogo il triregno prezioso, in cui i cappellani comuni lo portano in un alle mitre preziose sopra sostegni di legno foderati di damasco o velluto rosso (nel possesso di Leone X, che come si disse fu l'ultimo in cui ebbero luogo le mitre di damasco bianco ne'cardinali, e di tela bianca ne'vescovi ed abbati, tutti così cavalcando in paramenti sacri, ed il Papa col regno in capo, due cubiculari portavano in mano ed a cavallo due mitre preziose pontificie e due triregni); mentre la mitra e il triregno usuale sono portati avanti la croce da due cappellani segreti, indi posti nelle cappelle ordinarie sulla mensa dell'altare dalla parte dell' evangelo, ed anche in quella dell' epistola ne' pontificali: va però avvertito, che quando il Papa usa la mitra semplice di lama di argento, non si pone sull'altare verun'altra mitra. Parlando della processione del Corpus Domini rimarcai quali Papi portarono il ss. Sagramento coperti di mitra. Veggasi il Mabillon, Mus. Ital. t. 11, p. 263, de mitra imponenda Papae per diaconum cardinalem; p. 310 de officio cappellani, qui debet servire de mitra; dicesi poi a p. 197 che qualunque volta il Papa celebrava le stazioni o le solite sue coronazioni fra l'anno, era officio de' Mappulari (Vedi) e cubiculari il custodire la mitra pontificia. Il Burcardo nella descrizione del possesso d'Innocenzo VIII, riferisce che il decano della rota incedeva a cavallo in superpellicio tobaleam ad collum habens pro mitra. Nei diari di Clemente XI si

legge che il decano della rota in rocchetto, cotta e fascia lo serviva alla mitra nella benedizione degli Agnus Dei. Nota il Cancellieri nella Lettera al d. Koreff, p. 189. che quando Clemente XIII consacrò due cardinali vescovi a Castel Gandolfo, per sostenere la mitra lo assistè monsignor Paracciani sottodecano della rota, vestito di cotta e rocchetto, e colla fascia pendente dal collo. Questa ultima ora non si adopera, sorreggendo gli uditori di rota la mitra pontificia colle mani nude. Alla Lavanda delle mani (Vedi) del l'apa, i cardinali i vescovi e gli abbati si levano la mitra. Presso il mentovato Mahillon, nell' ordine del cardinal Stefaneschi, si legge che a differenza del Papa, i cardinali, i vescovi ed altri prelati, stando in curia, ovvero innanzi al Papa, non portavano che mitre semplici, che doreano essere state bianche come la pontificia. Attualmente, come vedremo, i cardinali e vescovi alla presenza del Papa, come gli abbati usano mitre semplici bianche, e se funzionano e celebrano, le prezione soltanto alle lavande, e nell'ingresso e regresso. Ora riporteremo alcune erudizioni sulle mitre de' l'api.

Prima di morire s. Gregorio VII mandò la sua mitra pontificale a s. Amelmo vescovo di Lucca, per mezzo della quale Dio operò molti miracoli: il Baronio dice all'anno 1085, in segno di potestà di legare e sciogliere, che avendola ricevuta da Dio, gliela compartiva. Cribano VI partendo da tal città si ruppe il freno del suo cavallo, e gli cadde la mitra dal capo, e fu preso per infausto presagio. Eugenio IV fatta trasportare da Avignone in Roma la mitra di s. Silvestro I,

con gran divozione e concorso di popolo, la portò processionalmente dal Vaticano alla basilica Latera. nense, secondo Platina. Altri dicono che in vece la processione la fecero da s. Marco al Laterano i cardinali per la di lui guarigione. Ad Eugenio IV cadde la mitra sul cardinal Parentucelli, che gli successe col nome di Nicolò V. La madre di l'io II, la notte innanzi che lo partori si sognò di dare alla luce un figlio con mitra in testa (ciò che prese per cattivo augurio, solendosi allora porre una mitra di carta ai chierici degradati); ed avendo sett'anni, altri fanciulli lo crearono l'apa con mitra di malva, e baciandogli il piede. Gregorio XIII nel ricevere all' obbedienza il cardinal Facchinetti, gli cadde sul di lui capo la mitra: poi divenne Innocenzo XI. Essendo caduta in concistoro la mitra dalla testa di Alessandro VIII fu preso per tristo augurio, e mori dopo quattro mesi. Innocenzo XII per la canonizzazione di s. Pio V, nella traslazione del di lui cadavere al luogo ove si venera, fece sostiture alle vecchie nuove vesti, e furono date al Papa la mitra e la croce dal generale dei domenicani, Benedetto XIII consagrò un gran numero di vescovi, e soleva loro regalare una mitra di lama d'oro. Nelle pitture, sculture e medaglie si sono rappresentati i Papi in mitra. V. GEMMA, e COLORI ECCLESIA-

Mitre de'cardinali. Il Garampi a p. 73 stima che i Cardinali (Vedi) godino l'uso della mitra sino da s. Leone IX, Papa del 1049, esprimendosi così nel concederla per privilegio agli arcivescovi di Treveri: Romana mitra caput ve-

strum insignimus, qua et vos et successores vestri in ecclesiasticis officiis more romano semper utamini, semperque vos esse romanae sedis discipulos reminiscamini. Più espressamente poi lo dimostra il fatto di que quaranta Mansionari (Vedi) della basilica Vaticana, i quali al tempo di s. Gregorio VII usurpavansi le oblazioni di detta basilica, mentientes oratoribus, et praecipue multitudini rusticanae lombardorum, asserentes se cardinales presbyteros esse, i quali erant cives romani, uxorati seu concubinarii, barba rasa et mitrati. Nè fu già questo un distintivo per i soli preti cardinali, ma fu anche comune ai diaconi. Celestino III circa il 1192 creando cardinale s. Alberto che fu vescovo di Liegi, constituit eum summus Pontifex S. R. E. cardinalem, et imposita mitra capiti ejus, inter cardinales summus eum fecit considere. Et proximo sabbato quatuor temporum Pentecostes, ordinat eum diaconum; et eo jubente, magno omnium favore, in solemniis ejus missae legit evangelium Albertus, diaconus cardinalis creatus; come si esprime Egidio monaco d'Orval nella di lui vita cap. 61, presso Chapeaville, Gesta Pont. Leod. t. II, p. 145. Più sicuramente poi d'una tal prerogativa danno testimonianza due sigilli di cardinali diaconi del 1214 e 1290 colla mitra in capo, osservati dal p. Mabillon, Praef. in saec. IV, n. 184. Il p. Bonanni p. 246 scrive che la mitra benchè sia propria e distintivo della dignità episcopale, si usa però anco dai cardinali, benchè non sieno vescovi, e ciò per privilegio loro conceduto nel primo concilio di Lione da Innocenzo IV, in un alla porpo-VOL. XLV.

ra, facendo mutare in colore rosso il paonazzo da loro usato sino a quel tempo. Osserva il Garampi, che nella pittura esistente nella basilica di s. Lorenzo fuori le mura, sopra il sepolcro di Guglielmo Fieschi, nipote di detto Papa e diacono cardinale, morto nel 1256, se ne vede l'immagine con mitra aperta in capo, e alquanto bassa. Nel codice della vita di s. Giorgio martire, donato dal cardinal Stefaneschi diacono di s. Giorgio in Velabro, scritto sul principio del pontisicato di Giovanni XXII del 1316, vedesi il medesimo cardinale ivi dipinto inginocchioni, vestito di dalmatica, con mitra bianca a due punte, posata in terra, tutta bianca, ma intorno all'orlo fregiata di una bordatura d'oro, e dalla cima della mitra scende direttamente nella fronte un'altra simile lista, che va ad unirsi alla bordatura suddetta. Nè meraviglia deve recare che ai diaconi cardinali si dasse per onorifico ornamento la mitra, quando la chiesa romana nelle sue funzioni ne permetteva e concedeva l'uso anche agli abbati privilegiati. Per le litanie di s. Marco universi mitrati percepivano, separatamente dal rimanente del clero, 40 soldi dalla confessione di s. Pietro, fra i quali mitrati erano compresi cardinali, vescovi ed abbati; anzi agli abbati mitrati facevansi le stesse distinzioni che ai cardinali, perchè appunto a somiglianza di questa insegna cardinalizia venivano essi decorati della mitra, come nelle distribuzioni de' presbiteri di Natale e Pasqua. Il cerimoniale di Gregorio X, e l'ordine romano XIV summentovati, descrivono il modo con cui distribuivasi dal Papa il presbiterio nel giorno di sua coronazione, nel giovedì santo e nel Natale : ipse Papa sedet in sede, et quilibet cardinalis et praelatus vadit coram eo, et flexis genibus exuet sibimet cardinalis sive praelatus mitram, et tenet aperlam ante. Papam, et ipse projicit illam pecuniam, quam dat ei in uno scypho argenteo camerarius; et ille, qui recipit pecuniam in mitra, osculatur genu domini Papae. Dopo la distribuzione del presbiterio seguiva il convito solenne; il Papa era in mitra, così i cardinali mitra alba simplicis in capite, e con essa in cavalcata si restituivano alle loro case, laonde molto più essi l'avranno usata in chiesa e nelle sacre funzioni. I cardinali diaconi con mitra in testa volgarizzavano al popolo i monitorii e le scomuniche; e conchiude il Garampi che anticamente ne' cardinali l' uso della mitrá era più comune e frequente di quello prescritto dai posteriori cerimoniali.

Quanto all'uso di porsi dal Papa il presbiterio nell'apertura della mitra ai cardinali, dura tuttora nella distribuzione delle due medaglie d'argento che loro fa nella funzione del possesso. Inoltre nella distribuzione degli Agnus Dei benedetti, il Papa li pone dentro la mitra ai cardinali, ai patriarchi, agli arcivescovi, ai vescovi ed agli abbati mitrati, ed ai penitenzieri nella berretta. Quanto alla forma delle mitre de' cardinali, antica e presente, è quale di sopra la descrivemmo, altrettanto dicasi delle mitre vescovili ed abbaziali. Circa la materia, nel secolo XV Vespasiano Fiorentino scrive nella vita del cardinal Cesarini, che i cardinali andavano colla mitra di bambacina bianca, il che corrisponde all'espressione che si legge in un codice vaticano di tal secolo, riferito dal p. Gattico, Acta caerem. p. 252, cioè che i cardinali portant mitras semplices de fustanio albo. Paolo II fu il primo, come narra il Rinaldi all'anno 1464, che ai cardinali per distinzione degli altri prelati concesse invece delle berrette, e mentre portano i paramenti sacri, la mitra di seta a lavoro di damasco bianco, all'estremità delle cui code pende la frangia di seta rossa. Tanto afferma il Cannesio nella vita di Paolo II, il Ciacconio, il cardinal Ammannati detto Papiense lib. 2, n. 40 de' suoi Commentari; ed il Plato, De cardinalis dignitate cap. III, § II. Con questa mitra in capo in Roma si espongono e seppelliscono i cadaveri di cardinali vescovi, preti e diaconi; ignoro se altrettanto praticasi fuori di Roma coi cardinali vescovi di giurisdizione, ma regolarmente dovranno esporsi e tumularsi i loro cadaveri con mitra di damasco bianco. Tuttavolta pochi anni dopo la concessione di Paolo II, i cadaveri de' cardinali si seppellivano con mitre preziose. poiche al termine dell' articolo Ca-DAVERE dicemmo come furono rubate quelle di Mezzareta morto nel 1465, e di Estouteville morto nel 1483, ambedue vescovi suburbicari. I cardinali vescovi di diocesi con giurisdizione hanno l'uso delle mitre di damasco bianco, di lama d'oro, e preziose con gioie. I cardinali preti hanno l'uso delle mitre di damasco bianco e preziose con gemme. I cardinali diaconi hanno l'uso delle mitre di damasco bianco. Nelle Cappelle pontificie (Vedi), ed altre funzioni cui interviene o celebra il Papa, tutti i

cardinali adoperano mitre di damasco bianco, allorchè assumono i paramenti sacri di qualunque colore. I cardinali vescovi suburbicari, ed i cardinali preti che cantano la messa nelle cappelle e funzioni memorate, nell' ingresso e regresso, recandosi dopo il Gloria dall'altare al Faldistorio, e nella Lavanda delle mani, e Incensazione (Vedi) usano la mitra preziosa; nel resto delle azioni adoperano la mitra damascena bianca. Nelle messe feriali e pei defunti, come nel venerdì santo, i cardinali celebranti adoperano soltanto mitra di damasco bianco: ma sull'uso delle mitre de' cardinali nelle Cappelle pontificie o altre funzioni, sono a vedersi tali articoli e gli altri che le descrivono. Solo qui avvertiremo, che i cardinali preti, ancorchè non insigniti di carattere vescovile, possono usare mitra di lama d'oro quando è prescritto dal rito, altrettanto dicasi de' cardinali suburbicari e vescovi cardinali con giurisdizione, anco in Roma. I cardinali diaconi nelle loro diaconie non vestendo mai i paramenti sacri, non hanno l'uso della mitra d'oro o preziosa, solo avendo l'uso della mitra di damasco bianco, in luogo della berretta, quando indossano la dalmatica de' colori correnti, o pianeta ripiegata paonazza nelle funzioni papali. Sostenitori della mitra de cardinali sono i Caudatari (Vedi), e la sorreggono con velo bianco in forma di larga stola, che sopra la cotta gli pende dal collo, detto bimba o vippa, che fermasi sul petto con nastro di fettuccia di seta bianca, avente l'estremità guarnita di frangia d'oro. Quando al cardinale si leva il berrettino rosso, il caudatario lo pone

sulle punte della mitra; altrettanto fanno col berrettino nero i cappellani de'vescovi e degli abbati mitrati che fungono l'uffizio di caudatari.

Mitre de' vescovi. Dicemmo superiormente che la mitra distintivo proprio de' vescovi nelle sacre funzioni, sebbene di tradizione postolica, l'uso non fu comune nei primi secoli a tutti i vescovi, ma solo di quelli cui la concessero i Papi, e ne producemmo gli esempi insieme ai mistici significati analoghi alla dignità episcopale, rimarcando che nel secolo XII la mitra non l'adoperavano tutti i vescovi. Adoperandosi la mitra dal Papa anticamente anche nelle udienze, osserva il Thiers, che i vescovi le portavano ancora nelle loro case, ed anche quando mangiavano, nè se le cavavano in porsi a letto, come si rileva da quanto scrisse di sè nella sua vita Guglielmo di Maire vescovo d'Angers del 1291, il quale usava la cuffia, cucufa, sotto la mitra, le quali poi furono vietate, e mai usate all'altare dai greci, come pretendeva che le adoperassero l'autore del libro dei divini uffizi attribuito ad Alcuino. Tre sono le mitre che usano i vescovi, cioè patriarchi, arcivescovi e vescovi, ed ecco come le descrive il Caeremoniale episcoporum lib. I, cap. XVII. " Mitrae usus antiquissimus est, et ejus triples est species; una, quae pretiosa dicitur, quia gemmis, et lapidibus pretiosis, vel laminis aureis, vel argenteis contexta esse solet; altera auriphrygiata sine gemmis, et sine laminis aureis, vel argenteis; sed vel aliquibus parvis margaritis composita, vel ex serico albo auro intermisto, vel ex tela aurea simplici

sine laminis, et margaritis; tertia, quae simplex vocatur, sine auro. ex simplici serico damasceno, vel alio, aut etiam ex lineo, et tela alba confecta, rubeis laciniis, seu frangiis, et vittis pendentibus ". Quindi si dice dei tempi in cui si usa ognuna, lo che corrisponde a quanto pratica il Papa nelle diverse funzioni, tranne poche diversità, fra le quali, che il Pontefice invece della damascena usa la mitra semplice di lama d'argento, e che adopera il triregno chiamato mitra papale, siccome unicamente propria del supremo Gerarca vescovo dei vescovi. Il perchè Paolo II la proibì agli arcivescovi di Benevento, che ne' giorni solenni usavano mitra di tal forma, avendo riconosciuto essere ciò un' usurpazione; laonde proibì sotto gravi pene a Nicolò Piccolomini arcivescovo di Benevento e successori di portare triregnalem mitram, come diffusamente descrive il Borgia, Mem. ist. di Benevento t. I, p. 328 e seg. E perchè il cardinal Giacomo Savelli arcivescovo di Benevento sotto s. Pio V, usò più volte il Camauro (Vedi) o sia la mitra triregnale o regnale, non ostante che ignorasse il divieto di Paolo II, ad ogni modo con moto-proprio del 1560 fu da s. Pio V a buona cautela assoluto dalle pene incorse. Il Borgia dichiara ignorare a p. 315 chi conferisse agli arcivescovi beneventani il privilegio del regno o tiara, detto camauro dagli antichi scrittori, usato solo dal Papa, e fu distintivo non ad altri conceduto fuori del patriarca di Gerusalemme legato della santa Sede, a cui il Pontefice Alessandro IV. propter honorem locorum dominicorum, permise di fare uso delle

papali insegne in Cypri et Armeniae regnis, principatu Antiochiae, partibus Syriae, et insulis seu provinciis adjacentibus, et in omni parte orientali, dove esercitava l'uffizio di legato apostolico, come scrive il Mabillon, Praef. in IV saec. n. 182. Quando Federico II fece conte il vescovo di Montefeltro (Vedi) ch' era signore temporale di varie castella, gli pose una corona nella sua mitra e ne ornò lo stemma: altrettanto fecero i vescovi ch'ebbero dominio temporale, almeno nell'arma, e tuttora si vedono gli stemmi di quei che furono conti o signori ornati di corone. Anche il Piscara nella sua opera delle Sacre cerimonie lib. I, cap. 4, sess. V, parla delle tre mitre usate dai vescovi, una preziosa tessuta di seta e oro, ornata di perle e di gemme; altra parimenti tessuta di seta e oro chiamata aurifrigiata; la terza di damasco bianco detta semplice. Notò il Garampi, che i vescovi ed altri prelati, stando in curia o innanzi al Papa, nel secolo XIV non portavano che mitre semplici, cioè bianche, come scrisse nell'ordine XIV il cardinal Stefaneschi. Quelle di damasco in Roma adoperandosi solo dai cardinali, i vescovi quando nelle funzioni dovrebbero assumerla prendono quella di tela, quantunque la mitra di damasco non si opporrebbe, nè alla giurisdizione, nè al cerimoniale. Nelle Cappelle pontificie i vescovi usano mitre di tela bianca, ed alla estremità delle code o infule evvi frangia di seta rossa; a tale articolo si dice quando l'assumono col piviale, e che la debbono tenere da loro quando se la levano dal capo, come pure che si porta la mitra anco dai vescovi

non consagrati, che si ammettono ne' loro luoghi in cappella, ancorchè cardinali suburbicari; se celebrano la messa la sorregge col suddescritto velo il loro caudatario. Però nelle Cappelle cardinalizie, i vescovi usano le mitre preziosa ed aurifrigiata, purchè non sia messa feriale o pei defunti. I cadaveri si espongono e seppelliscono con mitra bianca semplice, al modo descritto nel citato Caeremoniale lib. II, cap. XXXVIII: in Roma i cadaveri de' vescovi si espongono e tumulano con mitra di tela bianca; fuori di Roma è in arbitrio dell'erede fargliela porre di damasco o di tela, con cui dovrebbe seppellirsi. La mitra, oltre il cappello prelatizio, serve di ornamento talvolta agli stemmi e sigilli de' vescovi. Dice il Macri che i vescovi greci non usano mitra, tranne il patriarca d'Alessandria, per quella data da s. Celestino I a s. Cirillo, di sopra rammentata, qual suo legato al concilio d'Eseso, donde i vescovi greci presero l'uso della tiara che descrivemmo nel vol. XXXII, p. 147 del Dizionario, avendo parlato a' loro luoghi delle mitre usate dai vescovi orientali in un agli abiti sacri; degli abiti con cui intervengono alle cappelle pontificie, oltre il luogo citato, lo si disse nel vol. VIII, p. 232. Aggiunge il Macri, che i vescovi ruteni portano mitre rotonde con vari lavori, forse come quelle de' greci, ed i vescovi moscoviti, pur di questo rito, l'usano della medesima forma, ma di color nero; solamente il vescovo Novogradiense la porta bianca, della forma ordinaria de' latini. Il p. Bonanni osserva che la mitra si usa dai vescovi maroniti e dai vescovi armeni della for-

ma latina: quella del vescovo siro è in figura di berrettone tondo di seta con croce in cima; ma quando fu in Roma l'odierno patriarca de' siri lo vidi con mitra bianca ricamata d'oro con gemme, terminando la punta anteriore colla croce, la quale è pure nella mitra del vescovo armeno. Il Thiers avverte col Goar che i vescovi greci talvolta od alcuni usano la mitra, e che anco il patriarca scismatico di Costantinopoli l' avea adottata; che il patriarca alessandrino celebra colla testa coperta, e si leva la mitra in tempo del sacrifizio, ponendo in dubbio il privilegio d'usare la mitra conferitogli da s. Celestino I; e dicendo credere taluno, celebrare i latini colla mitra ad esempio del sommo sacerdote degli ebrei, e nel reputarla figura della corona di spine, o del sudario posto nel capo a Cristo. Il Borgia a p. 321 delle Mem. riporta le ragioni perchè i vescovi greci non usano mitra, citando il Bona, Rer. liturg. lib. I, cap. 24, n. 14. Oltre i citati autori sulla mitra, il Dinovart scrisse: Remarques sur la tiare du grand prêtre, sur les habits à la judaïque, et sur la mitre des évêques: erreurs des peintres à ce sujet, t. VIII du Jour. eccl. mai p. 217. Vedi VEscovo.

Mitre degli abbati. Oltre quanto dicemmo all'articolo Abbate (Vedi), sulle loro insegne pontificali, concessione della mitra, lagnanze che perciò ne fecero i vescovi, e distinzione quindi che ordinò Clemente IV, che gli abbati esenti portassero mitre ricamate d'oro senza gemme, e bianche senza ornamenti i non esenti, e di quelli che le usarono gioiellate, si possono vedere gli

articoli delle altre insegne vescovili loro concesse, come GROCE PETTORALE, BACOLO, GUANTI, SANDA-LI, DALMATICA, ANELLO, MOZZETTA, MANTELLETTA, ec., non che Monaci e Canonici regolari, Archimandri-TA DI MESSINA (che ne' pontificali come altri adopera mitra con gemme) e Commendatore di s. Spirito. Quali abbati intervenivano e intervengono con diverse insegne pontificali; e mitra di tela bianca con code aventi nell'estremità frangie di seta rossa, alla Cappella pontificia, a quell'articolo e ai relativi si dichiarò. Oltre il cappello prelatizio, colle mitre abbaziali si ornano le armi e i sigilli degli abbati mitrati, degli ordini, congregazioni ed abbazie sì monastiche che di canonici regolari, ed anco quelle di abbati mitrati del clero secolare e loro abbazie, essendo la mitra negli abbati non prerogativa, ma privilegio pontificio, come determinò Clemente IV nel 1266, de privil. 61, confermato da Bonifacio VIII nel sesto delle decretali: prescrivendo lo stesso Clemente IV che ne' concilii e sinodi gli abbati usassero mitre semplicemente ricamate, onde distinguerli dai vescovi che in tali occasioni le portavano preziose. La più antica concessione della mitra agli abbati latini, è quella fatta da Alessandro II del 1061 agli abbati di s. Agostino di Cantorbery in Inghilterra (Vedi), e della ss. Trinità della Cava; quindi venne accordata da Urbano II del 1088 agli abbati di Cluny o Clugny, e di Monte Cassino, al quale s. Leone IX del 1049 avea concesso o confermato le altre insegne pontificali de' sandali, guanti e dalmatica nelle principali feste; già Giovanni XIII avea accordato dal-

matica e sandali all'abbate di s. Vincenzo di Metz. Tuttavolta il Macri, Not. de' vocab., verbo Abbas, dice che Silvestro II pel primo concesse la mitra all'abbate di s. Savino di Piacenza nel 1000; e che gli abbati che hanno l'uso del bacolo e della mitra possono riconciliar le chiese profanate, con acqua benedetta dal vescovo. All'abbate di s. Pietro di Modena concesse la mitra Urbano III nel 1186. All'abbate di Corbeia che avea ottenuto l'uso di portar la mitra e l'anello temporaneamente, questo concesse in perpetuo Iunocenzo III, in premio della sua divozione all'imperatore Ottone IV, oltre la conferma de' privilegi concessi all'abbazia. Tutti gli abbati che solennemente si benedicono e tutti gli altri che per concessione della Sede apostolica hanno l'uso de' pontificali, adoperano la mitra: oltre le bolle citate all'articolo Az-BATE, si vegga il decreto di Alessandro VII del 1650, riportato in fine del Caerem. episc., circa usum pontificalium praelatis episcopo inferioribus concessorum. Nel medesimo libro si parla ove siedono nelle funzioni vescovili, abbates dioecesani benedicti habentes usum mitrae et baculi; con quale ordine incensati, e come intervengono ai sinodi diocesani, cum pluvialibus et mitris simplicibus. All' articolo CAP-PELLE PONTIFICIE parlammo di quanto riguarda gli abbati mitrati: essi intervenivano alle cavalcate dei possessi, finchè ebbero luogo, in abiti sacri, vestiti di piviale e mitra di tela bianca: anzi nella relazione del possesso di Leone X si legge che i vescovi eletti, e gli abbati non consacrati o benedetti, con dispensa v'intervennero in mitra di tela e piviale bianco. Gregorio XVI concesse agli abbati generali de' monaci antoniani armeni l' uso della mitra, pastorale, croce e anello. Tutti gli abbati ora hanno l' uso de' pontificali, perciò in essi ed altre funzioni usano mitre gioiellate, di tela d'oro, di tela d'argento, e secondo le funzioni di damasco bianco, e di tela bianca nelle messe da morto. I cadaveri degli abbati regolari si espongono con abiti abbaziali, e si seppelliscono con cocolla; la mitra di tela bianca si pone sul loro catafalco.

Mitre accordate a dignità, canonici e secolari. Avverte il Macri che tutti i canonici i quali hanno per privilegio l'uso della mitra, nel distribuire le candele, ceneri e palme, ancorchè portino in queste funzioni la mitra, devono stare in piedi, a differenza del vescovo, come decretò la congregazione de'vescovi e' 18 febbraio 1650. Dei canonici. dignità, ed altri che godono l'uso della mitra, ne parliamo a' luoghi loro; qui riporteremo alcune concessioni di tal privilegio, e di queste ancora nella maggior parte se ne tratta ai rispettivi articoli. Il Papa s. Leone IX del 1049 diè il singolar privilegio della mitra semplice ai canonici di Bamberga nelle seste di Natale, Pasqua, Pentecoste, giovedì e sabbato santo, come si legge nel Surio a'14 luglio, nella vita di s. Enrico imperatore; come pure l'accordò al diacono e suddiacono del capitolo di Besancon, ministrando al vescovo. Alessandro II accordò ai canonici della cattedrale di Lucca l'uso della mitra di tela bianca, che l'usano nelle processioni e funzioni solenni. Lo stesso Papa, secondo il p. Bonanni, la concesse pure ai canonici regola-

ri di Uratislavia, cioè al dire del Thiers, di Praga, accordata ad istanza del duca Uratislao al prevosto, decano, prete che celebra, diacono e suddiacono ministranti, confermando il privilegio s. Gregorio VII: il medesimo p. Bonanni ed il Macri affermano che Alessandro III concedè l'uso della mitra al primicerio della basilica di s. Marco di Venezia. Onorio III nel 1217 l'accordò al decano, arcidiacono, cantore e tesoriere della chiesa di Toledo, quando l'arcivescovo celebrava solennemente col pallio. Clemente IV ordinò, che quegli ecclesiastici secolari che godevano l'uso della mitra, a distinzione de' vescovi e degli abbati, ne'concilii e sinodi la portassero affatto semplice e senza ornamenti. Clemente V nel 1312 accordò la mitra al cappellano maggiore del re di Norvegia. Riporta il Bzovio all'anno 1378, che fu concessa la mitra al prevosto e decano della cattedrale di Praga; ma deve essere l'indulto accordato da Alessandro II. Clemente VII ad istanza di Francesco I re di Francia concesse la mitra al tesoriere della regia cappella di Parigi. Il Moulinet narra che il priore dei canonici regolari di Roncevaux in Navarra, ebbe l'uso della mitra e degli ornamenti pontificali in chiesa. Che i canonici di Messina hanno l'uso della mitra ab immemorabile, l'attesta Giulio III in una holla del primo febbraio 1553, citata dal Macri, il quale aggiunge che egual privilegio fu accordato nel 1571 al generale de'girolamini d'Italia, e in diversi tempi al priore della chiesa conventuale di s. Giovanni in Malta, in un al bacolo e altri paramenti pontificali; alle dignità della cattedrale di Manfredo-

nia, ed a quella di s. Michele di Monte Gargano; ai canonici di Lione che adoperano mitre secondo il colore de'paramenti; al p. guardiano del s. Sepolero in Gerusalemme nelle sacre funzioni che celebra in tal santuario; ai canonici della cattedrale di Napoli di tela di bisso, per indulto di Clemente XI. Altre concessioni sono mentovate dal p. Bonanni, come del diacono e suddiacono di alcune chiese di Lione, di canonici di s. Ilario di Poitiers, di Puy, di s. Pietro di Macon. La mitra venne accordata nel 1601 al preposto della collegiata di Prato; nel 1618 a quello del monastero Choriesconuiense; nel 1621 al visitatore o correttore del magnifico ospedale di Napoli, secondo il Macri. Clemente XI accordò la mitra ai canonici di Benevento e della patriarcale di Lisbona, come quella che godevano i canonici di Milano e di Pisa. Benedetto XIII con bolla Ad apostolicae dignitatis del 1724 concesse l'uso delle mitre ad instar abbatum, alle dignità ed ai canonici della metropolitana di Urbino, cui solennemente benedi ed impose l'arcivescovo con particolari orazioni, prescrivendo il Papa i tempi per usarsi, con facoltà di ornare i loro stemmi coll'insegna della mitra. Il tutto distesamente si legge nell'opuscolo: Relazione di quanto è occorso nella solenne funzione della benedizione e prima imposizione delle mitre fatta all' illustrissimo capitolo metropolitano d' Urbino, 1725, Benedetto XIV nel concedere ai canonici della cattedrale di Bari l'uso de' pontificali, gli accordò pure quello della mitra bianca, e poi Gregorio XVI gli concesse l'uso di quella di lama d'oro, non però presente il vescovo alla funzione. Il Novaes scrive che Pio VII accordò le sacre mitre ai canonici delle cattedrali di Annecy, di Brioude (ma il Thiers dice che godevano già il privilegio, cioè i canonici di s. Giuliano), di Viterbo e di Siena. Nella collezione de' decreti de' riti si leggono diverse notizie sull' uso delle mitre riguardanti i canonici, i dignitari ed i vescovi. Secondo le regole generali, cioè i decreti di Alessandro VII e Benedetto XIV, e la costituzione di Pio VII, Decet Romanos Pontifices, de' 4 luglio 1823, hanno l'uso della sola mitra semplice di tela bianca gli abbati mitrati secolari: se si regolano diversamente dipenderà dai vari privilegi particolarmente con-

Il padre Bonanni a pag. della Gerarchia eccl. riferisce, che hanno stimato alcuni, che ai sacerdoti sia stato assegnato l'Amitto (Vedi), in luogo della mitra propria de'vescovi, com' era usata dai sacerdoti inferiori della legge mosaica, la quale opinione favorisce l'uso introdotto da molti anni in Francia, ove s' incominciò a usare l'amitto con ornamenti di seta e oro, formando quasi un Cappuccio (Vedi) ricamato all'incirca come quello de' sacerdoti e vescovi armeni. Il Garampi opina aver goduto in Roma l'uso della mitra anticamente anche il primicero de' cantori, ed osserva che nel secolo XI portava la mitra anche il prefetto di Roma, mentre la Corona imperiale (Vedi) prese la forma di mitra clericale con sopra il diadema dell'impero; e che Benzone vescovo d'Alba scrisse che Enrico IV recatosi in Roma per la sua coronazione, si presentò cum nivea mitra, cui su-

281

perimponit patricialem circulum. Nel 1068 Uratislao duca e poi primo re di Boemia, avendo promesso ogni favore alla santa Sede, domandò ed ottenne da Alessandro Il il singolarissimo privilegio dell'uso della mitra, non mai dai laici sino allora ottenuto, e ne fa testimonianza s. Gregorio VII che glielo confermò coll' ep. 38, lib. I. Questo esempio fu seguito da Innocenzo II, secondo il Thiers, o meglio da Lucio II che concesse a Ruggiero I re di Sicilia la mitra, l'anello, il bacolo o virgam, i sandali e la dalmatica, affermandolo lo storico Summonte t. II, p. 20, perchè usato nella coronazione di quei re; ed Innocenzo III a Pietro II re di Aragona da lui coronato in s. Pietro, come si ha dal Rinaldi all'anno 1204.

Il du Cange e il Carpentier parlarono ancora della Mitra papyracea. Questa mitra cartacea si poneva per ischerno in testa ai chierici degradati, ed ai rei di delitti, come ladri, cornuti, falsari, ec. che con essa si esponevano dalla giustizia ai dileggiamenti del popolo e alle percosse, e ne parla il Mazzucchelli, Scritt. d' Italia t. III, p. 147. Nella pratica criminale negli ultimi tempi in uso a Roma, ai cornuti volontari e contenti si dà la pena, ducatur mitratus per Urbem; e negli antichi statuti di Roma, ai contravventori degli ordini de' giudici, eravi prescritta la pena di stare a cavallo del leone marmoreo, posto nelle scale del Campidoglio, con mitra di carta in capo, e la faccia unta di miele, per tutto il tempo che durava il mercato, che allora si faceva presso il Campidoglio. Ribellatisi i romani a Lucio III del 1181,

barbaramente acciecarono alcuni chierici, li posero sopra giumenti, con mitra di carta in capo e faccia indietro, e fecero loro giurare che in tale atteggiamento si sarebbero presentati al Papa. Per le gemme rubate nel 1438 dal canonico Nicola alle teste de' ss. Pietro e Paolo, egli fu messo a cavallo di un asino con mitra di carta in capo dipinta con diavoli, indi appeso all' olmo della piazza Lateranense. Ai tempi di Alessandro VI furono puniti sei impostori con frusta e mitra di carta in capo, per aver fatto fare bagni d'olio a diversi infetti di mal venereo, allora introdotto in Italia.

MITRIO (s.), martire. Sembra che soffrisse il martirio sotto Diocleziano ad Aix in Provenza, e si aggiunge ch' egli passò per molte torture, tutte assai crudeli, ma che non furono capaci di smuovere la sua costanza, anzi le sopportò con allegrezza. Egli è patrono principale di Aix, dove è onorato ai 13 di novembre. Il suo nome sta nei martirologi in questo giorno. S. Gregorio di Tours fa onorevole menzione di s. Mitrio, e dice che Dio glorificò la sua tomba con molti miracoli. Egli ci rimette alla storia della di lui vita, la quale però non è giunta sino a noi, e non abbiamo nessuna notizia veramente autentica di questo santo.

MITTARELLI GIOVANNI BENE-DETTO. Nacque nel 1708 in Venezia, da onesta famiglia originaria di Belluno. Dopo aver appresa la filosofia dai gesuiti, per la sua naturale inclinazione alla vita ritirata e divota abbracciò l'istituto monastico camaldolese, indi compì gli studi a Firenze e Roma. Ivi contrasse amicizia col prelato Rezzonico poi Clemente XIII, e con Alberico Archinto indi cardinale e segretario di stato. Nel 1732 fu destinato a leggere filosofia e teologia nel suo anonastero di s. Michele di Murano di Venezia, ove introdusse la buona critica, e colla domestica conversazione del celebre p. Calogerà suo correligioso, cominciò a formarsi una libreria composta di libri di ogni scienza e i migliori. Divenuto confessore delle monache di s. Parisio di Treviso, scrisse la storia di quel monastero, colla vita di s. Parisio camaldolese, che pubblicò, Portatosi nel 1747 a Faenza qual cancelliere di sua congregazione, incominciò coll'aiuto del dottissimo consocio padre Costadoni la grandiosa compilazione degli annali camaldolesi. Ritornati ambedue a Murano incominciarono l'opera nel 1754, e felicemente fu compita nel 1773. Il p. Mittarelli ne fu l'estensore, e il p. Costadoni lo assistè col trovargli le notizie, con porle in ordine, con formare le appendici e col comporne gl'indici, e furono essi anche correttori delle stampe, Intanto il p. Mittarelli essendosi acquistata un'alta riputazione, più volte fu richiesto di parere nelle difficoltà storiche dei bassi tempi, quali sviluppava prontamente. Eletto nel 1756 abbate nella provincia di Venezia, nel 1760 lo divenne del suo monastero di s. Michele, e molte delle allocuzioni da lui pronunziate ne'pontificali, meritarono la stampa per opera del suo ammiratore Domenico Gritti patrizio veneto. Nel 1764 con plauso d'Italia fu fatto abbate generale di tutto l'ordine, il quale grato alla pubblicazione degli annali a proprie spese impressi con tanto utile e decoro, gli fece coniare una medaglia, come altra n'erà stata fatta al celebre abbate generale Pietro Delfino e al p. Guido Grandi camaldolesi. Recatosi in Roma col p. Costadoni, fu onorato dai più distinti personaggi, massime e teneramente da Clemente XIII, al quale avea mostrato desiderio di sua esaltazione, per l'amore e stima che nutriva per lui, per cui lo distinse con molte affettuose dimostrazioni, e l'avrebbe fatto cardinale e vescovo di Faenza. A questa città fece ritorno il p. Mittarelli, senza coltivare tale propensione, e si pose ad illustrare Faenza con opera che poi pubblicò. Terminato il quinquennio di sua dignità, si restituì a Murano, ove proseguì i suoi studi, e ad edificare colla sua soda pietà, morendo piamente assistito dal p. Costadoni nel 1777, d'anni quasi 70. La di lui memoria fu onorata colle comuni lagrime, con orazione funebre e con decorosa iscrizione, celebrandosi il cumulo delle sue splendide virtù e profondissima vasta erudizione, tra cui rifulsero la dolcezza, la prudenza e l'umiltà. Le sue opere sono preziose per la storia ecclesiastica, per l'antichità e per la diplomazia, tra le quali nomineremo. 1.º Memorie di s. Parisio e del monastero de'ss. Cristina e Parisio di Treviso, Venezia 1748. 2.º Memorie del monastero della ss. Trinità in Faenza, ivi 1749. 3.° Annales camaldulenses ordinis s. Benedicti ab anno 907 ad annum 1764, quibus plura intersecantur, tum caeteras italico-monasticas res, tum historiam ecclesiasticam, remque diplomaticam illustrantia d. Johanne Benedicto Mittarelli, et d. Anselmo Costadoni presbyteris et monachis congregatione camaldu-

lensi auctoribus, Venetiis 1773, vol. o in foglio. Tesoro d'immensa erudizione monastica, d'antichi inediti monumenti, e d'innumerabili importantissime notizie, apportatrici di nuovi lumi alla sacra disciplina, alla corografia d'Italia ed alla facoltà diplomatica, ed apre il corso all'emenda e supplemento delle immortali opere di Baronio, Mabillon, Ughelli, Muratori, de'Bollandisti e di altri. 4.º Ad scriptores rerum italicarum cl. Muratori accessiones historicae faventinae, Venetiis 1771. 5.º De litteratura faventinorum, sive de viris doctis et scriptoribus urbis Faventiae. Appendix ad accessiones historicas faventinas, Venetiis 1775. 6.º Bibliotheca codicum manuscriptorum s. Michaelis Venetiarum prope Murianum, una cum Appendice librorum impressorum saeculi XV, opus postumum, Venetiis 1779. Il p. Costadoni ne pubblicò la vita nel vol. 33 della Nuova raccolta d'opuscoli scientifici, coll'elenco di tutte le sue opere, Venezia 1779.

MNIZO, Mnesum seu Misum. Sede vescovile della prima Galazia, nell'esarcato di Ponto, sotto la metropoli d'Ancira, eretta nel IX secolo. Ne furono vescovi Leucadio che trovossi al concilio di Calcedonia; Armazio che sottoscrisse alla lettera del concilio della prima Galazia dell'imperatore Leone, sull'assassinio di s. Protero; Andrea fu al VI concilio generale, e sottoscrisse i decreti in Trullo; Leone e Giuliano. Oriens christ. t. I, p. 481.

MOBILE (Mobilien). Città con residenza vescovile negli Stati Uniti d'America settentrionale, nello stato d'Alabama, capoluogo della contea del suo nome, lungi 45 leghe dalla Nuova Orleans, alla foce di un

maestoso fiume dello stesso nome, il quale si perde nella baja di Mobile nel golfo messicano, e sulla riva destra di tal baia, con più di 10,000 abitanti. È difesa dal forte Carlotta, le strade sono larghe e dritte, le case quasi tutte in legno vedonsi ben fabbricate: ha diversi edifizi e sei cantieri di costruzione. I principali articoli di esportazione sono arredi, pelliccerie, bestiami e grani. Due battelli a vapore vanno a s. Stephens ed alla Nuova Orleans. L'ingresso del portò è difficile pei navigli che pescano più di otto piedi d'acqua. Al declinar del secolo passato l'Alabama era ancora un deserto; la grande onda della trasmigrazione degli schiavi insorti a s. Domingo, si spinse agli stadi medi ed ai settentrionali, per cui la faccia del mezzogiorno restò quasi invariata e squallida per qualche anno ancora. Pensacola, città della Florida orientale, e Mobile erano egualmente deserte; la Florida venne dalla Spagna ceduta alla lega, e le famiglie spagnuole abbandonarono il paese con quasi tutti i loro sacerdoti. Questa città è ora uno de' primi stabilimenti sul golfo del Messico. Gli Stati Uniti ne presero possesso nel 1813, epoca in che non consisteva appena che in un centinaio di case, ma ricevette poi un rapido accrescimento. Le autorità spagnuole al dipartirsi dalle provincie americane, trassero seco la maggior parte de' coloni e del clero, in modo che all'istituzione del vescovato la città si trovò spogliata delle cose più necessarie, e si dovette in sulle prime far servire di chiesa una misera capanna di legno. Pensacola sul golfo del Messico era egualmente abbandonata, e s. Agostino sull'Atlantico, città della Florida occidentale che possedeva una bella chiesa, si vide saccheggiata da que'medesimi ch'erano stati eletti a custodirla. Nel 1825 fu da Leone XH fatto vescovo in partibus di Olena monisgnor Michele Portier di Montbrison arcidiocesi di Lione, crigendo in diocesi particolare l'estesissime regioni d'Alabama e di Florida, in cui appena trovavansi tre preti, e nominando per vicario apostolico tal prelato con lettere apostoliche del 26 agosto 1825.

Pio VIII col breve Inter multiplices, de' 15 maggio 1829, Bull. de prop. t. V, p. 46, istituì la sede vescovile di Mobile, dichiarandola suffraganea di Baltimore. La diocesi venue formata dello stato di Alabama, che conta 309,206 abitanti, e del territorio delle Floride orientale ed occidentale che ne hanno 34,725, e contemporaneamente il Papa traslatò a questa chiesa il lodato prelato, e lo fece primo vescovo di Mobile, che tuttora con zelo e generosità governa, inteso al ben essere di sua chiesa. Vedendosi però deserto e privo di ogni mezzo, recossi in Europa, implorò aiuto, e l'ebbe principalmente dalla congregazione di propaganda fide, che in cinque rate gli somministrò ventimila scudi, e dalla pia società Leopoldina di Vienna; quindi impiegandolo santamente e con economico accorgimento potè erigere chiese ed utili stabilimenti. Nell' Alabama vi sono sette chiese. In Mobile la chiesa cattedrale fu Cabbricata e dedicata alla ss. Concezione dal vescovo, essendosi bruciata l'anteriore nel 1827. In Springhill vi è la chiesa di s. Giuseppe; in Sommerville quella della Visitazione; in Mount-Vernon quella di s. Paolo; in Montgommery, piccola città sulla riviera dell' Alabama, per la cui erezione concorsero anco i protestanti, quella di s. Pietro; in West Florida, cioè in Pensacola, quella di s. Michele; in East Florida, cioè in s. Augustine, quella di s. Agostino; più vi sono altre 27 stazioni. I pii stabilimenti sono il collegio di Spring-hill presso Mobile, al quale accorrono ogni anno più di cento individui studiosi, e nel cui recinto sussiste eziandio un seminario con dodici alunni. Scuola pei ragazzi di Mobile aperta nel 1833. Scuola pei giovani in s. Agostino nella Florida. Monastero della Visitazione e scuola per le donzelle in Sommerville. Scuola per le donzelle in s. Agostino. Scuola per le ragazze in Mobile. Orfanotrofio in Mobile. Il vescovo affidò la direzione del collegio e del seminario diocesano mentovati ai pp. della Misericordia che chiamò dalla Francia; ed acquistato un pezzo di terra in Mobile, vi eresse un monastero alle suore della carità o misericordia, come avea fatto a s. Agostino per piantarvene uno della Visitazione. La religione vi fa sempre progressi, ed il clero della diocesi ascendeva a circa 15 preti; concorrono pel mantenimento degli ecclesiastici le pie oblazioni dei fedeli. I pochi indiani che vivevano in questa diocesi, a poco a poco si ritirarono al di là del Mississipì.

MOBILI FESTE. Chiamansi feste mobili quelle che non si celebrano nello stesso giorno tutti gli anni, cioè le domeniche di settuagesima, quinquagesima, le Generi, Pasqua, l'Ascensione, la Pentecoste, la Trinità e il Corpus Domini. Questo dipende dalla festa di Pa-

squa fissata dalla Chiesa alla domenica dopo il plenilunio di marzo, cioè dopo il plenilunio che segue l'equinozio della primavera, ossia il 21 marzo. Vedi Pasqua, Calendario, Festa.

MOCCA (s.), altrimenti detto Cronano. Fioriva ai tempi di s. Congallo, e fondò il monastero di Balla nella Connacia, divenuto poi una città. Morì in età di cinquantasei anni; e Colgano ne'suoi atti de'santi d'Irlanda mette la sua morte ai 30 di marzo del 637. Il Butler lo riporta il 1.º di gennaio.

MOCESA, Mocyssus, Justinianopolis. Sede vescovile della Cappadocia, nell'esarcato di Ponto, eretta in metropoli nel VI secolo, ed in esarcato della terza Cappadocia nel XIII, con Nazianzo arcivescovato cui erano soggetti quattro suffraganei. Essendovi in una rasa campagna presso Cesarea il forte Moceso in istato rovinoso, Giustiniano I lo fece atterrare, ed innalzato un muro sul colle assai erto, in quel recinto fece fabbricare chiese, ospedali, bagni ed altri edisizi. Lo stesso imperatore avendo formato una terza provincia di Cappadocia, dividendo la seconda, destinò Mocesa per metropoli di questa terza Cappadocia che chiamò dal suo nome Giustinianopoli. Tuttavolta, perchè il concilio di Calcedonia aveva regolate le provincie ecclesiastiche per modo che non potessero essere cambiate da verun'altra disposizione del principe, Mocesa ancor non godeva i diritti metropolitani all'epoca del VI concilio generale. Ne furono vescovi, Pietro che nel 536 assistè al concilio di Costantinopoli; Teodosio che fu al detto concilio generale; Teopenipto fu al VII; N .... venne rappresentato ad altro concilio dal prete Giorgio; Teognosto sedeva nel 1028; Leone assistè al concilio del patriarca Luca Crisobergo, ed a quello della condanna di Soterich Panteugeno eletto patriarca d' Antiochia; Luca fu a quello del 1167 sotto lo stesso Crisobergo; N....; Pachyn; N.... ordinato da Metrofane patriarca di Costantinopoli dopo il concilio di Firenze. Oriens christ.

t. I, p. 408.

MODANO (s.), abbate. Si consacrò a Dio nel monastero di Dryburgh presso Mailros, uno dei più conosciuti della Scozia, l'anno 522. Mortificando la sua carne colla pratica delle più grandi austerità, intertenevasi sei o sette ore del dì nell'esercizio della preghiera e della contemplazione, affine di giungere alla perfezione evangelica. Ad onta della sua profonda umiltà, i religiosi del monastero lo elessero a loro abbate. Fu zelante pel conservamento della disciplina; ma il suo zelo fu mai sempre moderato dalla dolcezza e dalla carità. Predicò la fede a Sterling, nel vicinato di Forth, e singolarmente a Falkirk, Di quando in quando egli interrompeva le sue fatiche apostoliche per ritirarsi sulle montagne di Dunbarton, ove passava da trenta a quaranta giorni nell'esercizio della contemplazione. Morì nel luogo del suo ritiro, nel settimo secolo, sebbene alquanti autori portino opinione che morisse più tardi. Le sue reliquie ne'tempi passati erano a Rosneith, in una chiesa del suo nome. È anche primo protettore della gran chiesa di Sterling, ed è onorato in singolar modo a Dunbarton ed a Falkirk. La sua festa si celebra il giorno 4 febbraio.

MODENA (Mutinen). Città con residenza vescovile, illustre e nobile d'Italia, capitale e sede del duca del ducato del suo nome, come di tutti i dominii Estensi, situata nella destra riva della Secchia e sulla sinistra del Panaro, in una fertile ed amena pianura, non tanto umida come per lo passato. È distante 15 miglia da Reggio, 20 da Bologna, 35 da Mantova, e 6o da Firenze. La di lei posizione geografica è longitudine 8° 36', latitudine 44° 38'. Il ducato di Modena si forma da quello di Modena propriamente detto, da quelli di Reggio e Mirandola (Vedi), dai principati di Correggio, di Carpi (Vedi) e di Novellara, da parte della signoria di Garfagnana, e dalla Lunigiana (Vedi) Estense. Confina col distretto di Guastalla, col regno Lombardo-Veneto, da cui è in parte diviso dal Po, cogli stati della Chiesa (cioè colle legazioni di Bologna e Ferrara) che tocca sopra due parti del corso del Panaro, col granducato di Toscana, e col ducato di Massa-Carrara (Vedi), il quale appartiene eziandio al duca di Modena, dopo che fu aggregato al di lui ducato a' 14 novembre 1829 per morte della duchessa Maria Beatrice d'Este, arciduchessa di gloriosa rimembranza. Quanto a Correggio e Novellara, non avendo articoli, ci limiteremo qui a darne una semplice indicazione.

Correggio, Correggium, Corrigia, principato avente la città del suo nome per capoluogo, ov'è il palazzo degli antichi signori della celebre famiglia de' Correggeschi, con duomo decoroso nobilitato da privilegi pontificii, come di Gregorio IV, Innocenzo II, e s. Pio V, patria d'uomini illustri, fra' quali il più

tamigerato è Antonio Allegri pittore, più conosciuto sotto il nome di Correggio. I suoi signori, benemeriti per aver cooperato in cacciare d'Italia i saraceni e dominatori in Parma (da essi uscì l'Antipapa Clemente III (Vedi), da conti divennero principi e feudatari dell'impero. Derivando la celebre famiglia da Gilberto o Guiberto, figlio di un antico conte di Aubsburg, Federico III riconobbe essere del ceppo medesimo, e nel 1452 gli diè il cognome d'Austria: del suo antico facemmo parola a FASCIA. Decaduto per gravi colpe dal feudo d. Siro ultimo signore di Correggio, in occasione della guerra di Mantova, e per aver falsato moneta, fu 'dall' imperatore nel 1633 spogliato di tutti i suoi diritti, a condizione di poterli ricuperare coll'esborso di 230,000 fiorini d'oro. Vi suppli la Spagna ed ebbe Correggio nel 1635 in deposito, finchè indusse l'imperatore a concederlo al duca di Modena Francesco I, coll'obbligo di rimborsare di quella somma il regio erario, e di dare a d. Maurizio figlio di d. Siro la facoltà di redimere il feudo con l'esborso della somma medesima; ma non avendo questi potuto mai farlo, venne ad un accordo col detto Francesco I (che secondo alcuni pagò 20,000 scudi alla Spagna), al quale cedette ogni sua ragione sul principato nel 1640, estinguendosi la linea maschile nel 1711 in Mantova. Novellara, con città capitale del principato, ebbe già il titolo di contea, e fu lungamente posseduto qual principato d'un ramo cadetto della famiglia Gonzaga de'duchi di Mantova (Vedi), indi unito al ducato di Modena nel 1737.

Il ducato di Modena ossia il Modenese, dopo aver appartenuto agli etruschi, ai galli boi, alla repubblica comana, agl' imperatori romani e greci, ai longobardi, ai suoi propri conti; dopo essersi governato in forma di repubblica in conseguenza della pace di Costanza, ed essersi eletto a signori gli Estensi marchesi di Ferrara (Vedi), fu eretto in ducato nel 1452 dall'imperatore Federico III. Occupato il ducato di Modena nel 1796 dai francesi, formò successivamente parte delle repubbliche Cisalpina, Cisalpina-Italiana, e finalmente del regno d'Italia. Sotto di questo le provincie di Modena e di Reggio formarono il dipartimento del Panaro e del Crostolo, e la Garíagnana fece parte del principato di Lucca. Alla cessazione del regno italico, nel 1814 il ducato di Modena venne restituito alla casa regnante.

La parte meridionale del ducato di Modena è attraversata dall' Apennino settentrionale, o Alpe Apuana, ch'estende ramificazioni su quasi tutto il ducato, innalzandosi al sud il monte Cimone. Tranne la Lunigiana è la Garfagnana situate sul versatoio meridionale degli Apennini, ed irrigate dal Serchio tributario del Mediterraneo, il ducato appartiene al bacino del Po, e gli manda le sue acque mediante la Enza, il Crostolo, la Secchia o Gabello, ed il Panaro o Scoltenna; si osservano nella parte settentrionale i canali di Carpi e di Modena. Questo ducato è in generale fertile e ben coltivato, e quantunque la quarta parte del territorio sia bassa e piana, pure il clima vi è sano e temperato. Sono usate

e note le acque termali della Pieve Fosciana in Garfagnana, e quelle minerali di Brandola e di Moreali presso Modeua. Le salse o vulcani freddi si trovano in una zona di colline parallelamente' alla linea che divide il colle dat piano, ed in vicinanza ai filoni copiosi di gesso e di selenite. Abbonda di produzioni è di manifatture, contando più di 511, 000 abitanti compreso il ducato di Massa Carrara che ha il suo vescovo come l' hanno Modena, Reggio di Modena e Carpi. Il ducato si divide nelle quattro provincie di Modena, Reggio, Garfagnana e Lunigiana Estense: quella di Modena è suddivisa in venti comuni. Il ducato è ora posseduto da una linea della casa d'Austria, ed il sovrano è assoluto e prende i titoli di arciduca di Austria, principe reale di Ungheria e di Boemia, duca di Modena, di Reggio, di Mirandola, di Massa e Carrara. Il ducato è governato da quattro ministeri, cioè degli affari esteri, di pubblica economia ed istruzione, di finanza, e del buon governo incaricato dell'alta polizia, oltre il consiglio di stato, e il dipartimento di grazia e giustizia: Modena, Reggio, Massa-Carrara, e Garfagnana hanno governatori. Evvi un tribunalé di giustizia in Modena e in Reggio, tribunali che fanno reciprocamente le veci di tribunale d'appello. In Modena e Reggio vi sono pure uffici di conciliazione, e nel ducato più giurisdicenze, tanto per gli affari civili, che pei criminali. L'amministrazione de'comuni è affidata ai podestà ed ai sindaci. Il ducato di Massa-Carrara reggesi tuttavia colla stessa forma di governo con cui reggevasi sotto la

defunta lodata duchessa. Il suo degno figlio, l'immortale Francesco IV, d'accordo col Papa Gregorio XVI, rettificò le leggi in opposizione dell' immunità della Chiesa, foro vescovile massime-criminale, e sopra altri punti di disciplina, al modo che con edificazione indicammo nel vol. XXXIV, p. 38 del Dizionario. In Roma sua altezza reale il duca di Modena tiene un incaricato d'affari presso la santa Sede. La forza armata è composta di un corpo di dragoni, del corpo del genio e di artiglieria, di quello dei pionnieri, del battaglione di linea diviso in due compagnie di granatieri e sei di fucilieri, d'una compagnia di veterani, del corpo de'cacciatori del Frignano diviso in quattro compagnie, e del battaglione urbano diviso in sei. Si aggiunga una compagnia di deposito, guardie campestri e urbane volontarie.

Modena, Mutina, così chiamata dal Muratori, dal Tassoni Modana, e dall'Amenta Modona, è residenza del sovrano e dei tribunali supremi. In passato prima dell'addizione erculea di Ercole II o accrescimento della vecchia città, e della fondazione della cittadella, aveva un'antica cinta con torri, e la rocca o castello era nel luogo ove ora esiste il ducale palazzo. Tali fortificazioni furono demolite, non le moderne, esistendo quasi tutti i bastioni, e della cittadella non essendone stato demolito che uno, rasati i parapetti, colmate le fosse, distrutte le opere esterne di terra. Piccola parte delle fabbriche della cittadella sono ad uso di ergastolo, le altre quartieri di soldati, padiglioni d'uffiziali e di armeria. La popolazione di Modena è di circa

28,000 abitanti. Le sue strade sono selciate di ciottoli, ed a maggior comodità della gente ha marciapiedi proporzionati alla larghezza delle vie, non che portici, alcuni de'quali spaziosi e vaghi, come sarebbero quello del collegio principalmente, e gli altri del palazzo comunale sulla piazza, é dell'antico seminario annesso alla cattedrale. Il palazzo ducale con maestoso frontespizio, sul disegno dell' architetto Bartolomeo Avanzini romano, è tra i più belli di Europa, e molto vi fece lavorare con splendidi ornamenti il duca Francesco IV, per cui è sontuoso e sorprendente, con deliziosi giardini e grandiose scuderie. Stanno nel palazzo medesimo una stupenda galleria di quadri nel grande appartamento, ch'è una meravigliosa scuola per gli artisti che vogliono profittarne; la ricchissima e preziosa biblioteca Estense, fornita doviziosamente di più di 100,000 volumi stampati, e di oltre 3,000 manoscritti pregevolissimi o per l'antichità, o per le magnifiche miniature di cui vanno aderni, o per le classiche opere che contengono; biblioteca la quale vanta fra i suoi prefetti uomini celebratissimi, cioè il famoso geografo Jacopo Cantelli; il p. ab. Bacchini; il sommo Lodovico Muratori di Vignola nel Modenese, che vi presiedette per 50 anni; il celebre p. Zaccaria gesuita; il p. Granelli gesuita, teologo e oratore assai distinto, ed il tanto benemerito delle lettere italiane ab. Girolamo Tiraboschi, che n'ebbe per 24 anni la direzione. Il museo numismatico aggiunto alla medesima biblioteca contiene oltre 26,000 medaglie antiche, fra cui è preziosissima

la serie delle medaglie greche. Il rinomatissimo archivio segreto ducale è uno de'più rispettabili che si conoscano in Italia, e che somministrò al gran Muratori molte peregrine notizie per illustrare i costumi de'bassi secoli, non che la vetusta potenza e grandezza della prosapia Estense. L'osservatorio astronomico è fornito de'più opportuni e migliori strumenti di Amici, Reinchebac, Fraunhofer. Il palazzo della comunità decorato di magnifica sala, è pure rimarchevole anco per le pitture a fresco, e per quanto vi operarono Guido Mazzoni e Antonio Begarelli celebri plastici modenesi.

Modena conta più di 25 chiese, e fra queste otto parrocchiali più degne di menzione, oltre la cattedrale, cioè quella di s. Domenico, reale parrocchia della corte, di s. Vincenzo, di s. Francesco, del Carmine, di s. A. gostino o s. Maria Pomposa, della Beata Vergine del Voto, di s. Bartolomeo, di s. Carlo e s. Pietro, in alcuna delle quali, e particolarmente in questa ultima, si vedono pitture e statue assai buone, per non dire di altri pregi. La fabbrica del duomo o cattedrale, ove si venera il corpo di s. Geminiano vescovo e protettore della città, esteriormente incrostata di marmi, è magnifica massime per riferirsi al finire del secolo XI ed al principio del XII, in cui fu innalzata, ed è a considerarsi l'architettura di essa, la quale non presenta tutte quelle bizzarrie, che fecero poi distinguere il gusto detto gotico; anzi se ne scosta in un carattere principale, quello di avere tutti gli archi di forma semicircolare, e non a sesto acuto, tranne quelli della volta delle tre navi. L'archivio ca-

pitolare è ridondante di pergamene e carte antiche della più grande importanza, comprovanti i suoi molti privilegi, i quali rimontano all'epoca di Carlo Magno. Annessa alla cattedrale è la torre maggiore, una delle più belle dell'Italia, verisimilmente eretta all'epoca suindicata, almeno la parte quadrata fino alla quinta impalcatura o cornice, poichè il restante fusto quadrato ottagono piramidale e gli ornamenti che l'abbelliscono sono del secolo XIV, e dei tempi in cui Modena soggiacque a Passerino Bonacossi. Il Cancellieri a p. 150 delle sue Campane, osserva che non si sa in qual tempo fu innalzata sì vasta e magnifica torre, giacchè non può prestarsi fede al Vedriani che fosse eretta fin dai tempi di Desiderio re dei longobardi: essa però certamente esisteva nel 1224, almeno nella sua parte inferiore e quadrata, narrandosi dal Muratori negli Annali di Modena, t. XI Rer. Ital. p. 58, e nella Cronaca di Gio. da Bazzano, ivi, t. XV, p. 569, che la torre di s. Geminiano fu occupata da uno de'partiti in cui Modena era divisa, e che però ne nacquero gran tumulti fra' cittadini. E alta braccia 164 e oncie 8 modenesi; volgarmente viene detta la Ghirlandina. ed in essa conservasi la famosa secchia di legno, trofeo delle guerre fra i Petroni ed i Geminiani, cioè dei bolognesi e modenesi, della quale con tanta amenità cantò festevolmente il rapimento Alessandro Tassoni modenese, celebre poeta, ma piccante e satirico. La principale sua fama la deve al poema eroicomico della Secchia rapita, composto da giovine în sei mesi. Ricorda due epoche del secolo XIII e XIV, ed una di quelle ostilità tanto frequenti allora fra le città italiane, e quando i modenesi arrivati fino a Bologna s'impadronirono di una secchia di legno, e della catena di cui era appesa al pozzo, e qual segno di trionfo la sospesero nella Torre.

Nel così detto albergo Arti, ove risiede l'intendenza generale delle opere pie, evvi la casa di ricovero con magnifici luoghi, il monte dei pegni, ec.: e nei loggiati del suo primo maestoso corridore fu ultimamente collocato il museo lapidario delle antiche iscrizioni romane e dei grandi sarcofagi che già erano nel claustro del duomo, non che di quelle dei bassi e più inferiori tempi. Di contro all'albergo Arti si vede l'ospedale degl'infermi, civile e militare, a cui sono annessi il teatro anatomico e la casa degli esposti. Ha Modena una università divisa in licei convitti, legale, medico e matematico, il qual ultimo è annesso al real corpo de' pionnieri; una florida accademia di belle arti, e più altri scientifici stabilimenti. Aggiungeremo, che tra le primarie accademie d' Italia merita di essere per ogni rispetto celebrata la reale accademia di scienze, lettere ed arti, la quale distinguesi tra le altre pegli utili concorsi che apre annualmente, e pei premi che conferisce ad incoraggimento de'talenti, e ad incremento delle buone discipline: con programma del 1845 la sovrana munificenza di Francesco IV istituì sei premi d'onore. Il conte Mastai Ferretti, Accad. d' Europa, p. 64, riferisce che l'accademia di Modena fu eretta sul gusto di quella di Bologna, e fu celebre per la dottrina di Azone giureconsulto:

vogliono alcuni che l'accademia fosse fondata da Giovanni Grillenzoni dotto modenese: ma si legge nella sua biografia, che l'accademia è a lui anteriore, ed esisteva già quando Porto insegnava a Modena. poichè n'era membro; piuttosto essere fondatore di altra accademia ove si discutevano classici lavori con calma letteraria, indi turbata nell'epoca della riforma da contese di religione : Grillenzoni morì nel 1551, lasciando, gli Statuti di medicina approvati da Ercole II. ed un Trattato delle famiglie di Modena, opera che andò perduta. Aggiunge il chiaro storico, che l'accademia ebbe la sua crisi nel 1537 a'tempi di Lutero e di Calvino, i cui errori pareano volessero infestar l'accademia; e che nel 1580 fu aperta in Modena un' altra accademia dal conte Sartorio Sertorio, ed il conte Ferrante Tassone, che pel duca Alfonso II reggeva la città, fu eletto in protettore. Alfonso III tenne un'accademia scientifica, che finì con lui. Verso il 1680 ebbe principio l'accademia de' Dissonanti, terminata nel 1791. Nel 1751 venne fondata quella medica dei Congetturanti; indi nel 1753 vi fu aperta altra accademia di belle lettere per la nascita di un principe ereditario della casa Estense, e si celebrò nella chiesa de' gesuiti. Nel 1706 accolse Modena la società italiana delle scienze, che il governo Estense protesse con magnificenza, ma il marchese Rangone avea già nel proprio palazzo stabilito un'accademia di scienze con annuo premio. Maria Teresa fondò l'accademia di pittura, scultura e architettura, cioè la scuola reale delle belle arti. Il celebre arciprete della cattedrale d. Giuseppe Baraldi ai

tempi nostri volendo difendere la conculcata religione e la schernita virtù, stabilì nella propria casa una adunanza di parecchi a lui conformi d'indole e di studi, ed incominciarono nel 1822 coi tipi reali degli eredi Soliani a pubblicare le Memorie di religione, di morale e di letteratura in Modena, che nel 1831 giunsero a tomi XX. Indi dopo la morte del benemerito prelato Baraldi, i medesimi dotti collaboratori nel 1832 incominciarono la pubblicazione della Continuazione delle medesime Memorie, che felicemente si prosegue; collezione infinitamente utile e preziosa per quanto riguarda la religione e la letteratura, la difesa dell' altare e del trono, e molto interessante la storia ecclesiastica, anco per le notizie biografiche e bibliografiche che contiene. Molte sono le autorevoli testimonianze di grandi vantaggi recati da questa società rispettabile alla religione, alla morale e alla letteratura, per lo che i zelanti autori furono incoraggiti ed encomiati da Pio VII, Leone XII, Pio VIII, e da Gregorio XVI che fece il Baraldi prelato domestico e protonotario apostolico. Abbiamo dal ch. Giuseppe Riva, Discorso intorno la vita e le opere di monsig. Baraldi ec. Modena 1832 per G. Vincenzi e compagno.

In Modena vi è il collegio dei nobili, sotto la direzione de' preti secolari, da cui uscirono allievi che onorarono le lettere, le scienze, la politica e le armi. Ha pure vari altri stabilimenti di beneficenza, di istruzione, di cui parleremo poi, e fra gli altri l'educandato di s. Paolo per cento donzelle di bassa condizione, quello de' bernardini e filippini, delle sorde-mute, ec. Solo

qui noteremo che nel collegio di s. Bartolomeo de' gesuiti, depose le insegne · vescovili e cardinalizie il venerando cardinale Carlo Odescalchi (Vedi), per vestir l'abito della compagnia di Gesù, e in esso poi santamente mori, tumulandosi il cadavere nella chiesa contigua. Vi sono due accademie filarmoniche, e due principali teatri, quello della corte ed il comunale. Modena è patria di moltissimi uomini illustri che fiorirono in santità di vita, in dignità ecclesiastiche, nelle scienze, nelle arti è nelle armi, essendo sempre stati munifici e benemeriti mecenati dei dotti e degli artisti i magnanimi principi Estensi, come dichiarammo all'articolo FERRARA. Oltre quelli che nominiamo in questo articolo, qui solo ricorderemo fra i tanti: Nicolò dell'abbate pittore, Gio. Maria Barbieri, Lodovico Castelvetro, Gabriele Falloppio anatomico, Francesco Maria Molza poeta, Tarquinia Molza, Geminiano Montanari astronomo, Raimondo Principe Montecuccoli, Bartolomeo Schedoni pittore, Carlo Sigonio storico, Ugone Rangoni, Gio. Francesco Forni; Nicola, Gherardo, Annibale e Guido Rangoni celebri militari; il giureconsulto Nicola Mattarelli, il famoso poeta Fulvio Testi, il prelato Giuseppe Baraldi, ed altri molti, avendo anche in questi ultimi tempi dato dei primi magistrati e dei militari di nome al cessato regno d' Italia. Abbiamo da Lodovico Vedriani: Memorie di molti santi martiri, confessori e beati modenesi, Modena 1663 con molte figure. Vite ed elogi de'cardinali modenesi cavati da molti autori, Modena 1662 pel Soliani. Girolamo Tiraboschi, Notizie de'pittori, scultori, incisori ed architetti modene. si, con un'appendice de'professori di musica, Modena 1786. Del medesimo ivi nel 1824 fu pubblicato: Dizionario topografico-storico degli stati Estensi. Ecco i nomi de' dieciotto cardinali modenesi, le cui notizie si possono vedere agli articoli delle rispettive biografie, qui poneudo ad ognuno la data in cui furono creati cardinali, 1061 Paolo Boschetti, 1088 Pandolfo Rangone, 1378 Tommaso Frignano, 1500 Giambattista Ferreri, 1517 Ercole Rangoni. 1536 Jacopo Sadoleto. 1542 Tommaso Badia. 1542 Gregorio Cortese. 1551 Pietro Bertano. 1551 Sebastiano Pighini, 1508 Alessandro d' Este. 1641 Rinaldo d'Este, 1686 altro Rinaldo d'Este, 1743 Fortunato Tamburini. 1753 Giuseppe Livizzani. 1785 Carlo Livizzani. 1787 Filippo Carandini. 1823 Antonio Frosini.

Ogni lunedì si tiene in Modena un fioritissimo mercato di bestiame grosso e minuto, ec.; si fa anche particolare commercio di ottimi vini, eccellenti acquevite, superbo aceto distillato, e tra i salati di maiali sono famosi i zamponi di Modena; si fanno vari tessuti, cappelli di paglia, ed altro. Dagli statuti modenesi dell'anno 1306 si rileva, che facevasi una gran fiera con copioso concorso de' paesani confinanti, tre giorni prima: e tre dopo la festa di s. Geminiano, Nel declinar del 1846. nella città si attivò l'illuminazione notturna a gas. Ottime sono le sue acque bevibili, e celebrate é da molti scrittori ricordate le fontane modenesi. Il naturalista può trovare buon pascolo, osservando attentamente l'agro, i monti e le acque medicate del circonvicino paese . Modena viene intersecata

dalla strada Emilia, e da quella di comunicazione colla Toscana. Questa ultima emulatrice delle opere romane, e dal celebre Alfieri denominata veramente poetica, fu aperta da Francesco III, e percorre sino al confine toscano per circa 60 miglia, passando per le grosse terre di Formigine, Pavullo, Fiumalbo, Pievelago. Nel grazioso villaggio di Buonporto, situato nel punto ove il canale naviglio modenese, che prendendo corso in Modena presso i fondamenti dell'antico castello, sbocca nel Panaro, riuscendo vantaggioso al commercio della capitale, per la comunicazione che pel Po gli deriva dall' Adriatico, vi si rimarca l'artifizioso sostegno innalzatovi a tutela della navigazione.

La città antichissima di Modena si trova primieramente ricordata dagli antichi scrittori nell'anno di Roma 536, essendo consoli P. Cornelio Scipione e T. Sempronio Longo, ed era fin d'allora una città forte e cinta di mura. Il Modenese viene dai geografi chiamato, tratto dell' Etruria transpennina, quindi della Gallia Togata; prima che soggiacesse alla romana dominazione. Modena è probabile sia stata fondata dagli etruschi 184 anni avanti la nascita di Gesù Cristo; anzi Tito Livio dice espressamente che i campi intorno a Modena, prima che fosse dedotta colonia romana (il che accadde nel 571 di Roma), erano dei galli boi, e da principio furono degli etruschi. Nel 567 di detta era M. Emilio Lepidio condusse da Piacenza fino ad Arimino o Rimino la via che da lui venne detta Emilia. Fu dopo la sconfitta data da Manlio ai galli boi, che venuta Modena in potere de'romani, fu dichiarata colonia

illustre. Cinque anni dopo ch'era divenuta colonia romana, la città fu occupata dai liguri, ma ben tosto loro ritolta dal proconsole Tiberio Claudio. Indi si rese famosa principalmente per l'assedio che vi sostenne Bruto dopo l'uccisione di Giulio Cesare: contro il triumviro Marc' Antonio. A questi tempi la colonia modenese fu appellata Urbs felicissima, da Cicerone chiamata alla presenza del senato e popolo romano firmissima et splendidissima ... fidissima et fortissima ... et florențissima, e per la sua ricchezza da Pomponio Mela assomigliata a Patavio et Bononiae. Dopo la liberazione dell'assedio di Modena voltaronsi le cose, e Bruto tradito dal senato e dai suoi, fu preso ed ucciso, e Marc'Antonio, congiuntosi a Lepido e pacificato con Ottaviano Augusto, tornò nelle contrade modenesi quando si tenne il celebre congresso del triumvirato in un' isola del Reno, presso Bologna, ed a lui toccò tutta la Gallia di qua e di là dalle Alpi, tranne la Narbonese, e perciò Modena istessa rimase sotto il suo impero. Inimicatisi Marc' Antonio e Ottaviano, questi riportò vittoria sopra di lui a Modena, divenendo poscia assoluto signore dell'impero romano. Così colla guerra modenese dell'anno di Roma 711 ebbe fine la repubblica romana e principio l'impero, che presto successe al triumvirato.

Divenne Modena celebre per la fabbrica di vasi di terra cotta, e simili manifatture, per cui Plinio ne vantò la vaghezza. Nell'anno 312 di nostra era fu la città oppugnata da Costantino Magno; il danno però recatole non fu grande, e per fede di Nazario si narra, che a questo ed altri luoghi, per ca-

gione de'vantaggi incredibili che ne seguirono, piacque altamente l' oltraggio di essere assediati. Dopo la metà del IV secolo serbava Modena poco della antica sua grandezza, e nell'invasione del tiranno Massimo nell'anno 387 ne seguì l'estrema rovina; quale la descrive s. Ambrogio nell'epist. 30 a Faustino, che la chiamò con Reggio, Brescello, Bologna ed altri luoghi, semirutarum urbium cadavera. Indi peggiorò la condizione di Modena per l'irruzione de barbari che successivamente occuparono l'Italia, e parlando di s. Geminiano diremo quanto riguarda gli unni di Attila che calò in Italia nel 452. I goti di Alarico inferociti per la rotta di Pollenza, nel recarsi a Roma devastarono il Modenese, specialmente Modena e Reggio. Verso il 500 l'imperatore Maurizio la tolse ai longobardi collegato coi franchi, entrandovi i greci combattendo. Tuttavolta Modena non potè risorgere a cagione delle lunghe guerre tra i longobardi ed i greci padroni dell' Esarcato. Era questa città da quella parte il confine del regno longobardico, e però sottoposto alle continue incursioni e molestie dei nemici. Allora i fiumi e torrenti senza freno alcuno scorrevano per le campague, con giungere ad alzare il terreno sopra l'antico suolo di Modena parecchie braccia. Nell'entrante del secolo VII Agilulfo re de' longobardi ricuperò Modena, e il confine de' suoi stati tornò ad essere fra Modena e Bologna, non comprendendosi Modena nell' Esarcato come taluni scrissero.

Luitprando re de' longobardi fondò all' occidente e quattro miglia lunge da Modena, sulla via Emilia, Città Nuova, appellata nelle vecchie

carte Claudia, per cui, o per la desolazione in cui trovavasi Modena, la maggior parte del popolo passò ad abitare in essa Città Nuova: a tempo del Muratori ne durava il nome e la chiesa parrocchiale, il resto essendo sotterra. Questa ai tempi di Carlo Magno, benchè fosse in fiore, non era esente da paludi, come si ha da vari monumenti; ma a poco a poco l'industria degli uomini aumentò gli edifizi della città, come rendè abitabili e coltivabili quelle campagne. In Città Nuova vi risiedeva il gastaldo regio, uffizio eguale a quello de'conti o governatori, ed era murata con castello o fortezza nelle sue vicinanze, venendo anco detto Città Geminiana e Flexiana. L'area attuale dunque di Modena non è già quella dell'antica città, che in più alto sorgeva nella via Emilia, che essendo perita in tante incursioni e calamitose vicende, come narrano altri, sul finir del secolo VIII mossi i principali possidenti delle terre modenesi, adupatisi nella chiesa di s. Geminiano sulla via Claudia, per le insinuazioni di Antellano de' Magnoni divisarono di far risorgere sul basso piano la patria, ne disegnarono il recinto, e l'impresa si divisero: onde in breve si vide cinta di mura e di convenienti edifizi, in modo che i popoli circostanti concorsero ad accrescere il numero degli abitanti. Questo stato di Modena deve riferirsi a tempo posteriore, poichè dallo scrittore della vita di s. Geminiano si ha che nel secolo X il suo aspetto era tuttavia lagrimevole : sembra però indubitato, che il vescovo Leodoindo verso l'871 intraprese a cinger Modena di nuove mura. Nell' 855

morì agli 8 luglio nel castello di s. Cesario presso Modena il Papa Adriano III, e fu sepolto nel monastero di Nonantola. Modena ebbe poseia i suoi conti, quali nel secolo IX reggevano le città, le provincie e le castella con autorità non già ereditaria ma personale, per decidere le questioni e condurre le milizie. Essi ebbero molte questioni coi vescovi ch'esercitavano il dominio temporale, e su Modena, come il vescovo Guido. Nell'invasione degli ungari nel secolo X, soffrì molto la città per le loro rapine. Nel 1038 il vescovo Varino Ingonio ne divenne conte per l'autorità dell'imperatore Corrado II. Il vescovo Eriberto verso il 1056 con permesso di Enrico III incominciò la riedificazione di Modena.

Nel 1078 la gran contessa Matilde (Vedi) douò alla santa Sede gran parte del suo amplissimo patrimonio di cui era signora, e s. Gregorio VII lo ricevè qual feudo della Chiesa. Molte di queste terre erano situate nel Modenese e nel Reggiano, oltre tutta la Garfagnana di cui la contessa era sovrana come dei mentovati territorii, quale erede dei conti di Canossa signori di Reggio. Per questo patrimonio nacquero poi gravi disferenze, perchè gl'imperatori se ne vollero impadronire, e talvolta l'ebbero anco in investitura dai Papi, lo che si racconta a GERMANIA ed altri relativi articoli. Il Modenese soggiacque alle devastazioni di Eurico IV, perchè Matilde difendeva s. Gregorio VII, ma ne assediò in vano le fortezze. In Canossa del Reggiano il Papa ricevette a'suoi piedi l'imperatore per interposizione di Matilde, al modo detto a s. GREGORIO VII; ed ivi pur si fece menzione degli altri luoghi del Modenese in cui si recò spesso s. Gregorio VII, massime a Carpineto castello del Reggiano. A Sorbara nel Modenese nel 1084 le truppe della contessa riportarono una significante vittoria sugl'imperiali. Nel 1102 a Pasquale II la contessa rinnovò la donazione del suo patrimonio. Quindi Pasquale II da Benevento nel 1106 passò a Modena, dopo ch'erasi fatta-la traslazione del corpo di s. Geminiano dall'antica alla nuova basilica, ed agli 8 ottobre vi consagrò l'altare principale dedicato a tal santo vescovo, concedendo indulgenza, presente moltissimo popolo, e principalmente la contessa Matilde con tutta la sua corte. Dopo, il 1115, in cui morì la gran contessa signora di Modena, di Reggio e della Garfagnana, non trovasi più menzione di verun conte di Modena, e fu questo il tempo in cui le città italiane cominciarono a rendersi indipendenti dall'impero, e ad emanciparsi dai legati imperiali che per lungo tempo vi aveano esercitato autorità, come nel Modenese che adottò libero reggimento. Secondo il Cecconi, Rito di consagrar le chiese, Lucio III a'22 luglio 1184 consagrò la cattedrale di Modena, essendo compito l'edifizio della basilica ; in essa si adunarono il vescovo Ardizone, i consoli, i rettori, i cittadini di Modena, confederati per la comune libertà, e fatta l'ostensione del corpo santo del patrono, a lui solennemente dedicarono il tempio. concedendo indulgenza il Papa, che indi passò a Verona. Per rivalità municipali, fomentate da potenti famiglie, scoppiarono guerre tra i modenesi e bolognesi, che poi a sicurezza del loro commercio si pacificarono nel 1166 e nel

promettendosi reciproci aiuti. Era preceduta la discordia sino dal 1131 per occasione de' nonantolani protetti dai bolognesi. Anticamente passò quasi sempre una strettissima alleanza fra i modenesi e parmegiani, e questa rinnovata più volte; imperocchè intervenendo sovente liti e guerre fra Modena e Reggio, i modenesi contenevano i reggiani ni dovere col braccio de'parmegiani. All' incontro fu per lo più lega e società fra i bolognesi e reggiani, per tener a freno gl' interposti modenesi.

Facendo parte Modena della lega lombarda, dopo un' ostinata guerra di quindici anni contro l'imperatore Federico I, le città italiane si videro stabilite in libertà e in repubbliche nella famosa pace di Costanza nel 1183, alla quale i modenesi mandarono ambasciatori: pure nell'atto della lega rinnovato tra i parmegiani e modenesi nel 1188, si dice salva la fedeltà all'imperatore e ad Enrico VI suo figlio, non che alla società lombarda, e vi concorsero anche i reggiani, per timore de' nominati principi. Nel 1201 il popolo di Modena si confedero con quello di Mantova, poscia assediò il castello di Rubbiera; ma in favore de' reggiani s' interposero per la pace gli ambasciatori de' parmegiani e cremonesi nel 1202, essendo podestà di Modena Manfredi de Pizo o Pichi o Pico. I bolognesi armandosi sovente per accrescere il loro distretto colle spoglie de' vicini, mentre nel 1203 le milizie modenesi aiutavano i cremonesi, i bolognesi ne invasero il territorio col carroccio, infestarono Bazzano, e iucendiarono il castello di s. Cesario, spettanti a Modena. Innocenzo III nel 1213 fece intimare ai padova-

ni di non molestare Aldobrandino marchese d'Este, da lui investito della Marca d' Ancona; in tal congiuntura anche la città di Modena spedì il suo podestà con forte stuolo d'armati in aiuto della casa di Este. Avendo Innocenzo III ricuperato molte terre della contessa Matilde, ne investì Salinguerra di Ferrara, fra le quali ve n'erano nelle diocesi di Modena e Reggio. Il successore Onorio III nel 1217 volle smembrare i castelli di Carpi e Monte Baranzone, che concesse a' modenesi. lo che confermò con annuo censo Gregorio IX. Nel 1218 erasi rinnovata tra Modena e Mautova la lega, e nel 1225 altra ne fecero i modenesi con Pistoia, per la sicurezza delle strade è de' mercanti delle due città. Bollivano nel 1210 delle differenze fra i comuni di Modena e Ferrara, perchè i ferraresi tenevano serrate le strade, nè permettevano il passo agli uomini e merci de' modenesi pel loro distretto. Fecero ricorso i modenesi a Federico II, il quale ordinò ai ferraresi ed a Salinguerra che li dominava, di non impedire i passi sotto pena di duemila marche di argento; seguita però la concordia, Federico II la confermò nel 1226 con diploma in Borgo s. Donnino. Verso questo tempo negli Aigoni e nei Grasolfi ebbe pur Modena le funeste fazioni de' Guelfi e Ghibellini (Vedi). Al Papa Gregorio IX nel 1236 si presentarono in Viterbo i modenesi ambasciatori, facendo istanza perchè denunziasse scomunicati i bolognesi ipso jure, perchè erano venuti all'armi a danno del popolo contro la tregua fatta, non sapendo trovar miglior ripiego. Nelle guerre con Bologna fu aiutata Modena da Federico II,

che vi spedì il suo figlio Enzo re di Sardegna, il quale rimase prigioniero de' bolognesi a Fossalto nel 1247, e morì in carcere.

Pare che non prima del 1242 la repubblica di Modena battesse moneta, leggendosi negli antichi annali di essa a detto anno, primo coep/um fuit cudere nummos in civitate Mutinae. Però il Muratori pubblicò il diploma di Federico II, spedito nel 1226 in Borgo s. Donnino, dove alla città si vedono confermati tutti i privilegi, e fra le altre grazie si dice: Ex abundantiori quoque gratia celsitudinis nostrae concedimus praedietae civitatis communi, ut licitum sit eis monetam sub charactere nominis nostri pro voluntate et commodo suo cudere facere, et habere, magnam, vel parvam, quae ubique terrarum imperii nostri expendatur et currat, et ei debeant nomen pro sua imponere voluntate, etc. Di questo Federico II, piuttosto che del I, si trova poscia ripetuto il nome nelle antiche monete di Modena. Il Mutina ne riporta questi esempli di monete da lui vedute: di argento nel museo Chiappini che ha nel contorno Federicus e nel rovescio de Mutina. Altra del museo Bertacchini, con Fredericus e nel contorno Imperator, nel rovescio moneta de Mutina. La terza ha nel diritto Azo Marchio, e nella sommità l'aquila, arma della serenissima casa d' Este: il rovescio è simile al precedente. Questo è Azzo VIII o X marchese d'Este, che nel 1293 succedette ad Obizzo II suo padre nel dominio di Ferrara, Modena, Reggio, Rovigo, Comacchio, ec. La quarta ha l'etfigie di s. Geminiano, colle lettere s. Geminia Mutinae Epis. Nel rovescio uno scudo colla croce, arme della città, e nel contorno Respubblica Mutinae. La quinta d'argento coll'effigie e nome di esso santo, ha nel rovescio la croce coll'epigrafe Comunitatis Mutine.

Nel 1233 dal domenicano p. Bartolomeo da Vicenza fu fondato l'ordine de' frati cavalieri della Beata Vergine Maria Gloriosa, detti Gaudenti (Vedi), per prendere le armi contro i perturbatori della pubblica quiete guelfi e ghibellini, e ne furono primi cavalieri e confondatori bolognesi, reggiani, mantovani e modenesi: l'ordine ebbe commende anche in Modena. Frattanto nel calore de' partiti degli Aigoni e dei Grasolfi, Modena e sua repubblica, divisa tra i nobili e la plebe, fu dominata dai propri cittadini, fra'quali meritarono distinta fama più individui delle famiglie Boschetti, Guidoni, Rangoni, Savignoni, Grassoni. Il perchè i modenesi vedendosi sacrificati agli odii civili, alle passioni ed ambizione de' prepotenti, fecero partito i più saggi di sottomettersi all'autorità moderata di un solo, scegliendo un principe che riconducesse la pace, sedasse le intestine discordie, e comandasse a tutti. Obizzo II marchese d'Este, signore di Ferrara e di quegli altri luoghi nominati a quell'articolo, fu eletto dai modenesi per loro signore, di cui grande suonava la fama di guerriero e potente, ed aveva nel 1282 colle sue armi e con quelle dei parmigiani e cremonesi difeso la città quando i bolognesi volevano occuparla col carroccio. Pertanto a' 15 dicembre 1288 il vescovo di Modena fr. Filippo Boschetti, Lanfranco Rangone, Guido Guidoni e vari deputati del comune, si portarono a Ferrara, presentarono le chiavi a Obizzo II, e si sottomisero alla sua perpetua signoria. Il marchese spedi a Modena il conte Anello o Cicinello suo cognato per vicario a prenderne possesso, e poi vi si recò con copioso corteggio ai 23 gennaio 1289, venendo proclamato colla maggior solennità in un a' suoi discendenti perpetuo signore; e maritando ad Alda Rangoni il secondogenito Aldobrandino, da questo matrimonio fu poi propagata la discendenza degli Estensi. Obizzo II restituì ai modenesi la pace, con richiamar anco i fuorusciti. Dell'eccelsa famiglia d'Este, sua antica origine, stemma, nobiltà, magnanime gesta, splendidezza, celebrità e potenza, ne parlammo a diversi articoli massime a FERRARA, avendo parziali articoli tutti i cardinali di questa famiglia. Ivi pure finchè la signoreggiò ne descrivemmo in compendio la successiva storia e vicende, non che le paci, le alleanze, le guerre, gli avvenimenti ordinariamente comuni al Modenese, al Reggiano ed altri dominii Estensi, laonde qui appresso accenneremo le cose di maggior importanza, potendosi il resto vedere a tale articolo, siccome collegato colla storia di Modena, Reggio Carpi, Garfagnana e Lunigiana.

A'15 gennaio 1290 anche Reggio proclamò suo sovrano perpetuo Obizzo II, che colla sua famiglia seguiva il partito guelfo, come fecero i discendenti, sebbene alcuni divennero ghibellini con loro danno. Morì Obizzo II nel 1293, e gli successe Azzo VIII o X, riconosciuto per signore da Ferrara, Modena e Reggio; tuttavolta al suo fratello Aldobrandino II riuscì di dominare in Modena ed altri luo-

ghi sino al 1326. Nel 1306 per le mene de'bolognesi, de' Correggeschi e di altri potenti, Modena si ribellò ad Azzo X, ingelositi per aver egli sposato la figlia di Carlo II re di Napoli; altrettanto fece Reggio. Nel 1308 divenne erede di Azzo X il nipote Folco, sotto la tutela del genitore Fresco naturale del defunto. Con l'aiuto del Papa riuscì a Francesco, altro fratello di Azzo X, di far espellere Fresco da Ferrara, subentrando egli a dominarla sotto i ministri di Clemente V, il quale nel 1312 scomunicò i modenesi con l'interdetto alla città per aver ucciso il nipote e rubato il tesoro della chiesa, al modo narrato nel vol. XXIX, p. 13 del Dizionario. Dice l' Ughelli, che nel 1312 Enrico VII imperatore occupò Modena, e ne dichiarò vicaro imperiale Francesco conte della Mirandola, altri dicono che fu podestà di Modena. Nel 1313 a Francesco d' Este successero i figli Azzo XI e Bertoldo: ma perderono Modena, poichè nell'anno 1319 l'occupò Manfredi Pio primo signore di Carpi, e ne fu dichiarato vicario imperiale: per un tempo la dominò pure Passerino Bonacossi signore di Mantova. Lodovico il Bavaro nel 1323 fece lega cogli Estensi, e nel 1324 concesse ad essi l'investitura de' loro stati. Nel 1325 i modenesi assistiti dalle soldatesche di Passerino, di Azzo Visconti, e dei marchesi d'Este, diedero una gran rotta al numeroso esercito de' bolognesi a Zappolino, e passarono coll' armata vittoriosa sino alle porte di Bologna: nel 1327 i modenesi, cacciarono da Modena i ministri di Passerino, chiamando a loro difesa il legato pontificio, e poscia le armi di Lodovico il Bavaro. Avendo questi dichiarato vicario dell'impero in Italia Giovanni re di Boemia, figlio dell'imperatore Enrico VII, questo principe s' impadrom di Modena nel 1331. Nell'anno precedente, a cagione della vacanza dell'impero, Giovanni XXII concesse agli Estensi il vicariato di Finale, benchè dipendente da Modena feudo imperiale, avendo assolto gli Estensi dalle censure incorse prima di ritirarsi dal seguire il Bavaro, Sotto Nicolò I e Obizzo III nel 1336 gli fu restituita Modena a' 17 aprile, quando cioè i guelsi-e ghibellini dimenticate le antiche inimicizie si opposero al re Giovanni di Boemia, come frutto della stretta alleanza degli Estensi coi fiorentini e lombardi: cedette loro la città Manfredo Pio che n'era vicario pel re, e suo fratello Guido.

Benedetto XII nella vacanza dell'impero costituì vicario di Modena e Ferrara Obizzo III, con investitura e tributo di diecimila fiorini, laonde vuolsi che gli Estensi, come i più antichi vicari della Chiesa, posero nel luro stemma le chiavi col triregno pontificio; altri dicono che tali insegne furono inquartate pel gonfalonierato di s. Chiesa dato al duca Borso da Paolo II, il cui successore Sisto IV diè facoltà d'inserire nell'arme le chiavi apostoliche, sopra delle quali fu poi aggiunto il triregno. Nell'investitura che di Ferrara diè Clemente VI a Nicolò I e Obizzo III, volle la mallevadoria de' comuni di Modena, Comacchio e Adria. Morto Nicolò I nel 1344 gli successe il fratello Obizzo III, il quale comprò Parma dai Correggi, dominando ancora Rinaldo III altro fratello. Per le premure di O-

bizzo III il cardinal Guido de . Boulogne legato di Clemente VI, nel nel 1350 assolvette Modena dall'interdetto, fulminato da Clemente V per l'uccisione del parente con avergli tolto duecentomila fiorini d'oro; delitto di pochi e non del comune, onde furono restituiti gli uffizi divini alla città con incredibile consolazione del popoto e applauso al marchese. Nel 1352 terminò di vivere Obizzo III, il cui primogenito Aldobrandino III fu proclamato signore di Ferrara, e riconosciuto per tale dai modenesi, difendendo energicamente nel 1354 la città dagli eserciti dell'arcivescovo Visconti signore di Milano che voleva soggiogarla. Poscia il marchese nel 1355 da Carlo IV re de'romani e figlio di Giovanni re di Boemia ebbe la rinnovazione de' privilegi imperiali e delle investiture, compresa quella di Modena feudo dell'impero con titolo di vicariato. In detto anno morì Rinaldo III. e nel 1361 Aldobrandino III, cui successe il figlio Nicolò II. Prima sua cura fu d'impetrare da Carlo IV imperatore le investiture di Rovigo e di Modena per sè e pei suoi fratelli Ugo ed Alberto, non che pel nipote Obizzo. Temendo Nicolò II che i milanesi invadessero lo stato di Modena, si collegò col Papa Urbano V, ed altri principi, ospitando magnificamente in Modena i cardinali che accompagnarono a Roma Urbano V proveniente da Avignone. I Visconti danneggiarono il Modenese, e nella battaglia di Reggio, de' 2 giugno 1372, i collegati furono dispersi. Nicolò II dopo aver ampliato i dominii Estensi con altri luoghi, morì nel 1388, succedendogli il fratello Alberto, il quale fu ricolmato di onori dal Pontefice Bonifacio IX. Alla sua morte nel 1393 nominò erede Nicolò III illegittimo figlio, ma il Papa avea sanato tal difetto. Azzo, altro Estense, procurò di contrastargli la signoria, e nel 1405 stette per ceder Modena al cardinal Cossa legato.

Nel 1400 Nicolò III conquistò Parma e Reggio; questo ritenne, e cedè Parma nel 1420 al duca di Milano, perchè avea fatto assassinare a' 27 maggio in Rubbiera il suo generale Ottobuono Terzi che vi dominava. Tolse pure Borgo s. Donnino a Pallavicino, ma nel 1420 transigette col duca di Milano al modo detto. L'imperatore Sigismondo nel 1433 in Ferrara rinnovò a Nicolò III le investiture imperiali, come del Modenese, Reggiano, e di gran parte di terre e castelli di Garfagnana. Eugenio IV nel 1439 trasportando la celebrazione del concilio generale da Ferrara a Firenze, preceduto dalla ss. Eucarista, che si portava in una scatola, nel gennaio vi si recò sotto la scorta di Nicolò III: a' 17 pranzò a Modena, e per Finale, vaga città munita di fortificazioni sul Panaro, é per le montagne del Frignano giunse a Firenze. Il Frignano regione montuosa e fertilissima che si estende nel lato sud-est del ducato con capoluogo omonimo, prese il nome dai liguri frignati che lo abitavano, e che Caio Flaminio discacciò nel VI secolo di Roma dalle opposte meridionali pianure, e fra questi luoghi raccolse. Si aperse attraverso i monti la strada di comunicazione fra la Lombardia e la Toscana, avendó il Cimone che sorpassa tutte le altre montague, come la più alta degli A-

pennini; e dicesi che di qua si aprisse Annibale il passaggio nell' Etruria, dopo la battaglia di Trebbia. Ne fu capitale Sestola con antichiesima rocca, essendo le terre più considerabili, Fanano bagnato dal Leo influente dello Scoltenna, Fiumalbo. Pieve, Pelago e Pavullo. Ebbe un tempo quasi altrettanti signori quanti erano i castelli, e ne furono i più potenti i Montecuccoli, i Montegarulli, i Gualandelli. Alla fine del secolo XII ed al principio del XIII alcuni di loro e parecchie comunità di Frignano si collegarono con Modena, essendosi in progresso tale alleanza cangiata in assoluto dominio. Allorchè la casa d'Este acquistò la signoria di Modena, si estese anche sul Frignano; avendone però questa provincia molte volte scosso il giogo, finalmente si sottomise per sempre al marchese Nicolò III.

Mentre Nicolò III esercitava il vicariato in Milano, pel duca Filippo Maria che lo amava, e l'avrebbe forse ereditato, perì di veleno nel 1441, e gli successe Leonello, cui prestarono giuramento quei di Modena e di Reggio a mezzo del fratello Borso ch'ebbe in successore nel 1450: il loro regno segnò un'epoca avventurosa pei modenesi, che parteciparono alla prosperità commerciale ed alla letteraria coltura di questi ottimi principi ne' loro stati con tanto ardore diffusa. Borso profuse le sue beneficenze su Modena e Reggio, e ricevette splendidamente ne' suoi stati l'imperatore Federico III, il quale riconosciuti Modena e Reggio per feudi dell'impero, nel 1452 eresse Modena in ducato e ne creò primo duca Borso, con titolo di principe del sacro romano impero,

duca di Reggio e conte di Rovigo. Borso con amplissime facoltà fece governatori di Modena Ercole, e di Reggio Sigismondo suoi fratelli legittimi; ed Ercole si rese immortale nel 1460 per aver scoperto la congiura de signori di Carpi contro Borso, Questi nel 1471 recandosi in Roma, fu da Paolo II dichiarato duca di Ferrara da vicario che ne era. Poco dopo morì, ed Ercole I gli successe, che poi si collegò contro Sisto IV per la massima dell'equilibrio di dominazione già in uso; i suoi stati però soffrirono tutti gli orrori della guerra, principalmente per parte dei veneti collegati del Papa, e quelli che meno ne soffrirono furono i dominii modenesi, salvandosi i figli del duca in Modena. Alla discesa di Carlo VIII re di Francia in Italia, Ercole I seppe mantenersi neutrale, e continuò la sua 'amicizia col successore Luigi XII, indi dopo il 1499 divenne signore della metà di Carpi. Morì nel 1505 Ercole I, e ne ereditò gli stati Alfonso I primogenito e marito della celebre Lucrezia Borgia. Si unì coi francesi e Giulio II alla lega di Cambrai contro la repubblica di Venezia; pacificata questa col Papa, Alfonso I restò collegato co' francesi, molestando i veneti a fronte del divieto di Giulio II. Quindi colle censure ecclesiastiche e colle milizie pontificie fu punito; il duca di Urbino nipote del Papa col suo legato occuparono Modena nel 1510, mentre i francesi s'inoltrarono nel Modenese, e l'imperator Massimiliano I ricevette in deposito Modena per le ragioni dell'impero. Lo stesso Papa alla testa delle sue milizie si recò negli stati di Alfonso I, prese Rubbiera borgo del Reggiano

validamente fortificato, ora prigione di stato, e siccome nel secolo XIV era della santa Sede, Giulio Il lo ritolse agli Estensi, i quali poi lo ricuperarono dopo la morte di Adriano VI. Abbiamo dall'annalista Rinaldi che's. Geminiano liberò Modena dallo sterminio che volevano farne i francesi. All' odio che Alberto Pio signore di Carpi nutriva contro gli Estensi, si attribuisce lo sdegno contro di essi di Giulio II; però in seguito Carpi fu tolto alla famiglia Pio. Inoltre Giulio II con formidabile assedio espugnò la Mirandola nel 1511, e la restituì a Gio. Francesco III Pico signore della medesima, cacciandone i francesi, che non tardarono a ricuperarla in un a Carpi. Indi Giulio II celebrò il concilio generale Lateranense V, in cui furono lasciate al Papa le città di Modena e Reggio, senza pregiudizio dei diritti dell' impero. Frattanto i francesi colle artiglierie d' Alfonso I assediarono Ravenna; nella battaglia il duca si diportò valorosamente, ed il cardinal legato delle milizie papali de Medici, poi Leone X, prodigiosamente scampò la vita colla fuga in Modena, ospitato magnificamente in casa Rangone.

Esaltato nel 1513 al pontificato Leone X con giubilo del duca,
a questi promise restituire Reggio ch'era nelle forze della Chiesa,
previa la di lui rinunzia alle saline di Comacchio; ma Alfonso I
vide con dolore venduta Modena
per trenta o quarantamila ducati
d'oro, da Massimiliano I al Papa,
mentre lo stesso imperatore gliene
avea confermata l'investitura. Leone
X promise anco a Francesco I re
di Francia restituire Modena e
Reggio, ma non l'effettuò, anzi no-

mind vice-legato contro i francesi che volevano occupare lo stato di Modena Antonio Pucci. Adriano VI assolvette gli Estensi dagl'interdetti; e Alfonso I permettendo a Carlo V il passaggio delle sue truppe ne' propri dominii, ebbe la assicurazione di riavere Modena e Reggio, collo sborso di centocinquantamila scudi d'oro. Dopo la morte di Adriano VI il duca nel 1523 ricuperò Reggio, ma gliene fu domandata la restituzione dall'eletto Clemente VII. Nella lega del Papa contro l'imperatore, nel 1526 ambedue procurarono guadagnare Alfonso I, e Clemente VII gli offrì il comando di sue milizie e la restituzione di Modena; il duca vi aderì, poi passò a Carlo V che gli rinnovò le investiture in un a quella di Carpi, altro feudo dell'impero, colla fortezza di Novi, borgo del ducato di Modena e capoluogo di cantone, ricevendo da Alfonso I sessantamila scudi. D'allora in poi Carpi restò sempre nella casa di Este, che già ne possedeva la metà: in questo tempo era generale delle milizie pontificie il conte Guido Rangone modenese, e tenne dietro all'esercito di Borbone quando si condusse alla capitale del cristianesimo. Pel memorabile saccheggio di Roma, operato dagl'imperiali di detto esercito nel 1527, il duca profittò della trista condizione di Clemente VII e s'impadronì di Modena e di Finale a'5 giugno. Per Iguadagnare il duca alla lega contro Carlo V, gli si promise la rinunzia del Papa ad ogni pretesa su Modena, Reggio, e sul Castello di Novi o Castel Nuovo, oltre altri vantaggi; ma Clemente VII fuggito da Roma non volle ciò ratificare, e si pacificò in vece

con Carlo V: nel trattato che perciò ebbe luogo in Barcellona, l'imperatore si obbligò di rimettere il Papa in possesso di Modena, Reggio e Rubbiera, salve le ragioni dell'impero, e di aiutarlo per levar Ferrara all'Estense. Portandosi nel 1520 Carlo V in Bologna per abboccarsi con Clemente VII, il duca splendidamente lo fece trattare in Reggio ed in Modena, ed ottenne la sua mediazione col Papa. Si convenne pertanto in un compromesso del giudizio di Carlo V sulle vicendevoli pretese, e Modena gli fu data in deposito, e collo sborso di centomila ducati d'oro Alfonso I conseguì l'investitura di Carpi. Fatto in Modena il processo delle ragioni d'ambo le parti, Carlo V l'ebbe in Gand, altri dicono in Colonia, e si mostrò favorevole nella decisione al duca, mediante il dover invocar perdono e pagare una somma, onde il Papa non volle accettarla. Il duca muni delle sue terribili artiglierie Carpi, Reggio e Modena, la quale dall' imperatore gli fu consegnata nel 1531. Sebbene passassero tra il duca e il Papa dimostrazioni amichevoli, il secondo comprese nella bolla in Coena Domini Alfonso I quale usurpatore di Modena e Reggio alla santa Sede. Nel dicembre Carlo V fu accolto in Modena dal duca con ogni distinzione e splendore, nel secondo congresso che andava a tenere in Bologna con Clemente VII, che concesse a di lui istanza il salvacondotto per recarsi a Bologna; ivi gli accordò per interposizione dell' imperatore una tregua, ricevendo egli in deposito Modena, e vi diede per governatore d. Pietro Zappata di Cardenas, lascian-

done il governo che ne avea Pio Enea di Carpi. Carlo V ritornando a Modena ebbe altro sontuoso e magnifico ricevimento da Alfonso I. Erattanto prima che terminasse la tregua il Pontefice morì, seguendolo poco dopo nel sepolero anco il duca, cui nel trono successe il primogenito Ercole II, il primo novembre 1534.

Portandosi in Roma Carlo V da Paolo III, trattò ancora degli affari Estensi, senza alcuna couclusione, solo ciò avendo luogo nel 1539, previo compensi; laonde quando nel 1543 il Papa si portò a Busseto, passò per Modena e per Reggio trattato a spese del duca, dal quale si recò a Ferrara sontuosamente ricevuto e festeggiato; e nel ritorno da Busseto, Paolo III fu pure servito regiamente negli stati ducali. Nel 1548 Ercole II ampliò il circuito di Modena, la quale avendo quattro borghi corrispondenti alle sue porte principali, popolati con chiese, monasteri e palazzi, muniti di mura e fosse, in caso d'assedio potevano grandemente nuocere alla città. Con indulto pontificio pei luoghi sacri, il duca demolì i borghi, onde gli abitanti passarono a Modena, e diverse famiglie a Bologna. In compenso ingrandì la città con nuovo circondario, e molti edifizi, chiese e monasteri. Ercole II seguì sempre le parti di Carlo V sino alla famosa sua abdicazione; poi si diede ai francesi contro la Spagna, ma fu presto obbligato ad una pace umiliante il 22 aprile 1558, terminando i suoi giorni nel 1559. Alfonso II principe ereditario gli successe. Sotto di lui insorsero guerre coi lucchesi pei confini della Garfagnana, che nel 1579 sedò Gregorio XIII. Vedendosi Alfonso Il senza prole, cominciò seriamente a pensare sulla scelta del successore, essendo ristrette le investiture pontificie pel ducato di Ferrara ai soli suoi discendenti legittimi e naturali. Rimanevano due linee Estensi, quella cioè di Sigismondo di Nicolò III, che fu detta dei marchesi di s. Martino in Rio, e quella di Alfonso nato da Alfonso 1, ch'ebbe pure Alfonsino altro figlio, ambedue naturali di quel duca e della bellissima Laura Eustochia. Di questa seconda linea Alfonso ebbe dal padre Montecchio castello del Reggiano, capoluogo di cantone, presso la riva destra della Lenza; ed Alfonsino Castel Nuovo fra Reggio e Brescello, detto Castel Novo di sotto, cantone di Brescello sul canale del suo nome. Questi due figli si dicono legittimati al modo espresso a FERRARA, e dal Muratori nelle Antichità Estensi, lo che venendo impugnato per la successione del Ferrarese, ne fu conseguenza lunga e strepitosa scritturazione pro e contra. Alfonso marchese di Montecchio venne in fama per valore militare, e nel 1587 lasciò due figli d. Cesare e d. Alessandro, nati dalla consorte d. Giulia della Rovere. figlia del duca d'Urbino; Alfonso Il designò per erede de'suoi stati il cugino d. Cesare, che sposando Virginia de Medici sorella del granduca di Toscana, n' ebbe sei figli, e fece premure alla santa Sede perchè l'altro cugino d. Alessandro fosse creato cardinale. Per quanto Alfonso II facesse onde i Papi riconoscessero d. Cesare successore suo anche nel ducato di Ferrara, non potè conseguirlo, contrariato dai potenti protettori del marchese di s. Mar-

tino d. Filippo di Sigismondo di Este aspirante alla successione. Intanto d. Cesare sposò le sorelle al principe di Venosa ed a Federico Pico principe di Mirandola, ed Alfonso II lo ammise ai segreti di gabinetto; indi riportò da Ridolfo II il diploma imperiale degli 8 agosto 1594, per l'investiture di Modena, Reggio, Carpi, Este e Rovigo per persona da nominarsi, collo sborso di trecentomila scudi; quindi nel testamento che il duca fece a' 17 luglio 1595 nominò successore ed erede d. Cesare d' Este suo cugino marchese di Montecchio. Nel 1597 Alfonso Il pubblicò formalmente l'erede, e morì a'27 ottobre. Cesare su riconosciuto duca di Ferrara dal popolo, ed inviò il fratello d. Alessandro a prendere in suo nome possesso di Modena e Reggio. Il Papa Clemente VIII, vedendo ricaduto alla santa Sede il ducato di Ferrara, non volle riconoscere Cesare per duca, e gl'intimò partirne; furono inutili le negoziazioni, onde d. Cesare al modo descritto a FERRARA, dopo l'accordo conchiuso col Papa a'28 gennaio 1598, partì co' suoi per Modena, ove mandò l'archivio, la biblioteca, il museo, la metà delle artiglierie, ed i mobili di sua pertinenza. Recandosi Clemente VIII nell'istesso anno a prendere possesso del ducato di Ferrara, in Rimini furono ad osseguiarlo Cesare duca di Modena col fratello d. Alessandro, e li tenne alla sua tavola; dipoi a'3 marzo 1599 Clemente VIII creò cardinale d. Alessandro, e poscia governatore di Tivoli, al quale articolo parleremo della magnifica Villa d'Este tuttora proprietà dei duchi di Modena. Il cardinale A-

lessandro divenne poi vescovo di Reggio, e per lui furono intradotti i teatini in Modena.

Marco Pio signore di Sassuolo, per le sue fellonie contro la casa d'Este, su ucciso in Modena; insorta lite per Sassuolo l'ebbe il duca Cesare, con Formigine e Soliera, collo sborso di duecento quindicimila scudi; indi applicò l'animo alle cose di Modena, Reggio e Carpi. Inoltre il duca Cesare ricevette da Ridolfo II la rinnovazione delle investiture di Modena, Reggio ed altri luoghi che riconosceva dall'impero, ma i lucchesi gli disputarono la Garfagnana, laonde dovette sostenere due guerre nel 1602 e nel 1613, che furono terminate per arbitrio della corte di Spagna, ristabilendo gli antichi confini. Urbano VIII nel 1628 ad istanza del duca concesse a tutti i suoi dominii l'uffizio di s. Contardo Pellegrino d' Este, morto nel 1249 : le lezioni proprie di questo uffizio composte dal can. Pietro Maria Campi piacentino, le avea approvate nel 1600 la congregazione de'riti, a relazione del cardinal Bellarmino. Immensi vantaggi derivarono a Modena colla stabile residenza de' loro principi, che ne accrebbero il lustro con ingrandirla, con edifizi e stabilimenti. Le arti e le scienze fiorirono, la popolazione si aumentò, e lo splendore della magnifica corte Estense cagionò ai modenesi infiniti beni ed onori. Cesare morì agli 11 dicembre 1628, lodato per dolcezza e clemenza, e per l'amore dalla pace che lo rese caro a'suoi suddiți, ma mancante di risolutezza e vi gore negli affari. Alfonso III primogenito gli successe, che avendo nel 1608 sposato Isabella

di Savoia, l'avea perduta nel 1626. Questo principe, di temperamento violento e collerico, faceva temere ai sudditi un governo duro e tirannico; ma tal indole fu cangiata alla morte della moglie che amava con passione, e dopo sei mesi di regno cedè il ducato di Modena e Reggio a'24 luglio 1629 a Francesco I suo primogenito, provvide d'appannaggio gli altri quattro figli, e si ritirò in un convento del Tirolo, col nome di fra Gio. Battista da Modena. Ivi col suo amore per la contemplazione e per la penitenza fece stupire tutti, morendo santamente nel 1644. Quando giunse l'ultimo istante, si mostrò tranquillo, pieno di gioia, umiltà e rassegnazione, ed infiammato di un desiderio sì ardente di riunirsi a Dio, e di avvampante carità, che le stesse persone mondane lo invidiarono, e riguardarono per un nulla il sagrifizio da lui fatto. Il duca Francesco I abbracciò nel principio del suo regno gl'interessi della monarchia spagnuola, e quantunque avesse sposato nel 1631 Maria Farnese sorella di Odoardo duca di Parma e Piacenza, fece nel 1635 la guerra ad esso per compiacere il re di Spagna. Questi per compenso cedè al duca di Modena il principato di Correggio nel 1636. Nel 1639 trovandosi Francesco I armato per la guerra che ardeva tra il cogñato e Urbano VIII, gli venne desiderio di conquistar Ferrara; ma il legato pontificio ne deluse le mire di un colpo di mano, e il duca affacciò con scritture altre pretensioni. Il Papa domandò il passaggio di sue milizie per occupare Parma e Piacenza, onde fargli conoscere che non solo poteva difendere Ferrara, ma anche aggredire, ed ebbero luogo alcune invasioni del territorio modenese, perchè il duca con denaro e truppe spalleggiava il Farnese. Inoltre Urbano VIII fortificò i confini e prese altre provvidenze, sebbene nel dicembre 1641 creò cardinale Rinaldo d'Este il fratello, ad istanza dell'imperatore; fu vescovo di Reggio, e morendo nel 1672 fu sepolto nella chiesa de'cappuccini. Nel 1644 fu conchiusa la pace tra Urbano VIII e il duca Odoardo Farnese in Venezia, sottoscrivendola pel duca di Modena il marchese Tassoni, laonde i forti eretti dai papalini, dai veneti e dal duca di Modena ne'confini, si dovettero distruggere, tranne Forte Urbano dal Papa ristabilito, e posto tra Bologna e Modena, di cui facemmo cenno a Milizia Pontificia. In seguito Francesco I cessò di tenere le parti della casa d'Austria per farsi partigiano della Francia, per cui quando il fratello cardinal Rinaldo richiese a Ferdinando III la protezione dell'impero presso la santa Sede, n'ebbe ripulsa, ed ottenne in vece quella di Francia, come dicemmo nel vol. XXXVI, p. 15 del Dizionario, ove riportammo la gravissima vertenza tra il cardinale e l'ambasciatore di Spagna, troncata da Innocenzo X. Malgrado alle avversità cui soggiacque Francesco I nel 1640 per mostrarsi contrario alle due case d'Austria, restò fedele ai francesi sino al termine di sua vita, passando nel 1654 a terze nozze con d. Lucrezia figlia di d. Taddeo Barberini pronipote d'Urbano VIII, cui Innocenzo X fece magnifici doni, insieme alla rosa d'oro benedetta. Il duca quindi fece sposare nel 1655 a suo figlio Alfonso IV la contessa Laura Martinozzi di Fano, nipote del celebre cardinal Mazzarini, onnipotente nella corte di Francia, e si dichiarò apertamente nella guerra tra quella potenza e casa d'Austria alleato della prima e della casa di Savoia. Creato generalissimo degli eserciti francesi in Italia, prese Valenza agli spagnuoli nel 1656, e Mortara nel 1658. Devastò il ducato di Mantova ed il Milanese, e salì in riputazione di buon capitano; in pari tempo si fece amáre da' suoi sudditi, e sviluppò per l'amministrazione come per la guerra talenti che per lungo tempo erano rimasti occulti. Morì a' 14. ottobre 1658 in conseguenza della malattia contratta all'assedio di Mortara, d'anni 48, lasciando tre figli, il cui primogenito Alfonso IV

gli successe.

Ereditò il duca anche il comando degli eserciti francesi in Italia, ma quando il cardinal Mazzarini previde vicina la pace tra la Francia e la Spagna, consigliò segretamente Alfonso IV di trattarla pel primo. Il duca obbedì e sottoscrisse a' 4 marzo 1659 una pace particolare colla Spagna, che fu confermata dal trattato de' Pirenei del 7 novembre, nella quale s'innestarono le pretese del duca sulle valli di Comacchio (Vedi), indi nel 1660 accadde in Roma grave trambusto, in cui vi fu compromesso il cardinal Rinaldo ed i nipoti di Alessandro VII, cioè de'birri e corsi contro l'ambasciatore di Francia (Vedi). Il fratello del duca, Almerico d'Este, cui il cardinal Mazzarini destinava sua nipote la famosa Ortensia Mancini, e l'eredità delle immense sue ricchezze, fu rapito a

Paro da una malattia nel 1660. mentre faceva la guerra a' turchi. Alfonso IV non gli sopravvisse due anni, e morì a' 16 luglio 1662 di anni 28 di gotta, lasciando due figli, Francesco II che gli successe, e Maria Beatrice poi sposa di Giacomo II re d'Inghilterra. La sorella del defunto, principessa Eleonora, chiarita delle vanità del mondo, nel 1674 si fece monaca in Modena nel monastero delle carmelitane scalze, poco prima fabbricato dall'insigne pietà di d. Matilde Bentivoglio; prese il nome di suor Maria Francesca, e poi nel 1689 fondò in Reggio un monastero dell'ordine suo, morendo in Modena nel 1722 'in odore tale di santità che ne fu formato processo. Francesco Il rimase sino al 1676 sotto la tutela e reggenza di sua madre Laura Martinozzi, il cui governo saggio e mite la fece prediligere dai suoi popoli. Dimostrò un animo più che virile, assunse ministri capaci e leali, e informò alla religione e alla bontà de' costumi il figlio. Questa principessa fu sul punto di rompere guerra alla duchessa reggente di Mantova per assicurare i suoi diritti sopra alcune isole del Po, tra i due stati, ma solo ebbero luogo alcune energiche dimostrazioni. Nella pace di Pisa del 1664 si fecero diversi accordi tra il duca e Alessandro VII su Comacchio, riportati all'articolo FERRARA, tra'quali la camera apostolica cedè in Roma un palazzo al duca, e assunse il monte Estense formato a carico de'duchi di Modena. La duchessa edificò basiliche, palazzi, baluardi. Tra le istituzioni religiose la più celebre si fu il monastero della Visitazione da lei fondato alle Salesiane nel 1670, e dotato largamente, e

l'erezione del non meno sontuoso tempio di s. Francesco di Sales, ove fu solita raccogliersi in fervorose orazioni per implorar pace all'anima del marito, e prosperità al figliuolo. Essendo in Modena fierissime discordie tra la nobiltà e il popolo, la duchessa ripurgò la città e lo stato d'ogni feccia d'uomini; infrenò pure la prepotenza de'feudatari che straziavano i vassalli, per cui tra le lodi che giustamente gli furono tributate, venne tacciata di indole troppo fiera e inesorabile in chi avesse osato offendere la maestà del governo, o la suprema autorità, di cui fu gelosa custode. Francesco II non volendo più riconoscere la reggenza della madre, questa si ritirò in Roma per vivervi ritirata e quieta a' 19 luglio 1687. Tra le opere di pietà ivi esercitate nomineremo la scuola fondata da lei per le fanciulle nel monastero delle Orsoline coll'approvazione d'Innocenzo XI, e tutt' ora esistente: questo Papa la chiamò in un breve, idea delle cristiane eroine, e il predecessore Clemente X, specchio delle principesse divote. Il duca Francesco II visitò in Roma la madre prima della di lei morte, e poscia onorò con titolo di duca e benesicò i Martinozzi suoi parenti, ed altrettanto fecero la suddetta regina d'Inghilterra e Giacomo III; ed estintasi l'illustre famiglia in Fano nel 1756, successe per testamento la nobilissima de' conti di Montevecchio di s. Croce, sì nei titoli che nei beni, in un al bellissimo palazzo Martinozzi in Fano. Il duca Francesco II di temperamento debole e malaticcio, che gl'impediva applicarsi agli affari, uscito che fu di tutela dalla madre affidò la sua autorità pressochè intera a

suo fratello naturale d. Cesare, il quale per tenerlo meglio nella sua dipendenza, lo trattenne lungo tempo dall'ammogliarsi: alla fine Francesco II nel 1692 sposò Margherita Farnese figlia di Ranuccio II duca di Parma, e morì senza prole a' 6 settembre 1694.

Per l'estinzione del ramo primogenito della famiglia Esteuse, fu chiamato al trono ducale di Modena il cardinal Rinaldo d'Este dell'ordine de'diaconi, zio del defunto, che coll'autorità del Cardella chiamammo alla sua biografia fratello di Francesco II, e con quella del Novaes, nipote dell'altro cardinale di tal nome, e cognato di Giacomo II re d' Inghilterra; ma piuttosto sembraci fratello di Alfonso IV, e figlio di Francesco I e di Lucrezia Barberini, come lo afferma il Muratori, il quale dice che Innocenzo XI gli mandò la berretta rossa in Modena pel marchese Pietro Isimbardi. Il cardinale non essendo iniziato negli ordini sacri, rinunziò la sacra porpora, sposando poscia Carlotta Felicita di Brunswick figlia del duca d'Annover; in tal modo i due rami della casa d'Este, separati sino dal 1070, furono riuniti per tal matrimonio. Avendo poi Amalia Guglielmina sorella della duchessa sposato in Modena per procura Giuseppe I re de'romani, Innocenzo XII spedì a Modena per legato il cardinal Jacopo Boncompagni arcivescovo di Bologna, per presentarle la rosa d'oro benedetta ed altri cospicui doni. Il duca Rinaldo che celebrò lo sposalizio entrò nell'alleanza della casa d'Austria durante la guerra della successione di Spagna; ma ben tosto tutti i suoi stati vennero invasi dai francesi, ed egli riparò a

Bologna per attendere l'esito d'una guerra alla quale non prendeva parte. Nel 1703 Clemente XI, neutrale a tal guerra, s'interpose a favore del duca Rinaldo con Luigi XIV re di Francia, e con Filippo V re di Spagna, con qualche successo, benchè poi ebbe motivi di lagnarsi di Rinaldo. Nel 1704 il duca si portò in Roma sotto il nome di conte di Sassuolo, distinta terra del ducato modenese, ceduta da Ercole I alla famiglia Pio in compenso d'una parte della contea di Carpi, mentre il castello da Francesco I era stato ridotto a maestoso palazzo con giardini. (Nel 1784 fu stampata la Sposizione delle pitture in muro del ducale palazzo di Sassuolo, villa de principi Estensi di Modena). Rinaldo fu alloggiato nel palazzo Barberini, e questa casa s'interpose col Papa per le disserenze da qualche tempo insorte tra loro. In seguito Clemente XI ammise il duca più volte alla sua udienza, e questi partì da Roma soddisfatto.

Modena ch'era stata presa nel 1702 pel re di Spagna dai francesi, questi dovettero abbandonarla nel novembre 1706 per le forze imperiali che vi ristabilirono il duca, il quale acquistò poi il ducato di Mirandola, L'imperatore tentò fargli restituire da Clemente XI la contea di Comacchio, per le ragioni delle investiture imperiali che aveano gli Estensi, anzi il duca Rinaldo giudicò propizia l'occasione per riacquistare ancora il ducato di Ferrara, e persuase il cognato Giuseppe I ad impadronirsi di Comacchio e suo contado, ciò che si effettuò a tenore de' racconti fatti altrove, massimamente a quell'articolo, ed a quello di FERRANA. Cle-

mente XI si vide costretto a sostenere le ragioni della camera apostolica, colle armi e colla penna: tutto si accomodò con trattati, ma Comacchio restò in deposito agl'imperiali, con poca soddisfazione del duca di Modena. Non potendosi differire dagl'imperiali la restituzione di Comacchio e suo territorio alla santa Sede, per le rimostranze fatte pure da Innocenzo XIII e Benedetto XIII, a questo nel 1725 ne ordinò la restituzione Carlo VI. dichiarando però di non intendere pregiudicare il duca di Modena, per le ragioni che potesse avervi. Una nuova guerra avendo ricondotto nel 1734gli eserciti francesi in Italia per regolare la successione Farnese al ducato di Parma e Piacenza, e ristabilire il regno di Napoli, reputandosi il duca favorevole all'imperatore, gli stati di Modena e Reggio furono con loro danno di nuovo occupati dai francesi per capitolazione nel mesedi luglio, ed il duca colla sua famiglia tornò per due anni al suo asilo di Bologna. Rientrato nella sua capitale nel maggio 1736, vi morì a'26 ottobre 1737 d'anni 82. È da notarsi tra le altre sue belle azioni la fondazione dell'ospizio dei poveri d'ambo i sessi, ch'ebbe origine nel 1605. Essendo vacata la contea di Novellara e Bagnolo, l'imperatore Carlo VI, in contemplazione delle sue benemerenze, gliene diè l'investitura gratuitamente. Suo figlio Francesco III gli successe, la di cui nascita, tra le altre feste, era stata celebrata con un insigne carosello di armeggiamento a cavallo : delle sue tre figlie una sola era stata maritata, ed era vedova del defunto duca di Parma. Francesco III avea sposato Carlotta Aglae figlia del duca d' Orleans

Filippo, e ne avea avuto già due figli e quattro figlie. Era a Vienna quando morì il padre, ed avea fatta una campagna contro i turchi. Appena tornato in Modena si sforzò di ristabilire le finanze dello stato, rovinate dalle precedenti guerre, di cui la Lombardia era stata il teatro, e fece nel 1741 sposare a suo figlio Ercole III Rinaldo, Maria Teresa Cibo duchessa di Massa e Carrara, estendendo per tale parentela gli stati della casa d' Este fino al mare Mediterraneo. Maria Teresa era primogenita di Alderano Cibo duca di Massa e principe di Carrara, e di Ricciarda Gonzaga figlia di Camillo III conte di Novellara e Bagnolo: una delle due sue sorelle, Marianna Metilde Cibo Malaspina, nel 1648 sposò il principe d. Orazio Albani pronipote di Clemente XI.

La guerra che poco dopo si accese in Europa contro Maria Teresa d'Austria, per la successione austriaca, espose lo stato di Modena a nuovi guasti; la capitale fu occupata nel giugno 1747 dai savojardi, ed il sovrano venne obbligato allontanarsene. Francesco III accettò il comando degli eserciti spagnuoli in Italia; fece con essi valorosamente la guerra nello stato pontificio, nel regno di Napoli, nel Milanese, nella Liguria, e nel Piemonte; ma frattanto i suoi stati vennero occupati dagli eserciti, o da quelli del re di Sardegna; e quando vi rientrò in virtù del trattato d'Aquisgrana nel 1748, li trovò rovinati, impoveriti e spopolati pel lungo soggiorno de'nemici, e per le frequenti contribuzioni che imposero. Nel 1752 Francesco III conchiuse un trattato coll'imperatrice Maria Teresa d'Au-

stria come duchessa di Mantova, in cui si convenne che le isole del Po, dove questo fiume forma confine fra i due stati, dovessero appartenere a quella delle due sovranità, al continente della quale si trovassero di tempo in tempo più vicine in conseguenza delle variazioni del corso del fiume : verificatasi tale circostanza di fatto nel 1847, le due isole di s. Simeone e Vialardi furono aggregate al territorio di Mantova. Nel 1758 il duca fu fatto governatore di Milano, con Carlo conte di Firmian per ministro plenipotenziario. Tra i beni allodiali che gli Estensi possedevano nel Ferrarese, in primo luogo figurava la Mesola, ma Francesco Ili la vendette a Francesco I imperatore nel 1759, il quale v'innalzò coll'imperatrice sua moglie Maria Teresa magnifica chiesa, la quale per la sua bellezza e architettura è la meraviglia de' forastieri, compita poi e perfezionata da Pio VI quando acquistò la Mesola: di tutto parlammo nel vol. XXIV, p. 44 e 163 del Dizionario. Nel 1768 il duca di Modena incominciò a far segreti preparativi per tentar la ricupera di Ferrara, ma Clemente XIII ne accrebbe i presidii, e col mezzo di detta imperatrice fece cangiar pensiero a Francesco III. Con questi il Papa si querelò colla lettera Jam diu filius, de' 24 settembre, presso il Guerra, Epit. Bull. t. II, p. 397, perchè in un suo editto de'7 giugno avea infamato il capo della Chiesa per non avergli approvato alcuni dazi imposti agli ecclesiastici de'suoi stati, sopprimendo ancora alcuni conventi senza la pontificia facoltà. Domandò quindi il duca tale licenza, coll' esempio della bolla Instaurandae

d'Innocenzo X, in cui si ordinò nel 1652 la soppressione di alcuni piccoli conventi, ma non gli fu accordata pel modo dell'inchiesta. Variata che fu, si accordò al duca la concessione, in vigore della quale nel ducato di Modena vennero soppresse alcune case religiose, compresa la celebre abbazia di Nonantola de'monaci cisterciensi. Francesco III meritò alcuna gloria per la protezione che accordò si letterati, fra' quali Muratori e Tiraboschi sommi nell'italiana erudizione, tuttavolta si taccia d'aver arrestato la prosperità rinascente de' suoi stati per la gravezza delle contribuzioni che impose, e pel cattivo sistema di sue finanze. Morì d'anni 82 a' 23 febbraio 1780.

Ercole III Rinaldo suo figlio gli successe in età avanzata; e dal suo matrimonio con la duchessa di Massa non avea avuto che la sola figlia Maria Beatrice, che a' 14 ottobre 1771 erasi sposata all'arciduca Ferdinando d'Austria, eletto in quella occasione governatore e capitano generale de'ducati di Milano e di Mantova, dalla sua madre Maria Teresa di cui era terzogenito. Ercole III ammassò tesori considerabili, ma tal gusto d'accumulare alienò l'animo de' sudditi. e forse li dispose a desiderare una rivoluzione, sebbene non mancasse di erigere magnifici edifizi, utili opere e benefici stabilimenti, I francesi profittarono del malcontento con macchinazioni, laonde il duca Ercole III agli 8 maggio 1796 comparve in Ferrara, avendo inviato il suo tesoro pel Po a Venezia, ove si pose in salvo, giacchè i commissari francesi in Reggio ed/in Modena aveano intimato una contribuzione a que'popoli. Frattanto il 25 agosto 1706 il popolo di Reggio operò un primo movimento insurrezionale, che il debole e mal animato presidio non fu in istato di reprimere, e si compose un reggimento temporaneo con forma repubblicana. Egual tentativo si cercò di operare in Modena, ma i soldati poterono sostenere il nome ducale: questo avvenimento ravvivò le speranze di Ercole III. Ma il general Bonaparte non tardò a trar partito dal turbamento, e dichiarando di prendere sotto la sua protezione e delle armi francesi gli abitanti degli stati Estensi, ne invase i dominii e la capitale, ove si recò personalmente a rovesciare il trono ducale, nel qual trambusto la bella statua equestre dell' esule sovrano fu dalla plehe abbattuta, Quindi appresso i congressi, di Modena dei 16 ottobre, e de'27 dicembre 1796 di Reggio, si organizzò la repubblica Cispadana, della quale i paesi del Modenese secero parte, incorporati poscia alla Cisalpina.

Nel 1799 il detronizzato Pio VI venendo condotto prigione in Francia, avendo pernottato a Bologna il 31 marzo, procedette per Modena mal ricevuto, al modo che narra il Baldassarri, Relazione de'patimenti di Pio VI, t. II, p. 28 e seg., e dovette smontare dopo mezzodi al grande albergo presso la porta della città venendo da Bologna, cioè di peso fu levato dalla carrozza, e portato a braccia d'uomini nella sua stanza. Ivi il modenese cardinal Livizzani avea fatto apparecchiare l'occorrente pel Papa e famiglia; e venue ad osseguiare l'infelice sovrano, facendo altrettanto il vescovo di Modena Cortese che gli baciò la mano piangendo. Il cardinale era vestito di corto da prete, senza calze e berret-

tino rosso, per divieto della municipalità. Mentre il Pontefice doriniva, dagli urli svegliatosi, ne restò turbatissimo: ma alcuni buoni modenesi assicurarono subito che il tumulto proveniva da cosa teatrale. Monsignor d'Este vescovo di Reggio avea preparato il suo episcopio per ricevervi il santo Padre: ma temendosi in quella città cattiva accoglienza dai fanatici repubblicani, il Papa uscì di buon' ora da Modena il primo di aprile alla volta di Parma, con pioggia forte. Il vescovo di Reggio, si fece trovare nella cospicua sua pieve di Modelona, supplicando il Papa di oporare quella canonica e ristorarsi ; l'invito fu accettato, l'accoglienza non poteva essere più cordiale e riverente, e Pio VI dopo due ore di grato riposo e rifocillamento, benedetto il popolo, proseguì il viaggio sempre piovendo. Nello stesso anno 1799 l' esercito francese di Macdonald reduce da Napoli, sboccò nella Lunigiana Toscana nella Val di Taro per battere i corpi austriaci di Hohenzollern e Klenau, e dopo le scaramuccie del 10 e 11 maggio, avvenne nel 12 giugno la sanguinosa battaglia del Panaro, ove il primo de' due generali tedeschi restò interamente sconfitto, e tulto sarebbe stato per gli alleati perduto, se non avesse il secondo sostenuto con rara intrepidezza la lotta perigliosa. Gli emigrati francesi, denominati i cacciatori di Bussy, circondati per ogni banda dai repubblicani, in numero di cinquanta con disperato sforze vollero aprirsi un varco, fecero prodigi di valore, e giunsero a ferire lo stesso generale Macdonald colto alla sprovvista, ma soli sette di quel numero giunsero vivi ai primi posti austriaci della Mirandola,

Avendo gli austro-russi occupato Modena e Reggio, cacciandone i galli cisalpini, dopo la battaglia di Marengo, de' 14 giugno 1800, i francesi ricuperarono questi dominii. Ercole III era stato spogliato dei suoi stati pel trattato di Campoformio de' 17 ottobre 1797; ma per quello di Luneville degli 8 febbraio 1801, la Brisgovia e l' Ortenau furono promessi dall' Austria al duca in compenso, secondo il precedente trattato. La Brisgovia o Brisgau è un antico territorio di Germania, nella parte meridionale della Svevia, fra la foresta Nera ed il Reno, con Friburgo (Vedi) per capitale, e prima lo era Brisacco, comprendendo Limburgo ove nacque il progenitore della casa d'Austria Rodolfo d'Absburgo. Paese fertile che con titolo di langraviato appartenne ai primi duchi di Zähringen, indi ai conti di Hochberg, e poi ai conti di Fürstemberg. Ugo nel 1367 la vendè ad Alberto e Leopoldo duchi d'Austria. Ceduta a Ercole III, pel trattato di Presburgo de'26 dicembre 1805 fu annessa al granducato di Baden, e soffrì varie divisioni. L'Ortenau, un tempo Mortenau, fertile paese di Germania nell'antico circolo di Svevia, fra il Reno e la Selva Nera, l'Uffgau e la Brisgovia. Separato in cantoni e baliaggi, era diviso fra l'imperatore, i margravi di Baden, i principi di Fürstemberg ed i conti di Leyen. Dopo aver fatto parte alle indennizzazioni accordate al duca di Modena, fu poi compreso nel ducato di Baden: Ortenberg era il capoluogo della parte posseduta dall'imperatore, con castello poi rovinato, ed Offenburg è la città capitale del presente circolo Kintzig.

Intanto i dominii Estensi formarono

parte delle repubbliche Cisalpina e Italiana, e formato il regno italico, cogli stati ducali si formarono i due dipartimenti del Panaro e del Crostolo. Ercole III morì nel 1799 in Trieste, prima di godere della sovranità di Brisgovia; ne divenne però duca il genero Ferdinando arciduca d' Austria, zio dell' imperator Francesco I, morto a'24 dicembre 1806. La vedova Maria Beatrice d'Este, dopo la rovina di sua famiglia si ritirò a Vienna, ove la figlia Maria Luisa Beatrice sposò il detto imperatore suo cugino, e morì ai 7 aprile 1816. Altri figli di Ferdinando e Beatrice Vittoria furono: Maria Teresa regina di Sardegna; l' arciduchessa Maria Leopoldina maritata all'elettore palatino; Francesco IV poi duca di Modena; Ferdinando arciduca feld-maresciallo di Austria, proprietario del reggimento d'ussari n. 3 e del reggimento imperiale russo d'Isum, già governatore civile e militare di Galizia e Lodomiria: e Massimiliano arciduca generale d'artiglieria d'Austria, proprietario del reggimento d'infanteria n. 4, e gran maestro dell'ordine Teutonico nell'impero d'Austria. Maritatosi Francesco IV nel 1812 a Maria Beatrice figlia di Vittorio Emanuele re di Sardegna, nacquero l'arciduchessa Maria Teresa; Francesco V regnante duca di Modena, che nel 1842 si sposò alla duchessa Aldegonda regnante, figlia dell'odierno re di Baviera; Ferdinando arciduca, maggiore generale al servizio dell'Austria, brigadiere d'artiglieria, proprietario del reggimento d'infanteria n.º 26 ed ancora del battaglione de cacciatori del Frignano; e l'arciduchessa Maria Beatrice.

Riprendendo la cronologica nar-

razione, allorchè Pio VII si recò nel 1804 a Parigi, onorò di sua presenza Modena: a Pieve, Pelago o Pievelago fu ossequiato dal marchese Stampa di Soncino prefetto del palazzo, a Paullo da monsignor Cortese vescovo di Modena e dal conte Giuliano Marchisio deputato del Panaro. A' o novembre entrò in Modena, incontrato un miglio 'avanti dalle autorità, da immenso popolo, al suono delle campane, tra le salve dell'artiglieria e gli evviva, scortato da usseri modenesi. Nel duomo ricevè la benedizione col ss. Sagramento; nell'episcopio desinò e poi ammise al bacio del piede, partendo per Reggio alle due pomeridiane, recandosi a pernottare a Parma. Reduce da Parigi nel 1805, Pio VII a' 3 maggio da Reggio ritornò a Modena, incontrato lunge un miglio dalla primaria nobiltà, dalle autorità, avendo guarnito la truppa tutte le strade sino all'episcopio ov'era preparato l'alloggio. Il Papa ricevè nella cattedrale dal vescovo Cortese la benedizione col ss. Sagramento, indi salì al suo appartamento, osseguiato dal popolo modenese in modo inesprimibile. Nelle due sere che vi restò la città fu illuminata magnificamente. La mattina seguente celebrò messa alla cattedrale, benedì solennemente il popolo dalla · loggia dell'episcopio, indi ammise al bacio del piede le dame. Domenica 5 maggio dopo aver celebrata e ascoltata la messa, Pio VII partì da Modena verso le 8 antimeridiane. corteggiato dalle autorità, ed acclamato da tutti, pernottando a Loiano nel casino Massa, dirigendosi nella seguente mattina per Firenze. Tanto si legge nei numeri q2 e 30 dei Diari di Roma del 1804 e 1805.

Distrutta nei primi del 1814 la potenza di Napoleone, gli ecclesiastici ed i sudditi degli stati romani, esiliati e deportati per la fedeltà al loro sovrano e alla Chiesa, si accinsero a ritornare in Roma ed altri dominii pontificii. Pel loro passaggio per Modena ivi si formò una società, onde procurar loro alloggio, mantenimento, elemosine per la messa, soccorsi di medici e chirurghi, e carrozze sino a Bologna. Questa generosa pietà de'modenesi, esercitata da essi con commovente gara, la storia ha registrato con parole di edificazione e d'indelebile gratitudine. Il re di Napoli Murat occupò gli stati Estensi in nome dei collegati colle truppe napoletane, alle quali successero le austriache, sotto il governamento del conte Stubenberg pel duca Francesco IV. Il ducato di Massa-Carrara che Napoleone aveva eretto nel 1806 in feudo imperiale, coll'assegnarne la amministrazione governativa (per la quale fu riunito a quella della Garfagnana tranne Barga) alla principessa di Lucca di lui sorella, ritornò a casa d' Este, prendendone possesso per l'arciduchessa Maria Beatrice il conte Ceccopieri ne' primi di maggio 1814; quindi l'arciduchessa sostenne nel congresso di Vienna i diritti di sua famiglia, ed acconsentì che il ducato di Modena si dasse all'arciduca Francesco IV suo figlio. Laonde dopo l'abolizione del regno italico, per atti di quel congresso a' o giugno 1815 fu restituito all'arciduchessa il ducato di Massa-Carrara, e coll' articolo 98 riconosciuto in duca di Modena Francesco IV, ed erede dell'altro ducato che poi conseguì quando colla morte dell'arciduchessa si estinse la celebre e nobilissima prosapia Estense. Fu inoltre convenuto che quando i principi regnanti di Lucca ricupereranno il ducato di Parma, quello di Lucca sarà incorporato alla Toscana, salvo alcuni distretti che si aggiungeranno al ducato di Modena, al quale da ultimo fu ceduto il territorio di Castiglione in Garfagnana, circondato dagli stati Estensi.

Restituendosi Pio VII nel 1814 alla sua sede, passò negli ultimi di marzo per Modena, ed ornate le strade di tappezzerie e di fiori, i modenesi ne guidarono la carrozza alla cattedrale ove fu cantato il Te Deum. Il vescovo Cortese l'ebbe ospite nell' episcopio diversi giorni, dal cui balcone il Papa spesso benedì il popolo, e poscia seguitò il viaggio per Bologna, ove giunse a' 31 marzo. Il ritorno poi del duca Francesco IV in Modena fu un vero trionfo, perchè i figliuoli riacquistarono il padre, ed uno de' più illuminati, religiosi e benefici sovrani. Nel 1815 Pio VII partì da Roma, quando il re Murat domandava il passaggio delle sue truppe, e si recò a Genova ed a Torino. Di ritorno da quest'ultima capitale, giunse a Modena a'24 maggio, alloggiato nel palazzo ducale splendidamente, e nel dì seguente intervenne alla solenne processione del Corpus Domini, incedendo con torcia, presso il Venerabile portato dal vescovo Cortese, in mezzo ai cardinali Litta e Pacca. Questo cardinale nella Relazione di tal viaggio a p. 120 descrive così il soggiorno del Papa in Modena. " Nella festa del Corpus Domini il Papa ch'era giunto a Modena il giorno innanzi, intervenne alla solenne processione del Corpus Domini, andando a piedi dietro il Venerabile,

seguito dal duca Francesco IV e dalla duchessa sua moglie con tutta la corte. Que' pii ed amabili sovrani, dopo essere rientrati nella chiesa colla processione, prevennero il santo Padre nel ritorno al palazzo ducale, e trovatisi a'piedi delle scale vollero essi stessi aprire lo sportello della carrozza, e accompagnare sua Santità all'appartamento ove dimorava. Nel breve soggiorno fatto in quella città diedero quei principi al Papa tutti gli attestati di venerazione, di rispetto e di filiale affezione. Io ebbi in quella circostanza la sorte di abboccarmi col duca, e sentii dalla sua bocca savissimi discorsi sulla condotta politica da tenersi in que'difficili tempi da tutti i sovrani d'Italia, che mi fecero concepire alto concetto della sua augusta persona, e fin d'allora previdi che sarebbe egli stato quel gran principe, cui ora l'Italia applaude ed ammira nel governo de' fortunati suoi dominii. Nell' ottava della festa era il Papa a Firenze". Pio VII a'27 maggio partì da Modena, pernottò in Pistoia, e passò a Firenze.

Francesco IV, principe potente per accorgimento e per fortezza di animo, modello de' principi saggi e religiosi, padre benefico e vigilante de' suoi popoli, la storia ne registrerà le gesta a caratteri indelebili siccome ministra imparziale della verità. Questa per quanto vogliasi oscurare per l'influenza d'interessati pregiudizi, più presto o più tardi trova immancabilmenta la via per giungere alla pubblica luce, e si presenta ne' suoi veri colori all'estimazione dei giusti e disappassionati, con iscorno e confusione de'maligni detrattori. Lasciando dunque ad altre penne tal gloMOD

314

ria, solo per debito di profonda gratitudine per essersi degnato graziosamente accettare la dedica di questo mio Dizionario con porlo sotto i suoi validissimi auspicii, ciò che vanto a mio grand'onore e confusione; ed eziandio per indispensabile omaggio alle sue rare virtù e sublimi qualità, accennerò brevemente le cose principali che distinsero un principe, che più vasto impero meritava onde felicitarne i fortunati sudditi, poichè fu più padre che sovrano. Francesco IV dopo le severe lezioni avute alla scuola delle avversità durante il dominio Napoleonico, al ristabilimento della pace generale assunse il governo de' suoi stati. Dopo aver regolate tutte le materie concernenti il buon governo del suo popolo con saggie e provvide leggi o disposizioni, egli rivolse le sue prime cure al ripristinamento delle comunità religiose, e a ridonare al divin culto la maggior parte delle chiese convertite ad uso profano, restaurandole a proprie spese. Laonde ben presto ne' suoi dominii si videro monasteri e conventi d'ambo i sessi degli ordini di s. Benedetto, di s. Ignazio, di s. Francesco d'Asisi, di s. Domenico, di s. Francesco di Sales, di s. Vincenzo de Paoli, e di s. Alfonso de Liguori: quindi i monasteri di monache si occuparono nell'educazione delle giovinette, essendo una delle principali sollecitudini del duca la religiosa e morale educazione. A tale effetto riaprì i collegi de' gesuiti a Modena e in Reggio, e due case di educazione dai medesimi dirette; e perchè a Modena non era capace che di ottanta convittori, fece fabbricar dalle fondamenta il magnifico collegio convitto di s. Chiara di suo privato peculio, col quale mantenne molti convittori della classe media. Nel convitto però di Reggio si ammettono nobili degli stati Estensi e forastieri. A Massa Ducale fu aperto altro collegio di gesuiti: e nel collegio de' nobili di Modena parecchi alunni furono mantenuti dalla munificenza di Francesco IV. Qui noteremo che negli stati Estensi sonovi parecchi convitti per gli studenti di legge, medicina e matematica, e seminari vescovili; che in Modena evvi l'accademia de' paggi pei giovani nobili atti al servigio pubblico e del sovrano, ed una celebre scuola di matematica, i quali due stabilimenti, sono sotto la protezione dell'arciduca Massimiliano, il quale insieme col fratello arciduca Ferdinando, ha speso grandi somme per molti pubblici stabilimenti degli stati di Modena, come di quelli dell'Austria: questi due principi, degni germani di Francesco IV, in diversi tempi resero grandi servigi alla Chiesa ed allo stato. Nell' eccellente scuola di veterinaria di Modena, con gabinetto o museo zoologico, si vede lo scheletro del destriero cavalcato dall' arciduca Ferdinando lodato, quando alla battaglia d' Ulma, il prode principe colla spada alla mano ed alla testa di alcuni squadroni di cavalleria austriaca, si aprì la strada attraverso le immense forze di Bonaparte che avea del tutto circondate le truppe tedesche.

Fra i pubblici stabilimenti che esistono negli stati Estensi, e che debbono la loro istituzione a Francesco IV, ricorderemo i seguenti appartenenti alle classi di beneficenza e carità. Il bellissimo spedale delle suore di carità in Modena, che furono pure poste in quello di

Reggio aumentato d'una gran sala a spese del duca. La casa di educazione di s. Paolo, ove sono educate e mantennte le zitelle povere e abbandonate. L'istituto delle sordo mute, ove le alunne sono perfettamente istruite. Le pubbliche scuole di carità dirette dalle figlie di Gesù, per le fanciulle delle classi più basse, venendo mantenute di vitto le più povere e abbandonate. L'orfanotrofio di s. Bernardino, i cui fanciulli erano nella più parte educati a spese del duca nelle arti meccaniche ed anco liberali, ed appartengono alla congregazione di s. Filippo Neri, la quale esiste in diversi luoghi de' dominii Estensi. Mantenne Francesco IV poveri operai ne'lavori pubblici, anzi la sua beneficenza si estese pure co'forastieri, avendo periodicamente soccorso portoghesi, spagnuoli, francesi, ec. emigrati da' loro paesi in conseguenza delle ultime rivoluzioni che hanno afflitto l'Europa. A suo conto fece costruire un foro boario, con magnifico e bel portico e vaste sale, pel bestiame cornuto condotto nel mercato settimanale in Modena, di gran vantaggio per l'agricoltura e commercio; altro simile foro boario edificò in Reggio. E qui non è a dire le periodiche limosine e minestre fatte distribuire a' poveri, e le provvidenze prese a prevenire l'oziosità; come le pensioni assegnate a molte famiglie cadute in miseria, distribuendo soccorsi colle sue mani nelle pubbliche udienze de'giovedì e domeniche. Dichiarò perpetuo il monte annonario, dove pel ben essere de'sudditi sono conservati pei tempi di carestia, ne'depositi di diversi capoluoghi degli stati Estensi più di 18,000 sacca di feumento; 2000 di maiz; 8000 di riso; 12,000 di castagne, e 1000 di fagiuoli; i quali magazzini furono comprati di privata moneta del duca per impedire monopolii: da essi ricevono i sudditi senza interesse tutto il grano che chiedono, restituendolo dopo il raccolto: Protesse singolarmente l'agricoltura', e fece immense piantagioni nelle montagne di sua proprietà, per supplire alla mancanza di boschi e combustibili. Diminuì i dazi, e fu largo per tuttociò che riguardò il decoro del culto divino. La sua generosità Francesco IV non la restrinse ai suoi stati: fu munifico colla casa di noviziato de'gesuiti di Verona; nell'Ungheria, a Vienna, a Venezia, e principalmente nelle vicinanze della sua villeggiatura del Catajo nel regno Lombardo - Veneto, molte famiglie riceverono o stabili pensioni, o considerabili carità dalla sua illimitata pietà. Il Catajo o Cattaggio è un villaggio della provincia di Padova, distretto di Battaglia, ov'è celebre il luogo di delizia appartenente già alla famiglia Obizzi, ed oggidì ai duchi di Modena, ridotto da Francesco IV più ameno e sontuoso, degna villeggiatura di qualunque monarca. Le arti liberali e le scienze furono egualmente protette e incoraggite, anco con visitare i pubblici stabilimenti ove sono insegnate, e quando uno studente o un artista di belle speranze e di buona condotta gli era presentato, il principe da mecenate lo mandava, terminati gli studi, a viaggiare nelle principali città d'Europa per meglio perfezionarsi a sue spese. Nel vol. XXIX, p. 288 del Dizionario riportammo il decreto con cui il

duca ammettendo l'ordine gerosolimitano ne'suoi stati fondò due commende, una nella provincia di Modena, l'altra in quella di Reggio.

Francesco IV, principe pieno d'ingegno e di erudizione, dotato d'incomparabile fermezza di carattere, sempre disposto ad atti di magnanima e caritatevole benevolenza, giusto, intrepido, patrono della buona causa e della vera religione, si rese altamente rispettato pe' suoi meriti personali, come per le prerogative dello splendor de'natali. Semplice e frugale godette nella sua veramente patriarcale famiglia un' invidiabile pace e concordia, e restò inconsolabile quando la ben degna archiduchessa sua consorte Maria Beatrice Vittoria morì a' 15 settembre 1840. Questa incomparabile sovrana seppe ispirare agli esemplari suoi figli i sentimenti della più pura e sincera pietà. Francesco IV terminò i suoi giorni in Modena a'21 gennaio 1846, e fu pianto qual propugnacolo della quiete d'Italia. Gli successe il primogenito regnante duca Francesco V, dotato di eccellenti qualità di cuore e di mente, degno figlio di sì glorioso sovrano, sotto i cui auspicii fin dal 1845 venne istituita in Modena una società di incoraggimento per gli artisti dello stato anche domiciliati all' estero. Dipoi a' 7 novembre 1846 l'arciduchessa Maria Teresa sorella del duca, si congiunse in matrimonio col serenissimo real conte di Chambord, ossia il principe Enrico Carlo di Borbone duca di Bordeaux, in favore del quale rinunziarono la corona di Francia Carlo X e il suo figlio Delfino. Indi nel 1847 a'6 febbraio egualmente si celebrò il matrimonio dell'altra sorella del duca, l'arciduchessa Maria Beatrice, col real infante di Spagna di Giovanni di Borbone, fratello del conte di Montemolin, a cui il padre l'infante di Carlos conte di Molino cedette i suoi diritti alla corona di Spagna: il duca regnante festeggiò gli sponsali con eseguire un brillante torneo con alcuni cavalieri, alla presenza del genitore dello sposo e sua reale consorte.

La fede cristiana fu predicata a Modena da s. Dionigi l'Areopagita e suoi discepoli, l'anno 93, o secondo altri da s. Apollinare apostolo di tutta l' Emilia, come riporta l'Ughelli, Italia sacra tomo II, pag. 73; quindi poco dopo fu eretta la sede vescovile suffraganea di Milano, indi, per volere di Valeriano, di Ravenna, da cui la sottrasse Gregorio XIII per sottoporla nel 1582 a Bologna sua patria, quando l'elevò a' 10 dicembre al grado di metropoli, di cui è tuttora suffraganea, ciò che confermò Pio VII nel 1803, nel concordato che conchiuse colle repubbliche italiane. Il primo vescovo di Modena fu Cleto romano di nascita, destinatovi da s. Dionigi verso l'anno 103: consacrò e dedicò al principe degli apostoli s. Pietro un antico tempio di Giove, e morì dopo aver condotto una vita santa e laboriosa. Ignoransi i nomi de'suoi successori fino al 330, nel quale anno governava la chiesa di Modena Dionigi prelato zelantissimo per la gloria di Dio e per la conversione del sue popolo, essendovi ripullulata l'idolatria sotto l'impero di Costante fautore degli ariani. Antonio di lui successore nel 358, ordinò diacono Geminiano, che alcuni scrittori dicono nato in Modena, e precisamente nel castello di Cognento, siccome dotato della più ingenua umiltà e sublimi virtà, esercitato nelle ecclesiastiche discipline, e carissimo ai suoi concittadini. Il novello diacono con zelo servì il vescovo nella predicazione e nel sacro ministero dell'altare. Morto il buon servo di Dio, l'esimio Antonio, convocaronsi clero e popolo per eleggerne il successore, e tutti gli occhi e voti furono rivolti verso di Geminiano, che se ne fuggì a nascondersi ne'boschi di Cadiana: ma scoperto da alcuni pastori, ne fu dato avviso a' modenesi, i quali vi accorsero lieti, e lo ricondussero, benchè ripugnante, alla città, dove fu ricevuto fra mille applausi, Assoggettossi al gran peso dell'episcopato, venne confermato dal sommo Pontefice, e consecrato dall'arcivescovo di Ravenna. Prima cura di Geminiano fu quella di purgare la città dai superstiti avanzi dell'idolatria, e con virtuosa pazienza ne conseguì l'intento; governò la sua chiesa con assidua vigilanza ed esemplarità, e fu il padre de' poveri. Opinano diversi storici, che verso questo tempo accadesse la funesta invasione di Attila re degli unni in Italia, e che movendo quel re verso Modena, gli andasse incontro il vescovo Geminiano, ad implorar la salvezza del suo popolo; e che all'aspra risposta del barbaro Attila, retrocedendo il vescovo, ordinasse che si aprissero le porte della città, e che si lasciasse entrare col suo esercito. Piamente credesi ancora, che passando il re per le contrade di Modena non vi facesse alcun male, o per foltissima nebbia insor-

ta, o per una cecità di cui furono colpiti i nemici, onde uscirono subito dalla città: questo fatto viene contrastato da quelli che asseriscono che nel 452 s. Geminiano era già divenuto cittadino del cielo. La liberazione però di Modena da fanto infortunio, se non fu nel tempo che Geminiano viveva, certo è che fu per la sua intercessione innanzi al trono di Dio, e lo afferma l'annalista Rinaldi. Per gratitudine i modenesi al loro santo vescovo, rinnovano ogni anno la festiva memoria di tal liberazione, chiamandola festa della vittoria di s. Geminiano. Intanto l'ariano Ausenzio di Milano seminando i suoi errori per quasi tutta la Gallia Cisalpina, energicamente adoperossi Geminiano, perchè l'eresia non contaminasse i suoi fedeli, e col divino aiuto vi riuscì. Pieno di meriti s. Geminiano volò in paradiso a'31 gennaio 387 circa, venendo deposto nella cattedrale. Tutta la città fin d'allora l'invocò per suo protettore e principale patrono, avendo Dio onorato la tomba del santo con frequenti miracoli. Dalla vecchia rovinosa basilica, furono poi da Dodone suo successore trasportate le venerabili sue ceneri l'anno 1106 nella nuova cattedrale li 30 aprile. Il vescovo di Modena Silingardo lasciò scritta una lunga leggenda di s. Geminiano, riportandone altre notizie il Vedriani nella Storia di Modena; il Tiraboschi nelle Memorie storiche modenesi; l'Ughelli che lo dice di Govella, Rascharinae gentis alumnus; ed altri, come i Bollandisti, che ai 31 maggio riportano la sua vita d'un anonimo dell'VIII secolo.

Teodoro, allievo di s. Ambro-

gio, succedette a s. Geminiano, fledicò la chiesa cattedrale al suo santo predecessore, e morì nel 397; venendo sepolto in detta basilica, che fo poi arricchita di preziosi doni, di beni, di privilegi, immunità e giurisdizioni per munificenza de'Papi, imperatori ed altri principi. Geminiano II fiorì verso l'anno 452, laoude a suo tempo si attribuisce l'aggressione di Attila su Modena. Nel 477 divenne vescovo Gregorio ordinato da Giovanni arcivescovo di Ravenna, che morì santamente nel 500. Bassiano o Cassiano gli fu surrogato nel 501, ornato di profonda erudizione e di eminente santità; si oppose fortemente con altri vescovi dell'Emilia al re Teodorico, il quale ardì convocare un concilio a Roma contro Papa s. Simmaco, al 'quale e ad altri intervenne Bassiano. Non si conoscono i vescovi che gli successero fino al 680, in cui occupava la sede di Modena Pietro, il quale sottoscrisse al sinodo tenuto allora in Roma dal Pontefice s. Agatone. Flavio Cuniberto re de'longobardi gli concesse amplissimi privilegi nel 603. Giovanni fatto vescovo nel 743 ottenne da Ildebrando re dei longobardi la chiesa di s. Pietro di Città Nuova, quarto ab urbe Mutina milliario, scrive l'Ughelli, nobile quondam oppidum, quo post excisam veterem Mutinam transfugerant cives, come notammo superiormente. Giovanni ottenne molti privilegi da Rachis re de' longobardi, e terminò le lunghe liti che per la diocesi erano col vescovo di Bologna. Il vescovo Lupicino nel 749, in considerazione de'sommi suoi meriti, ebbe confermati da Astolfo re de' longobardi tutti i privilegi che i suoi predecessori aveano accordati alla chiesa di Modena. Sotto di lui s. Anselmo duca del Friuli presso Fananum nel pago di Persiceto, territorio del contado e distretto di Modena, edificò un monastero, vi si fece monaco e ne fu fatto abbate, e dopo due anni divenne la celebre abbazia di Nonantola, cinque o sei miglia distante da Modena. Geminiano III divenne vescovo nel 785, alle eui istanze confermarono i privilegi e ne concessero alla chiesa modenese, Desiderio ultimo re de' longobardi, e Carlo Magno. Il vescovo Gisio vivea nell'800, morendo nell' 812 circa. Adeodato dell'8:4 ottenne da Lodovico I il Pio la ratifica delle grazie che godeva la sua chiesa. Giona fiorì nell' 850; Ernido nell'861, cui Lodovico II confermò le precedenti donazioni e privilegi; Leodoindo o Liudoino intervenne al sinodo romano dell'876, e l'imperatore Guido nell'892 con diploma ratificò le dette concessioni. Anche Gamenulfo dell'898 conseguì altrettanto da Lamberto e da Berengario I, il quale spedì altro diploma nel 902 al vescovo Goffredo che fu testimonio delle devastazioni cagionate a Modena e suo territorio dagli ungari: Berengario I risarcì i danni fatti dai barbari, e per-l'intercessione di Pietro vescovo di Reggio concesse a Gosfredo il pubblico mercato e piena giurisdizione del castello da lui edificato presso Città Nuova nel territorio di Modena. Ardingo vescovo nel 945 ricevè da Ugo e Lotario re d'Italia in dono una corte nel confine del contado piacentino. Nel 945 altri privilegi ottenne il vescovo Guido con la corte di Vitaliana colle saline, nel contado di Comacchio; e da Berengario II ed Adalberto, ad istanza del marchese

Odelberto e del conte Manfredo, il territorio di Avereto o Rovereto, o Città Nuova; Ottone I gli confermò altre possessioni, e vuolsi che esercitasse eziandio su Modena il dominio temporale. Gli successe Ildebrando del 969, a cui detto imperatore concedè un privilegio. Nel 973 fu tenuto un concilio in Modena presieduto dall'arcivescovo di Ravenna che vi ristabilì la pace tra Pietro e Lamberto, personaggi distinti di Germania. Reg. t. XXV; Labbé t. IX; Arduino t. VI. Giovanni arcidiacono di Parma diventò vescovo di Modena nel 993; fu prelato piissimo e generoso, particolarmente verso gli ordini religiosi; fondò in Modena ai monaci benedettini il celebre monastero di s. Pietro, tuttora fiorente, cui assegnò col consenso del clero una gran parte delle rendite del suo vescovato, riportandone i documenti l'Ughelli a p. 106 e 107. Il p. Lubin, Abbatiarum Italiae, riferisce a p. 245, che il vescovo Giovanni nel 996 fondò presso la chiesa di s. Pietro nel suburbio di Modena il monastero, il quale Federico I nel 1150 prese sotto la sua protezione; e che Urbano III nel 1186 concesse all'abbate l'uso della mitra, dei sandali e guanti, quindi il monastero venne da Eugenio IV nel 1433 unito alla congregazione di s. Giustina di Padova, laonde passò alla cassinese.

Varino già primicerio della cattedrale di Modena fu eletto vescovo nel 1003; nel 1005 confermò e aumentò i beni del monastero di s. Pietro, e nel 1016 vi aggiunse la corte di Savignano, che il re Pipino avea donato a s. Geminiano. Per un contagio che faceva strage nella diocesi e in quella di Bologna, furono da Nonantola presi i corpi de'ss. Teopompo e Genesio, e portati per esse, ed il morbo cessò. Varino Ingone diventò vescovo nel 1023, confermò le donazioni del monastero di s. Pietro, e Corrado II accordò amplissimo privilegio alla chiesa di Modena, ne dichiarò conte della città il vescovo. e ratificò quelli che godeva; altre donazioni fecero Bonifacio marchese di Toscana, e Ricciarda sua moglie. Viberto nel 1038 venne destinato a questa sede: col consenso de' canonici e di detto marchese diè in enfiteusi varie possessioni ai monaci di s. Pietro. Eriberto di Modena gli successe nel 1054, il quale col permesso dell'imperatore Enrico III nel secondo anno del suo vescovato incominciò a rifabbricare la città quasi distrutta: si uni poi col di lui figlio Enrico IV contro s. Gregorio VII, e consacrò coi vescovi di Bologna e di Treviso l'antipapa Giberto o Guiberto Correggia col nome di Clemente III, del quale molto parlammo alla biografia di quel gran pontesice e ne' luoghi analoghi. Morì Eriberto nel 1004, ma s'ignora se riconciliato colla Chiesa o scismatico. Nel 1095 fu vescovo Benedetto. benefico col monastero di s. Pietro; morto nel 1007, gli fu surrogato Egidio che visse due anni. In sede vacante e nel 1000 per l'architetto Lanfranco s'incominciò la riedificazione della cattedrale, la quale fu terminata sotto il vescovo Dodo o Dodone, che vi trasferì dalla vecchia il corpo di s. Geminiano alla presenza della contessa Matilde signora di Modena, la quale donò alla chiesa il castello di Rocca s. Maria nel 1008 pro mercede, et remedio animae suae; ed il vescovo con-

cesse la Rocca in enfiteusi per custodirla a Raniero Avvocati: per le preci di quest' ottimo vescovo, nel 1122 Papa Calisto II spedi una bolla riguardante i confini della diocesi, prendendo sotto la sua protezione e di s. Pietro la chiesa di Modena, per la sua pace e stabilità, in un al vescovo e successori. Morì nel 1135, e nell'anno seguente Ribaldo ne occupò il luogo; ma nel 1146 Eugenio III privò Modena della sede episcopale, perchè i cittadini in onta della pontificia autorità vessavano l'abbazia di Nonantola. Pentiti i modenesi di tali colpe, il Papa li reintegrò del seggio vescovile. L' arcivescovo Mosè di Ravenna confermò la chiesa di s. Aguese, che il predecessore avea dato a Dodone. Anastasio IV nel 1154 nominò vescovo il cardinal Ildebrando Grassi bolognese, che pacificò co' suoi concittadini i modenesi: siccome i cardinali hanno biografie nel Dizionario, così in esse parliamo delle notizie de' cardinali che furono vescovi di Modena. Nel 1157 era vescovo Enrico, che ottenne da Federico I un privilegio per la sua chiesa e dal Papa Alessandro III la conferma de'suoi beni: morì nel 1173 e gli successe Ugo; a questi nel 1778 altro Enrico, e nel 1179 Ardizio o Ardigone che fu al concilio Lateranense III: sotto di lui Lucio III consacrò la cattedrale, e verso il 1188 Modena venne ampliata e circuita di mura. Nel 1195 era vescovo Egidio, che investivit canonicos de septem conviviis in unoquoque anno, episcopus consuevit praestare cum omnibus aliis juribus consuetis: Innocenzo III nel 1202 lo trasferì a Ravenna, Indi nel 1207 fu dichiarato vescovo

Martino, cui scrisse detto Papa, e Federico II concesse privilegi. Vacata la sede, il capitolo parte elesse Orlandino Gumbula, e parte Manfredo Pio: Onorio III riprovò siffatte elezioni, e nel 1222 gli sostituì il suo vice-cancelliere Guglielmo di Savoia o Piemonte da lui consacrato. Il vescovo Guglielmo ricusò ai canonici dare il cavallo che avea cavalcato, tornando in città dopo la sua consagrazione, onde vi fu grave controversia, perchè ledeva la consuetudine; come pure ricusò imbandire nell'episcopio ai canonici i sette annui conviti, ma dagli eletti arbitri per la questione fu deciso in favore dei canonici. Onorio III concesse a Guglielmo facoltà d'assolvere gli scolari studenti di Modena, qui se leviter, et sine livore percusserint, donde ricavasi esservi a quel tempo già studio pubblico in Modena. Federico II ratificò il privilegio da Enrico VI suo genitore accordato al vescovo di Modena, il quale ottenne dall'imperatore di riedificare il castello di Ponteduce nella diocesi di sua pertinenza, ed investì della Rocca di s. Maria i nobili di Balugola. Guglielmo ri-. nunziò nel 1233, e chiaro per legazioni apostoliche fu poi creato cardinale.

Nel 1234 dal clero e popolo di Modena fu acclamato vescovo Alberto Boschetti domenicano, nobile modenese, e confermato da Gregorio IX. Straziando la diocesi i guelfi ed i ghibellini protetti da Federico II, l'ottimo pastore fu costretto uscir da Modena, e rifugiarsi in Bologna, ed il Papa puni la città coll'interdetto. Terminati i disordini e le civili discordie, Alberto ripatriò, dopo che Modena

era stata assoluta dalle censure. Reduce Innocenzo IV dal concilio di Lione II, il vescovo gli diè magnifico ospizio; introdusse Alberto in Modena i suoi domenicani, i francescani e gli eremitani agostiniani. Fiorì al suo tempo il b. Gerardo Rangoni francescano; più templi restaurò, stabilì oblazioni a s. Geminiano, e compianto morì in odore di santità nel 1264. Gli successe Matteo della nobile famiglia Pio, canonico della cattedrale, ch'emulo delle sue virtù governò la chiesa con sommo zelo e procurò estinguere il fuoco delle ostinate dissensioni de' guelfi e ghibellini di nuovo ravvivate. Fondò l'ospedale dì s. Pietro in Isola, e morì santamente nel 1280. Il capitolo elesse a succederlo Ugolino Boschetti, altri Manfredo arciprete di Baiona diocesi di Modena; questi rinunziò, l'altro poco dopo morì. Nicolò III commise il governo della chiesa al vescovo di Fermo, indi Martino IV di sua autorità nel 1281 nominò Ardizio Conti milanese, peritissimo, primicerio in patria, difensore della ecclesiastica libertà: morì in Milano nel 1286 lasciando la mitra preziosa e il bacolo alla sua chiesa. Breve fu il vescovato di Bartolomeo Boschetti nobile modenese. Nel 1287 divenne vescovo fr. Filippo Boschetti francescano, erudito nelle divine e umane lettere : sotto di lui Modena si diè agli Estensi, e morì nel 1200. Giacomo da Ferrara, che il Marini chiama medico, fiorì nel 1290, e morì nel 1311: combinò la controversia col feudatario de Balugola super palafreno episcopi, et super equo, et armis facientis duellum; e confermò le istituzioni degli spedali della diocesi. Ne occu-

pò la sede il modenese Bonadamo Loschetti canonico della cattedrale, con plauso comune per la sua probità. Fu al concilio generale di Vienna, e ripatriando a cagione de'ghibellini dovette ritirarsi da Modena colpita dalle censure di Clemente V, e poi vi morì nel 1314. Nel seguente anno divenne vescovo Bonincontro di Floriano della diocesi, arciprete della cattedrale, insigne per dottrina : introdusse i carmelitani e morì nel 1318. Divisi i canonici nel sostiturgli Matteo di Gorsano e Guido de Guisci, questo riconobbe Giovanni XXII; rinomato giureconsulto, celebrò nel 1320 il sinodo e vi statuì salutifere leggi, aumentando il Papa la mensa vescovile con unirvi la parrocchia di s. Pancrazio; traslato nel 1337 a Concordia, gli successe Bonifazio da Modena canonico di Vicenza. Nel 1340 passò a Como, onde venne surrogato fr. Alamanno Donati nobile fiorentino, dottissimo teologo, già vescovo di Soana, che morì nel 1352. Aldobrandino figlio del marchese Rinaldo III d'Este, da Adria fu traslocato a Modena: costrusse in cattedrale la cappella di s. Tarasio, ove Amedeo VI conte di Savoia offrì una lampada di argento alla Madonna della Colonna con fondo pel lume. Al suo tempo Filesio eresse sopra la porta maggiore la statua di s. Geminiano, e al campanile fu aggiunta la quarta campana. Passato alla sede di Ferrara, nel 1380 gli successe Guido de Baisio canonico della cattedrale, uditore di rota e legato dell'Insubria, perito nelle leggi. Morì nel 1382, e fu nominato l'agostiniano fr. Dionisio Restani modenese, dotto, probo ed esemplare d'ogni virtù, che cessò di vivere

nel 1400. Successivamente vennero fatti vescovi: Pietro Bojardo ferrarese, traslato alla patria; nel 1401 Nicola Boiardi preposito della cattedrale di Ferrara, che fece utili costituzioni pel clero, morto nel 1414; Carlo Boiardi che intervenne al concilio di Firenze : nel 1436 Scipione de Mainenti ferrarese, dottissimo in erudizione, ch'eresse nuovamente nel capitolo la dignità di maestro delle scuole, morto nel 1444; Giacomo Antonio della Torre della diocesi di Modena, ma meglio noi col Marini lo chiameremo Gio. Antonio de Masolini vescovo di Reggio nel 1430, dottore in arti e in medicina, hic comitis principisque mutinensis titulo condecoratus est; intervenne al congresso di Mantova adunato da Pio II; nel 1463 passò a Parma, e nel 1476 a Cremona.

Nell'anno 1463 da Parma fu qui trasferito Delfino di Pergola, che morto nel 1465, gli successe Nicola Sandonnini lucchese, già segretario di Paolo II e suo vicario nell'abbazia di Monte Cassino: per cinque anni gliene impedì il possesso come lucchese il duca Borso : celebrò il sinodo con ottime costituzioni, e riedificò dai fondamenti l'episcopio. Sisto IV lo fece nunzio in Francia, trasferito a Lucca nel 1479. Venne sostituito Gio. Andrea Bociaci di Reggio, ornato di virtù e singolar dottrina; fu legato di Sisto IV in Sicilia e Savoia, e di Ercole I ad Innocenzo VIII ed Alessandro VI. Benemerito e prudente pastore, al palazzo vescovile aggiuse la parte aquilonare. Morto nel 1407, venne eletto Gio. Battista Ferrari di Modena, canonico della cattedrale, datario e reggente di cancelleria, creato cardinale da A- lessandro VI di cui era stato famigliare; per sua morte nel 1502 il fratello Francesco occupò il suo luogo, lodato per pietà e per quanto fece allorchè la patria soffrì contagio, fame e terremoto, Nel 1507 ebbe questa chiesa in commenda coll'abbazia di Nonantola il cardinal Ippolito d'Este I, sino al 1510 o 1520 in cui morì : ne su suffraganeo il modenese Tommaso Forno vescovo titolare. Leone X grato all' ospitalità ricevuta in casa Rangoni, nel 1517 creò cardinale Ercole Rangoni, e nel 1510 vescovo della patria. Fatto nel 1527 Pirro Gonzaga vescovo di Modena, e cardinale da Clemente VII, ebbe a suffraganeo F. Vincenzo Cevola vescovo di Gerapoli; indi nel 1529 gli sostituì Giovanni dei conti Moroni milanese, in età giovanile; ma il cardinal Ippolito d'Este II, al quale era stato promesso dal Papa questo vescovato, ne prese possesso e occupò i beni; finchè il Moroni pacificamente l'occupò nel 1532, poscia creato cardinale da Paolo III pei suoi grandi meriti. Sollecito ed ottimo pastore, celebrò tre sinodi, eresse il seminario, e il monastero per le convertite, introducendo in Modena i gesuiti ed i cappuccini. Occupato nelle principali legazioni, due volte rinunziò con regresso la sede: s. Carlo Borromeo lo volea Papa, ma morì decano del sacro collegio nel 1580. Fr. Egidio Andrea de Foscarari nobile bolognese, domenicano e maestro del sacro palazzo, per cessione del cardinal Moroni nel 1550 fu fatto vescovo: fondò il monte di pietà ed eresse un conservatorio di donzelle. Intervenne al concilio di Trento, e per la sua profonda dottrina fu detto arca di scienza, corresse il messale

e breviario romano, e concorse alla compilazione del catechismo romano; morì lodatissimo per prudenza e candore di costumi nel 1564. Fr. Sisto Visconti nobile di Como, domenicano assai dotto, per nuova cessione del cardinal Moroni, nel 1571 ebbe questa chiesa che prudentemente amministrò. Nel 1581 il duca Alfonso II lo spedì in Ispagna, nel qual tempo presso la parrocchia di s. Barnaba fu eretto il convento ai minimi di s. Francesco di Paola, morendo nel 1500. Nell'anno seguente gli successe il cardinal Giulio Canani ferrarese : restaurò la cattedrale demolendo il coro che la deformava, e morì nel 1592. Clemente VIII nel 1593 vi traslatò da Ripatransone Gaspare Silingardo modenese, che poi spedì nunzio ad Enrico IV: pubblicò il catalogo de' vescovi, e quanto ad essi appartiene. Morto nel 1607, Paolo V gli sostituì fr. Lazzaro Pellizzari di Borgo s. Donnino, domenicano, teologo del duca, traslato da Nusco, di somma pietà. Gli successero, nel 1610 Pellegrino Bertacchi modenese; nel 1628 Alessandro de' conti Rangoni modenese, referendario e virtuoso; nel 1640 Opizo d'Este figlio di Alfonso III duca di Modena; nel 1645 Roberto Fontana modenese; nel 1655 Ettore Molza nobile modenese, arciprete della catted rale; nel 1679 Carlo Molza nobile modenese, abbate benedettino; nel 1691 Lodovico Masdoni nobile modenese, nato in Finale, governatore di Rieti; nel 1717 Stefano Fogliani nobile modenese, nato nella diocesi di Reggio, canonico della cattedrale e vicario generale di Modena, col quale nell' Italia sacra si termina la serie de'vescovi di Modena, che

noi proseguiremo colle annuali Notizie di Roma. 1743 Ettore Molza modenese, de' marchesi di Fellina e conti di Mondra. 1745 Giuliano Sabbatini delle scuole pie, di Fanano abbazia di Nonantola nullius, traslato da Apollonia in partibus. 1757 Giuseppe Maria Fogliani della diocesi di Reggio. 1786 Tiburzio de' marchesi Cortese modenese, che per circa otto lustri con sommo zelo governò questa illustre chiesa, con quelle splendide benemerenze e virtù, che il ch. d. Gaetano Montagnani celebrò con Elogio storico, Modena 1836 per G. Vincenzi e compagno. Nei due anni e più che monsignor d' Este vescovo di Reggio e abbate di Nonantola dovette esentarsi dalle due diocesi, al prelato ne affidò la cura, e quando l'abbazia fu unita in perpetuo a'vescovi di Modena, egli fu il primo perpetuo abbate commendatario di Novantola. Pubblicò colle stampe varie omelie, appartenne all'accademia de'Dissonanti, ed arricchì colla sua privata biblioteca il seminario. 1824 Giuseppe de' marchesi Sommariva di Lodi. 1830 Adeodato Caleffi abbate benedettino, patrizio di Modena e di Carpi ove nacque, dalla qual chiesa fu traslato. Per sua morte Gregorio XVI, nel concistoro dei 12 febbraio 1838, dichiarò l'odierno vescovo monsignor Luigi Reggianini di Modena, già rettore del seminario, che provvidamente e con lode governa.

La cattedrale, di gotica struttura, è dedicata a Dio ed alla Beata Vergine Assunta, sotto l'invocazione di s. Geminiano, con fonte battesimale. Il capitolo si compone di due dignità, prima essendo l'arciprete, cui è affidata la cura delle MOT

anime, che si esercita da un cappellano curato, coadiuvato da tre preti; di sedici canonici, comprese le prebende del teologo e del penitenziere; di nove mansionari e di altri preti e chierici addetti al servigio divino. L'episcopio è prossimo alla cattedrale. Nella città vi sono altre sette chiese parrocchiali col battisterio, e la chiesa di s. Maria in s. Agostino è pure collegiata. Vi sono cinque case religiose, quattro monasteri di monanache, tre conservatorii, un orfanotrofio, la pia casa delle figlie della carità per gl'infermi, due ospedali, il monte di pietà, ed il seminario cogli alunni. La diocesi si estende in circa 150 miglia, con 172 parrocchie. Ogni nuovo vescovo è tassato ne'libri della camera apostolica in fiorini 150, essendo le rendite della mensa circa 3000 scudi. Questo è lo stato secondo l'ultima proposizione concistoriale. Il p. Lubin citato, registrò a p. 244 e seg. le seguenti abbazie o monasteri della diocesi di Modena. S. Maria della Misericordia nel suburbio, di monache già esistenti nel 1479, in cui Alessandro VI nel 1500 pose i cisterciensi. S. Girolamo de' canonici regolari di s. Agostino, della congregazione di s. Salvatore di Bologna, esisteva nel 1408, SS. Trinità nel suburbio, priorato antico de' canonici lateranensi del 1517, traslato in città in s. Maria d'Asseribus nel 1530, fatta abbazia nel 1566 da s. Pio V. S. Andrea di Modena de' benedettini. S. Ruffino nel suburbio de'benedettini, S. Maria di Valle Verde delle monache dell'ordine di s. Benedetto, congregazione delle serve di Maria, monastero fondato nel 1268 dalla b. Santuccia Terrabotti di Gubbio. S. Maria de Mutino o Mutinis, o s. Angelo di Sasso. S. Maria de Mutoro, Abbazia di Mirtito, Di quella celebratissima di Nonantola, il p. Lubin ne tratta a p. 250, e noi ne diamo il seguente breve cenno.

Nonantola. Terra murata del ducato di Modena, da cui è lontana circa sei miglia, presso il territorio bolognese, capoluogo di cantone sulla destra del Panaro, in vicinanza della Muzza che vi forma un'isola, che credesi fosse la famosa detta del Triumvirato. Conta circa 1800 abitanti. La fondò s. Anselmo duca del Friuli, che abbracciato lo stato monastico, l'eresse sotto il titolo di s. Silvestro I Papa e la regola di s. Benedetto, la cui chiesa consagrò Sergio arcivescovo di Ravenna in onore di Dio e de'ss. Pietro e Paolo: questa fondazione nel 753 la stabilì Astolfo re de'longobardi, cognato del santo, che ne divenne primo abbate di millecentosette monaci. Successivamente Papi, imperatori ed altri principi l'arricchirono di privilegi e di beni; fu dichiarata l'abbazia immediatamente soggetta alla santa Sede, e nullius dioecesis. Venne chiamata augusta e reale abbazia, ed anticamente dipendeva dai soli imperatori o re. Nel territorio di Modena e ne circostanti luoghi vicini più castella divennero signorie dell'abbazia, sulle quali gli abbati esercitarono dominio temporale e spirituale, il quale ultimo solo restò coll'andare de'secoli. Molti furono quindi i monasteri che gli abbati di Nonantola fabbricarono in parecchi luoghi con abbazie loro soggette. Il castello anticamente fu soggetto ai bolognesi. L' Ughelli

MOD

confuta Leandro Alberti, che nella Descrizione d' Italia scrisse che vi fu sepolto Adriano I, mentre questi fu tumulato nella basilica vaticana. Serisse il p. Giacobbe nella sua Bibl. de' Pont. p. 213, che il corpo di s. Silvestro I fu da Sergio II donato alla chiesa de'ss. Silvestro e Martino ai Monti: ma bensì s. Paolo I lo collocò nella Chiesa di s. Silvestro in Capite (Vedi). Altri sostennero che il Papa Stefano II detto III donasse nel 753 il corpo di Silvestro I ad Astolfo re de'longobardi ed a s. Anselmo, e lo afferma il Muratori, Dissert. t. III, diss. 58; e nell'opuscolo della fondazione del monastero di Nonantola, da lui inse-Bito nel t. I, par. II, Rer. Ital., se ne legge la bolla di donazione. Forse qui s'intenderanno per corpo alcune reliquie, ed in tal maniera si possono accordare le diverse opinioni. Per la singolar pietà de' monaci, questo insigne monastero divenne anche per la sua ricchezza uno de' primi d'Italia; ma la gran copia de' beni fu cagione di sua rovina, e talvolta gli imperatori conferirono l'abbazia a degli illegittimi abbati. Passando in Francia Adriano III per abboccarsi con Carlo il Grosso, morì a s. Cesario agli 8 luglio 885, e fu sepolto nel monastero di Nonantola, come riporta il Muratori, Annali all'an. 885: veggansi i Bollandisti agli 8 luglio, § 3, p. 647. Avendo Adelardo vescovo di Verona ottenuto da Carlo il Calvo la ricca abbazia, Giovanni VIII lo scomunicò nell' 877. L'abbazia nell' 899 fu da un incendio devastata, ed i suoi monaci si resero assai benemeriti per averla riedificata, come aveano ridotto a coltivazione il palustre terreno, e per la propagazione delle scienze. La preziosa collezione de' manoscritti antichi, e la sua ricchissima biblioteca, sebbene soffrirono grave guasto nell'invasione ungarica, furono poi riordinate ed accresciute di codici rarissimi, ma alcuni abbati commendatari dilapidarono l'archivio. Ugo re d'Italia concesse l'abbazia a Manasse suo figlio o parente di pessime qualità. L'ottenne pure da tale re il vescovo di Modena Guido del 045. vinto dalla cupidigia di possederla, e gli fu confermata nel 963 da Ottone I. Occupò poi l'abbazia Uberto vescovo di Parma. Giovanni XVI detto XVIII (Vedi), che nel 997 divenne per la sua ipocrisia antipapa, era stato abbate di Nonantola e vescovo di Piacenza, conferitagli nel 982 da Ottone II. Dipoi Alessandro II ad istanza dell'abbate Landolfo concesse all'abbazia amplissimi privilegi. La contessa Matilde signora di Nonantola, fece copiosi e preziosi doni al monastero, pure vide gli abitanti ribellarsi al suo dominio; ed i beni allodiali che possedeva nel Ferrarese, con pontificio beneplacito li lasciò all'abbazia. Divenuta Nonantola signoria di casa d' Este, ed essendo venuta in potere de'bolognesi, al marchese Nicolò III fu restituita dopo il 1411. Garone suo abbate, fratello e ambasciatore di Borso d'Este, si recò al congresso di Mantova, ed esibì a Pio II per la guerra contro il turco trecentomila fiorini d'oro. Nel 1513 nell'abbazia vi furono introdotti i cisterciensi, e ridotta in commenda, quale fu conferita a molti cardinali ed a molti della famiglia d'Este. Allorchè Clemente VIII ricuperò il ducato di Ferrara, si convenne cogli Estensi, che i beni precariati dall' abbazia Nonantolana il Papa li cedesse alla città di Modena, e a quei di Nonantola, conforme alla Bonifaciana, concesse il Pontefice poterli appropriare come beni liberi al cinque per cento. Per la guerra di Urbano VIII contro il duca di Parma, a'10 luglio 1643 il cardinal Antonio Barberini fece assediare Nonantola dalle milizie pontificie: ed a fronte del valore del porporato, l'esercito ducale le sharagliò. Ad istanza del duca di Modena Francesco III, nel 1768 Clemente XIII soppresse questa celeberrima abbazia. Dipoi per un accordo fatto nel 1803 tra Napoleone ed il Papa Pio VII, alla morte del suo abbate commendatario Francesco Maria d'Este vescovo di Reggio, dovea rimanere l'abbazia in perpetuo abolita. A tale pericolo soccorse provvidamente il duca Francesco IV, il quale ottenne dallo stesso Pontefice nel 1821 la revoca di tal soppressione, e che sosse in perpetuo soggetta ai vescovi di Modena, colla costituzione Componendis ecclesiasticis rebus, de' 23 gennaio. Morto il commendatario d'Este, nel 1822 il vescovo Cortese pel primo fu vescovo di Modena, e insieme abbate di Nonantola, che perciò l'abbazia e diocesi rinacque a nuova vita. I nonantolani ne furono lietissimi, ed accolsero con splendide feste il vescovo, quando si recò a prendere possesso dell'abbazia e diocesi, della quale poi intraprese la visita. Richiamò monsignor Cortese alla sua autica istituzione il semipario di Nonantola, lo fornì di scuole filosofiche e teologiche, e richiamò in vigore uno statuto del cardinal Alessandro Albani abbate commendatario, pel quale tutti i chierici dell'abbazia di buone speranze, almeno un anno prima di essere promossi al suddiaconato, debbono entrare alunni nel seminario della propria diocesi, come praticasi in molte chiese singolarmente di Francia. Girolamo Tiraboschi ci diede: Storia dell'augusta badia di s. Silvestro di Nonantola, aggiuntovi il codice diplomatico della medesima illustrato con note, Modena 1784. Se ne legge un estratto nel Giornale ecclesiastico di Roma, tom. II, pag. 205.

FINE DEL VOLUME QUADRIGESIMOQUINTO.

# DIZIONARIO

### DI ERUDIZIONE

## STORICO-ECCLESIASTICA

DA S. PIETRO SINO AI NOSTRI GIORNI

#### SPECIALMENTE INTORNO

AI PRINCIPALI SANTI, BEATI, MARTIRI, PADRI, AI SOMMI PONTEFICI, CARDINALI E PIÙ CELEBRI SCRITTORI ECCLESIASTICI, AI VARII GRADI DELLA GERARCHIA DELLA CHESA CATTOLICA, ALLE CITTÀ PATRIARCALI, ARCIVESCOVILI E VESCOVILI, AGLI SCISMI, ALLE ERESIE, AI CONCILII, ALLE FESTE PIÙ SOLENNI, AI RITI, ALLE CEREMONIE SACRE, ALLE CAPPELLE PAPALI, CARDINALIZIE E PRELATIZIE, AGLI ORDINI RELIGIOSI, MILITARI, EQUESTRI ED OSPITALIERI, NON GHE ALLA CONTE E CURIA ROMANA ED ALLA FAMIGLIA PONTIFICIA, EC. EC. EC.

#### COMPILAZIONE

### DEL CAVALIERE GAETANO MORONI ROMANO

SECONDO AIUTANTE DI CAMERA

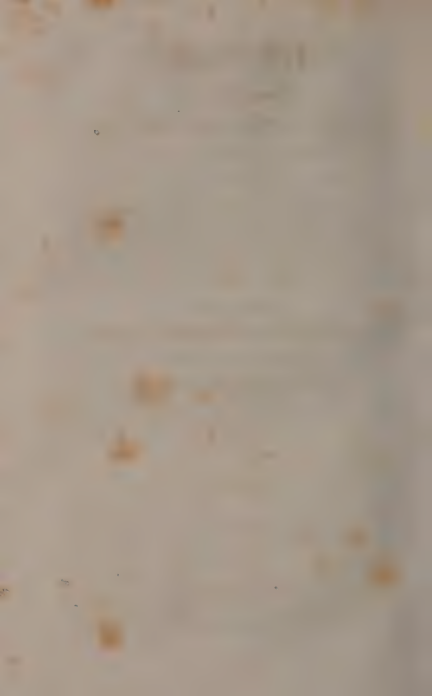
DI SUA SANTITÀ PIO IX.

VOL. XLVI.

IN VENEZIA

DALLA TIPOGRAFIA EMILIANA

MDCCCXLVII.



# **DIZIONARIO**

DI ERUDIZIONE

## STORICO-ECCLESIASTICA



## M

MOD

MOD

MODERAMNO (s.), vescovo di Rennes. Nacque di nobile famiglia circa la metà del settimo secolo. Per le specchiate sue virtù fu ricevuto nel clero della chiesa di Rennes, e divenuto vescovo di questa città verso l'anno 703, governò la sua diocesi con molto zelo e somma prudenza, per lo spazio di circa quattordici anni. Desiderando di visitare la tomba degli apostoli, intraprese un pellegrinaggio a Roma; ma prima volle visitare la tomba di san Remigio di Reims, donde partì con alcune reliquie del santo vescovo che gli furono donate, una parte delle quali lasciò al monastero di Berzetto, situato nel territorio di Parma. Luitprando re de'longobardi, mosso dalla sua virtù e dai miracoli operati per queste sante reliquie, gli donò il monastero con tutte le sue dipendenze. Ritornato Moderamno in Francia, sottopose

l'abbazia di Berzetto a quella di s. Remigio di Reims. Giunto poi nella sua diocesi, si fece dare un successore, e si ritirò in Italia per prendere il governo del monastero di Berzetto, in cui finì santamente i suoi giorni l'anno 729 o 730. Si celebra la sua festa a Rennes a'23 di ottobre.

MODESTO (s.), patriarca di Gerusalemme. Era abbate del monastero di s. Teodosio nella Palestina, allorchè Zaccaria patriarca di Gerusalemme lo nominò nel 614 per governare la diocesi durante il suo esilio. Dopo la morte di Zaccaria, avvenuta nel 633, Modesto fu collocato sulla sede patriarcale. Egli si rese commendevole colla santità di sua vita, e col suo zelo per mantenere la purità della fede contro l'eresie che allora regnavano. Non si sa precisamente l'epoca della sua morte; ma è nominato ai 16 dicembre nei calendari greci.

MODESTO (s.), martire. V. VI-

MODESTO (s.), martire. V. Ti-

BERIO (s.), martire.

MODIAD. Sede vescovile glacobita di Mesopotamia, nel paese di Tur-Abdin, di qua dal Tigri. Cirillo suo vescovo fiorì nel 1478. Oriens christ. f. II, p. 1513.

MODOALDO (s.), vescovo di Treveri. Nativo di Aquitania, quantunque il suo amore alla perfezione gli facesse desiderare la vita solitaria, fu costretto recarsi alla corte di Dagoberto re d'Austrasia, ove per altro seppe collegare i doveri di perfetto cristiano a quelli del suo posto. L'idea ch'egli vi diede della sua santità e dei suoi talenti, lo fece scegliere a coprire la sede vescovile di Treveri, verso l'anno 622. Trovaronsi in lui riunite la vigilanza, lo zelo per la salute delle anime, e la carità verso i poveri, e con queste virit insieme l'amore all'orazione, il raccoglimento e le austerità della penitenza. Fondò parecchi monasteri, e fra gli altri quello di s. Sinforiano. Assistette nel 625 al concilio tenuto in Reims per regolare diversi punti di disciplina. Fu ovunque tenuto in grande venerazione, ed era stretto in amistà coi prelati più ragguardevoli per virtù che allora vivevano. Finalmente, sfinito dalle fatiche e dalle macerazioni, morì verso l'anno 640, ai 12 di maggio, al qual giorno è nominato nel martirologio romano ed in altri.

MODONE. Vedi METONA.

MODOVENA (s.). Irlandese di nascita, abbracciò la vita religiosa e visse molti anni con grande esemplarità. Passò quindi in Inghilterra verso l'anno 840, sotto il regno di Etelwolfo, il quale conoscendone la santità, le

affidò la educazione di sua figlia Eadgita, e fondò per lei il monastero di Pollesworth nella contea di Warwick. Modovena aveva già fondata due celebri badie di religiose in Iscozia, l'una a Sterling, l'altra a Edimburgo; ed altre pie fondazioni fece in Inghilterra. Il desiderio di mettersi più perfettamente a santificare la sua anima, le inspirò il disegno di menar vita anacoretica; quindi passò sette anni in un'isola della Trent, chiamata Andresey, dall' apostolo s. Andrea, al quale avea dedicato il suo oratorio. La badia di Burton sulla Trent, fondata nel 1004, fu dedicata alla Beata Vergine e a s. Modovena; ed ivi si portarono da Andresey le reliquie di questa santa, la cui festa è segnata il 5 di luglio.

MODRENA, MELA o MELINA. Sede vescovile della seconda
Bitinia, nell'esarcato di Ponto, sotto
la metropoli di Nicea, eretta tel
IX secolo. Ne furono vescovi Macedonio che fu al V concilio generale; Teodoro che fu al VI, e sottoscrisse i canoni in Trulto; Niceta
che fu al VII concilio generale; Costanzo all' VIII; e Paolo al conciliabolo di Fozio dopo la morte di
s. Ignazio. Oriens christ. t. I, p.

66o.

MODRUSCA o MODRUSA (Modrussien). Città vescovile di Croazia militare, generalato a nove leghe e mezza da Carlstadt, distretto reggimentario, sui versatoi occidentali del monte Capella. Conta più di 1300 abitanti, ed un tempo era capoluogo d'una contea dello stesso nome. Modrusca fu della anche Modrussa olim Tediastum, Merusium e Corbavia, e nel 1185 vi fu cretta una sede vescovile suf-

fraganea di Spalatro. Nei primi del secolo passato, il vescovato di Modrusca fu dato in perpetua amministrazione al vescovo di Segna (Vedi), egualmente del regno di Groazia, e tuttora vi resta, essendo però le chiese di Segna e Modrusca suffraganee dell'arcivescovo di Colocza, dopo essere state di quello di Lubiana per disposizione di Pio VI del 1788, e vi restarono fino al 1807. Vedasi il Farlato, Illyrici sacri t. IV, Modrussenses episcopi.

MOGLENA. Sede vescovile di Macedonia vicino a Castoria, sotto la metropoli d'Acrida, nella diocesi dell'Illira orientale, detta anche Modonta. Ebbe per vescovi Nifo che fiorì a tempo degl'imperatori Andronico il vecchio e Andronico il giovane; e Teodoreto che ne occupava la sede in quel secolo. Oriens christ. t. II, p. 218.

MOHADRA. Sede vescovile della diocesi de' caldei nel Domersan, e credesi sia Seered o Seert di Mesopotamia, quindi eretta in metropoli. Ne furono vescovi Giovanni, ed Elia che sottoscrisse la lettera del cattolico Elia a Paolo V, con questo titolo: Elia arcivescovo di Sahert o Seert; egli si qualificò pure arcivescovo di Amida nella stessa lettera. Pare che la città di Mohadra non fosse lontana da Amida. Oriens christ. t. II, p. 1324.

MOHILOW (Mochilowien). Città con residenza arcivescovile nella Russia europea, capoluogo di governo e di distretto, a 150 leghe da Pietroburgo, e 112 da Mosca, sulla riva destra del Dnieper, dominata da un forte castello. È residenza d'un governatore e delle principali autorità del governo della provincia o governo del suo

nome, formato da una parte dell'antica Polonia. Esso rinchiude una porzione dell' antica Lituania, ceduta alla Russia nel 1772 nella prima divisione della Polonia; si formò nel 1773 e divise in dodici distretti. Mohilow si divide in quattro ampi rioni o quartieri; il primo è quello del Castello, eretto sopra un'altura e cinto da bastioni in terra; due altri quartieri formano la città propriamente detta, e sono pure circondati da un bastione; il quarto viene considerato come un sobborgo. Le strade sono larghe e lastricate, e le case parte in pietra e parte in legno. Nel centro della città si osserva una gran piazza ottagona, cinta da begli edifizi in pietra, uno de' quali è il palazzo dell'arcivescovo greco-scismatico, che vi ha pure residenza, altro è un bel bazar in pietra. Si contano parecchie chiese cattoliche e greche, monasteri d'ambo i sessi, di greci e di cattolici; un seminario greco, un ginnasio, due sinagoghe, sei case di carità, un ospedale, e molte concie da cui escono bellissimi cuoi. Fa un considerabile commercio con Riga, Memel, Danzica e soprattutto con Odessa; e vi si tengono molte fiere assai frequentate. Gli abitanti ascendono a più di 16,000, de' quali più di 2000 sono ebrei. I dintorni producono in abbondanza buone frutta. Mohilow si chiama pure Mohileu o Mohilof, in latino Mohilovia seu Mogilavia, capoluogo della Russia Bianca o piccola. S'ignora l'epoca della fondazione di questa città. Dopo avere appartenuto ai principi russi sino al secolo XIII, la principessa Giuliana la portò a titolo di dote al granduca di Lituania Jagellone nel 1381, ed appartenne al palatinato di Vitebsk. Nel 1581 ne' suoi dintorni avvenne un combattimento fra i russi ed i polacchi. Nel 1600 Sigismondo III incominciò a farla fortificare. Lo czar Alessandro Mikhailovitch ne fece la conquista nel 1654. ma nel 1661 gli abitanti si sollevarono, trucidarono i russi, e consegnarono il loro capo al re Giovanni Casimiro, Nel 1707 gli svedesi riportarono una completa vittoria sui russi. Dipoi Caterina II la riunì al suo impero nel 1772, in conseguenza della memorata divisione del regno di Polonia. I francesi la presero il 23 luglio 1812 dopo un ostinato combattimento.

La sede vescovile fu eretta nel secolo XIII e fatta suffraganea del metropolitano di Kiovia (Vedi), esarca della Russia. Tra i suoi vescovi nomineremo Ilario o Ilarione, che i russi onorano qual santo e ne celebrano la festa a' 21 ottobre; e Silvestro che ne occupava la sede nel 1622, come si ha dal p. Le Quien, Oriens christ. t. I, p. 1288. In seguito il vescovato di Mohilow fu unito a quello di Mscislaw e d'Orsa. Quindi con beneplacito apostolico e decreto di Sigismondo III re di Polonia, dei 22 marzo 1619, la sede di Mohilow venne unita alla chiesa arcivescovile di Polock, il cui arcivescovo ne divenne amministratore. Poscia invasa dalle armi de' russi, la cattedra di Mohilow fu usurpata da un vescovo scismatico, anzi il re Federico Augusto II venne ingannato a nominarlo, ma poi illuminato dell'errore commesso, rivocò la nomina, non essendo ciò compreso ne'patti fatti dal re con Pietro I czar di Russia. Benedetto XIV nel 1755 a vantaggio de' cattolici di Mohilow scrisse al re Augusto III il breve Flagrantissimum, de' 7 febbraio, ed alla regina Maria il breve Tot tamque, de'4 giugno, ambedue riportati nel Bull. de prop. fide, Appendix t. II, p. 177 e 179, acciò si ripristinasse la sede vescovile sotto l'amministrazione dell'arcivescovo di Polock, com' ebbe effetto. Il successore Clemente XIII fece Giasone Smogorzewski di Vilna arcivescovo di rito greco di Polock o Polsko, non che vescovo d'Orsa, Mohilow, Mscislaw e Witebsk. Sotto il di lui pontificato con un trattato che la Russia impose alla Polonia, i greci non uniti acquistarono i medesimi diritti civili e religiosi degli uniti cattolici, stabilendo che le chiese dipendenti dal metropolitano di Kiovia appartenessero per sempre alla chiesa greca orientale. Tuttavolta l'arcivescovo di Kiovia conservò il titolo di metropolitano di tutta la Russia.

Per la prima spartizione della Polonia essendo venute nelle mani della Russia le più belle porzioni delle diocesi di Vilna, di Kiovia, di Polock e della Livonia, correva quindi strettissimo obbligo a Caterina II imperatrice di erigere un vescovato pe' novelli suoi sudditi, che ascendevano a 1,800,000. In fatti ella a' 24 maggio 1774 innalzò la città di Mohilow a sede vescovile della Russia Bianca, acciò i suoi nuovi dominii e sudditi cattolici non dipendessero più dai vescovi di Polonia, ed eziandio tutti quelli che in allora facevano parte dell'universo impero, o al medesimo fossero in avvenire per nuove conquiste riuniti, come osserva il p. Theiner filippino nelle Vicende della chiesa cattolica di amendue i riti nella Polonia e nella

Russia p. 13, 490 e seg.: questa importante opera fu tradotta in francese dal ch. conte di Montalembert, che vi premise una splendida prefazione. I sacerdoti addetti alle chiese cattoliche di Pietroburgo e di Mosca, e il superiore delle missioni del Chersoneso Taurico residente in Odessa, furono sottoposti stabilmente e per espressa deliberazione di Caterina II. alla giurisdizione del metropolita Mohilowiense. Il tristo Stanislao Siestrzencewicz di Bohusz, vicario generale di Vilna e vescovo di Mallo in partibus, salì il primo sulla cattedra Mohilowiense, benchè vivesse l'antico suo pastore Smogorzewski arcivescovo di Polock già mentovato. Stanislao era nato nel 1731 in Zabludow diocesi di Vilna, discendeva da una famiglia protestante, e in gioventù abbracciò la professione delle armi. In breve divenne officiale in un reggimento prussiano. Avendo conosciuto il principe Massalaski, vescovo di Vilna, questo prelato lo determinò a farsi cattolico e ad abbracciare eziandio lo stato ecclesiastico, assegnandogli un ricco canonicato nella sua cattedrale, e l'ordinò prete nel 1762; indi divenne vescovo e vicario, ed il ch. cav. Artaud, nella Storia di Leone XII, t. III, cap. XLV, lo chiama vicario apostolico della Russia Bianca. Stanislao intollerante di freno alla sua autorità, si mise a lusingare e sollecitare Caterina II, ad impetrare da Pio VI privilegi amplissimi, giurisdizione su tutti i cattolici latini delle Russie e la sospirata dignità di metropolita. L'imperatrice volendo anche intercettare ogni maniera di comunicazione dei vescovi polacchi coi cattolici della Russia Bianca, ne fece le domande alla santa Sede, ma il Papa subodorando il mal talento dell'orgoglioso prelato, si credette in dovere di rigettarle.

Caterina II che avea conosciuto quanto Stanislao fosse opportuno per la meditata rovina della chiesa cattolica, mettendo in non cale le forti rimostranze del Pontefice, lo nominò con decreto de' 6 febbraio 1782 alla sede di Mohilow, innalzata di suo capriccio ad arcivescovato. In pari tempo gli assegnò a vescovo coadiutore il sacerdote Giovanni Benislawski, della diocesi di Livonia, ex gesuita, uomo per singolar pietà commendevole, e canonico primicerio di Polock o Polosko. Indi l'imperatrice stimolò con calde lettere il Papa a voler confermare i provvedimenti da lei presi, ed inviare il pallio al nominato arcivescovo, amplificando i vantaggi che perciò sarebbero derivati alla propagazione della fede cattolica nelle Russie, e secondo il Novaes Caterina II spedì a Roma per le analoghe trattative lo stesso Giovanni, che vi si trattenne 42 giorni, ed ottenne da Pio VI l'approvazione de' Gesuiti (Vedi) nei suoi stati, al modo detto a quell'articolo. Il p. Theiner chiama Giovanni ambasciatore straordinario di Caterina II presso la santa Sede. Pio VI agli 11 gennaio 1783 gli rispose colla lettera, Non potiamo, presso il citato Bull. p. 268, in cui gli esternò il suo dolore per le dichiarazioni fatte ai nunzi di Varsavia e di Vienna, cioè di voler privare i cattolici degl' imperiali dominii di sua protezione, se non si concedeva subito e senza restrizione il pallio a monsignor Siestrzencewicz, e non si erigeva la chiesa di Mohilow in arcivescovato, con

dargli in coadiutore il canonico Benislawski. Dichiarò che mai erasi a ciò ricusato, ma solo doversi prima da Stanislao risarcire alle offese a lui fatte, nell'insulto recato al pontificio decoro in un mandamento da esso pubblicato; e che plausibile anzi eragli stata la domanda di darsi ai cattolici di Polock un vescovo del loro rito latino, in luogo di monsign. Smogorzewski, acciò come coll'imperial disposizione l'aveano i latini di Mohilow, lo avessero i greci di Polock ancora. Concliuse, che rimettendo per riguardo all' imperatrice e pel bene del cattolicismo ogni ingiuria recatagli dal vescovo di Mallo, era pronto erigere in arcivescovile la chiesa di Mohilow, e costituirvi a primo arcivescovo lo stesso prelato e decorarlo del pallio, con dargli per coadiutore il Benislawski; e siccome il nuovo arcivescovo dovea essere cattolico, come anche l'imperatrice lo bramava, essere necessario che la nuova cattedra venisse stabilita sulle regole della chiesa cattolica e con dipendenza del suo capo, e per tutto eseguire essere nella determinazione di spedirle un pontificio ministro colle necessarie facoltà, per contentarla in ogni parte, salve le massime della cattolica chiesa romana. Terminò Pio VI la lettera con rinnovare a Caterina II la supplica di permettergli creare un vescovo pei greci, ai quali poteva essere più utile, che un concistoro provvisionale, in cui niuno di quelli che lo componevano sapeva far sue tutte quelle cure che fa un pastore principale, che non deve dividerle con altri; e. finalmente di non aver egli altra mira, che di compiere ai doveri di padre dei latini e de' greci cattolici, e di dare all'imperatrice campo di diffondere le sue beneficenze sopra gli uni e gli altri. Quindi Pio VI affidò questa importante missione a monsignor Archetti arcivescovo di Calcedonia, nunzio alla corte di Varsavia, commettendogli i poteri di legato apostolico col breve Onerosa pastoralis officii cura, dei 15 aprile 1783, presso il mentovato Bull. p. 270, venendo eziandio riportato nel Bull. Rom. Continuatio t. VII, p. 122. Con questo breve lo deputò legato pontificio all'imperatrice delle Russie, per erigere l'arcivescovato di Mohilow di rito latino, la chiesa in metropolitana con capitolo e seminario, eleggerne l'arcivescovo, conferirgli il pallio, con indulto onde fosse preceduto dalla croce, e destinare il suffraganeo con futura successione; dovendosi in tutto il nunzio apostolico regolare scrupolosamente secondo i decreti pontificii, i sacri canoni, ed il concilio di Trento.

Nella medesima lettera apostolica Pio VI innalzando la provvisoria sede vescovile di Mohilow ad arcivescovato, e la cattedrale dedicata alla Beata Vergine in chiesa arcivescovile, l'arricchì di tutti i privilegi e diritti delle metropolitane latine, perchè dovea comprendere la sua giurisdizione tutte le chiese cattoliche latine presenti e future dell'impero russo. Conosceva il Pontefice essere cosa perigliosa il concedere sì ampia e sterminata giurisdizione ad una sola sede, attese massimamente le qualità personali del metropolita, perocchè infrenò la concessione con concedere all'arcivescovo piena giurisdizione ordinaria su tutti i catto-

lici latini della diocesi Mobilowiense, e delegata su tutti i cattolici dell'impero e delle colonie russe, perciò revocabile; riserbandosi di poter istituire in mighor congiuntura altri vescovati latini nella Russia, lasciando intatta la libertà alla Sede apostolica di disporre altrimenti, con queste parole: Quo adusque altera nobis alios catholicos episcopos deputandi se se offerat occasio, ac donec aliter per hanc apostolicam sedem fuerit dispositum. Ad ovviare agl' inconvenienti che infallantemente sarebbero nati nell' esercizio di una potestà smodata, quale la bramava Caterina II con smisurata giurisdizione spirituale, osserva il lodato p. Theiner che Pio VI nella medesima bolla d'istituzione significò il desiderio ch'egli aveva di creare due vescovi latini, uno in Pietroburgo o in Mosca capitali dell'impero, l'altro in Odessa città e porto della Russia; il che avea doppio fine, di stringere i cattolici dispersi nell'interno della Russia e nelle colonie asiatiche, e far rivivere col vescovato di Odessa la chiesa di Caffa (Vedi), l'antica Teodosia (Vedi) fondata da Giovanni XXII li 25 febbraio 1322, la quale comprendeva tutto il paese posto tra la Bulgaria e la Valachia da una parte, e dall'altra il mar Nero e le provincie russe.

Avendo cooperato all'istituzione dell' arcivescovato il cardinal Autonelli prefetto di propaganda, poi l'imperatrice gli mandò in dono una superba croce vescovile di brillanti. Ricevuto il prelato Archetti il memorato breve, le lettere d'istruzioni, ed il breve che dovea consegnare all'imperatrice, ai primi di giugno si congedò dalla corte di Varsavia per recarsi in offizio

di legato a Pietroburgo, ove venne accolto dall' imperatrice assai onorificamente. Ebbe il 15 luglio pubblica udienza, presenti il consiglio di stato, gli ambasciatori di vari potentati europei, ed al bel complimento che fece all'imperatrice, ricevè risposta cortese. Indi Caterina II per decreto de' 14 novembre 1783 ratificò la fondazione dell'arcivescovato di Mohilow. e la nomina di Stanislao ad arcivescovo della medesima sede, rinnovando le stesse ordinazioni contenute nel riferito decreto di erezione. Il nunzio apostolico con lettera circolare degli 8 dicembre eseguì quanto eragli stato commesso: dichiarò la città di Mohilow sede arcivescovile, assegnò a cattedrale la bella e vasta chiesa dell'Assunzione, che fu già de'carmelitani dell'antica osservanza, e l'attiguo convento a seminario; provvide alla fondazione del capitolo e del concistoro, e nominò a varie dignità. Pubblicò poscia il 10 o 13 dicembre dello stesso anno la traslazione di Stanislao Siestrzencewicz alla sede arcivescovile Mohilowiense da quella di Mallo, e gli statuti del nuovo capitolo metropolitano. Quindi a' 7 o 18 gennaio 1784 consegnò al nuovo arcivescovo il sacro pallio nella chiesa latina de' cappuccini di Pietroburgo, che li 26 ottobre del precedente anno avea consagrata (il Novaes aggiunge, coll' intervento del granduca Paolo I e sua sposa, che regalarono al nunzio una croce vescovile del valore di 80,000 rubli, una superba pelliccia, con lettera commendatizia pel Papa acciò lo creasse cardinale, come fece ad onta dell'opposizione di alcune corti; inoltre dice il Novaes che il nunzio

MOIL

in detta chiesa vi consacrò un arcivescovo e tre vescovi). Assisterono alla solenne religiosa cerimonia, non più veduta nella capitale della Russia, i primi personaggi dello stato, il corpo diplomatico, numerosissimo clero, i più ragguardevoli prelati della chiesa cattolica ed anche della russa, e secondo il Novaes, Caterina II con l'imperiale famiglia. Il nunzio pronunziò una commovente allocuzione, in cui magnificata la protezione della chiesa cattolica latina, esortò l'arcivescovo all' adempimento esatto de' suoi doveri verso il supremo pastore della chiesa cattolica, e verso la generosa protettrice della medesima, esprimendo il vivo desiderio di vedere finalmente la riunione della chiesa russa con la cattolica.

Inoltre monsignor Archetti si fece prestare dall'arcivescovo il consueto giuramento di fedeltà e d'obbedienza alla santa Sede, dichiarando che ad esso, come a suo nuovo e natural pastore, restava affidata la cura del cattolico gregge sparso nelle ampie provincie russe dell' Europa e dell' Asia, che allora poteva ascendere a tre milioni di anime, come afferma Novaes, che nota essersene poi raddoppiato il numero. Dipoi a' 3 o 8 febbraio il nunzio consacrò in vescovo di Gadara in partibus e coadiutore dell' arcivescovo l' egregio Giovanni Benislawski. Furono presenti al solenne rito i più distinti uffiziali della corte e sette ministri diplomatici : la pia consorte del celebre cancelliere di Polonia Giovanni Borka fornì i sacri abiti per l'arcivescovo e pel coadiutore di Mohilow. Riuscì ad un tempo al nunzio di dare al vescovo di Livonia per suffraganco il canonico Giorgio Paolowski col titolo di vescovo d' Atalia in partibus, il quale essendo stato nominato per decreto imperiale nel dicembre 1780 a suffraganco della Russia Bianco, fu costretto risiedere negli stati russi. Stanislao avido d'accrescere l'estensione di sua autorità, per gli uffizi dell' imperatrice strappò al nunzio la facoltà di poter decidere le cause di divorzio, senza che v' intervenisse l'opera dell'avvocato difensore de' matrimoni, voluto dalla bolla Dei miseratione, di Benedetto XIV. Il nunzio si lasciò piegare a concedere sì esorbitante potere ad un uomo che ne fece il più detestabile abuso. Egli stesso si adoperò perchè Caterina II consentisse con decreto del maggio 1784 al medesimo arcivescovo il poter chiamare sacerdoti forastieri per impiegarli nelle missioni di Pietroburgo, di Mosca, Riga, Reval ed altrecittà, previo il giuramento di fedeltà ed obbedienza all'imperatrice, alle leggi dell'impero e ai magistrati locali, ma restò loro libero di uscire a talento dagli stati imperiali. Caterina II ebbe cura che si confermassero i suoi editti intorno a' sacerdoti forastieri, e che tutti gli armeni cattolici de' suoi stati, i quali ascendevano al numero di settantamila, fossero soggetti alla giurisdizione del metropolitano cattolico latino di Mohilow, ordinando che questi si provvedesse di sacerdoti presi dalla nazione loro, e nati ne' dominii imperiali, si fondassero le scuole necessarie per l'ammaestramento della gioventù, e frattanto si mandassero due giovani armeni al collegio di Leopoli negli stati dell'imperatore de'romani, acciocchè vi venissero educati nelle lettere a spese dell'erario del governo. Diresse poi nel marzo 1784 un decreto al conte Giovanni Andrea Ostermann, con cui tornò ad approvare tutto l'operato del nunzio apostolico per lo stabilimento dell'arcivescovato Mohilowiense. Vedendo Caterina II e Stanislao ormai paghe le loro mire, temendo però che venissero gli ulteriori loro disegni guastati dalla presenza del nunzio, si studiarono di allontanarlo, e l'imperatrice commise al principe Jusupow suo ambasciatore a Torino di recarsi a Roma e chiedere pel nunzio il cardinalato, che Pio VI gli concesse nel settembre, richiamandolo da Pietroburgo. Intanto conservando Caterina II i gesuiti nei suoi stati, il loro vicario generale stabilì la sua residenza in Mohilow, ove si aprì un noviziato.

Seguitando l'imperatrice con false promesse ad allucinar i cattolici de' suoi stati, rinnovò nel 21 aprile o 3 maggio 1785 il famoso editto di tolleranza del 1763 a pro di tutte le comunioni cristiane stanziate nell' impero russo, compresi eziandio i cattolici latini, a'quali fu consentito fabbricar in pietra chiese con campanili, che prima sol di legno potevano fare: e tanto essa, quanto il figlio e successore Paolo I in vari trattati di alleanza e di commercio co' potentati cattolici d' Europa, guarentirono il libero esercizio del culto divino a tutti i forastieri che professassero la cattolica religione. Caterina II messasi quindi d'accordo con Siestrzencewicz condusse le cose de cattolici a suo modo. Questo arcivescovo non ebbe in verun rispetto nè i diritti, nè i canoni della Chiesa, e l'imperatrice pigliavasi giuoco delle solenni promesse giurate alla santa Sede ed ai suoi sudditi cattolici, riguardanti il mantenimento della religione loro. Stanislao seppe scaltramente valersi dello sbaglio commesso dal nunzio nel decreto di dicembre 1783, in cui avea tralasciata la savia distinzione usata da Pio VI nella bolla di fondazione dell' arcivescovato Mohilowiense di giurisdizione ordinaria e delegata, restrizione che non piaceva all'ambizioso prelato, perchè opponevasi all' assoluto dominio cui aspirava. Laonde non considerando la pontificia bolla, si attenne al decreto di sua traslazione, fatto dal nunzio, in cui per inavvertenza era stata ommessa la detta limitazione. Quindi spacciossi ordinario di tutte le Russie, chiamando quel vastissimo impero sua diocesi. Tentò ogni via per carpire dalla Sede apostolica sì estesa giurisdizione; e per apparirne investito, almeno presso l'imperatrice, pubblicò nel 1790 per le stampe tutti gli atti dell'erezione dell'arcivescovato Mohilowiense, passando sotto silenzio il breve di Pio VI a Caterina II, e l'istruzione al nunzio, in cui l'accennata condizione era esplicitamente espressa. Correndo il marzo 1792, fu fatto vescovo di Calamata in partibus e suffraganeo di Stanislao, il basiliano Adriano Buttrimowicz. Nel 1793 pel secondo spartimento della Polonia acquistò la Russia cinque vescovati latini, cioè di Livonia, di Vilna, di Luck, di Kiovia e di Camieniecz, ciascun de' quali avea due suffraganei ed anche tre. E quando Caterina II nel 1795 pel terzo smembramento si vide padrona della misera Polonia, a visiera alzata si mise a sfogare il suo cattivo animo contro la chiesa cattolica latina, siccome avea fatto colla rutena, anco con abolir la metropoli di Kiovia, onde ridurre i greci-uniti alla chiesa russa. Violò la parola data ne' trattati della divisione della Polonia, di conservare intatto lo stato della chiesa cattolica di ambedue i riti: annullò le nominate sedi vescovili, tranne quella di Livonia, i cui beni e quelli de' capitoli, seminari ed altri luoghi pii, parte incamerò e parte diede in dono ai suoi generali ed altri uffiziali dello stato. Eresse invece di proprio talento nel settembre 1795 due vescovati latini, uno in Pinsk, l'altro a Tatitschew, ove il rito latino non era conosciuto, nominando alla prima sede Gaspare Casimiro Cieciscowski vescovo di Kiovia, e alla seconda destinò l'indegno Sierakowski vescovo di Prusa in partibus, il quale si era usurpata l'amministrazione del vescovato di Camieniecz, scacciatone armata mano da Caterina II il legittimo coadiutore Dembrowski. I vescovi coi suffraganei levati dalle loro sedi. spogliati anco delle rendite, ebbero tenuissima annua provvisione; e siccome avea l'imperatrice assoggettate tutte le chiese rutene alla sola giurisdizione dell'arcivescovo ruteno di Polock, così volle che tutte le latine dipendessero dall'arcivescovo Mohilowiense. Per lo che Siestrzencewicz toccò lo scopo delle ardenti sue brame, vedendosi comunque si fosse in possesso di ordinario di tutte le chiese latine della Russia, colorendo, siccome l'imperatrice, siffatta usurpazione, col decreto di monsignor Archetti.

A salvamento della chiesa latina, la Provvidenza nel 1796 tolse dal mondo Caterina II, e l'imperatore Paolo I umano e giusto, si recò a coscienza di riparare i danni, con che sua madre avea afflitta la chiesa cattolica latina, e secondò generosamente le sollecitudini della santa Sede a risarcimento della medesima. Ammiratore personale di Pio VI gli chiese un nunzio per ricomporre le cose della chiesa latina e rutena, Il Papa vi mandò per delegato apostolico ed oratore il prelato Litta arcivescovo di Tebe, già nunzio apostolico di Varsavia, il quale giunse nel 1797 in Pietroburgo, e col suo zelo restaurò la chiesa rutena della metropoli di Kiovia e di tutte le sedi vescovili abolite ai greci-uniti da Caterina II. Indi presentò all'imperatore particolarizzato memoriale con gli opportuni documenti intorno alle sofferte perdite della chiesa latina, chiedendo in nome di Pio VI che le annullate sedi vescovili fossero reintegrate, i vescovi riavessero le loro chiese, diritti e privilegi; i beni ecclesiastici appartenenti alle mense vescovili, ai capitoli, seminari, conventi, ed altri luoghi pii si restituissero, e gli ordini religiosi potessero ritornare a' loro chiostri, la cui disciplina e indipendenza fossero intangibili senza previa approvazione della santa Sede. Paolo I consentì al ristabilimento de' vescovati di Luck, di Vilna e di Camieniecz, all' annullazione delle due sedi di Pinsk e di Tatitschew, ed all'espulsione da Camieniecz dell'intruso arcivescovo Sierakowski. Fu conservato il vescovato di Livonia sotto il titolo di Samogizia; quel di Kiovia non potè essere rimesso per quelle stesse cagioni che si contrapposero al ristabilmento della metropoli grecounita di Kiovia-Halicz, se non che l'imperatore permise la creazione

del vescovato di Minsk. I beni ecclesiastici solo in parte furono restituiti, essendo stati gli altri aggiudicati alla corona, o donati a pubblici uffiziali. Con rigoroso bando vietò l'imperatore che in avvenire i beni di tal sorte si alienassero, e promise d'indennizzare il clero per le sostenute perdite con decoroso assegnamento annuale. In quanto al clero regolare, si volle mantenuta l'ordinazione di Caterina II, che andasse soggetto ai vescovi, ai quali perciò venne compartita peculiare e temporanea facoltà, quantunque l'ambizioso arcivescovo di Mohilow non volesse rimettere dell' arrogatasi giurisdizione sui medesimi. Parecchie delle reintegrate diocesi dipendevano dalla giurisdizione de'metropoliti di Gnesna e di Leopoli. Non potea continuare siffatta mescolanza di giurisdizione, siccome contraria alla convenzione stipulata tra i tre potentati dividenti, la quale recava, ché uno stato non potesse sull'altro esercitare niuna maniera d'autorità. Perciò l' ottimo legato o delegato apostolico Litta intavolò negoziazioni con ambedue i nominati metropolitani, ed ottenne rinunziassero a questa parte di loro giurisdizione. La chiesa Mohilowiense fu dichiarata metropoli, ed ebbe per suffraganee le diocesi di Vilna, di Samogizia, e di Luck o Luceoria, che aveano sino allora appartenuto al metropolita di Gnesna, e quella di Camieniecz già di spettanza alla metropoli di Leopoli ; le fu altresì aggregato il vescovato di Minsk, come richiedea il diritto. La metropoli Mohilowiense comprese nella sua giurisdizione ordinaria e delegata i governi di Mohilow e di Witepks nella Russia Bianca, di Klovia nell' Ukrania, di Pietroburgo nell'Ingria, della Moscovia e Livonia, di Saratow e di Astracan nell' Asia, finalmente della Tauride nella Crimea. Ebbe inoltre due suffraganei ed altrettanti coadiutori con titoli di vescovi in partibus; a' primi fu conceduto il diritto di futura successione, al metropolita furono assegnati diecimila rubli annui. Così ebbero circoscrizione le diocesi cattoliche latine nella Russia e nelle provincie russo-polacche, e fu sistemata la gerarchia della provincia ecclesiastica Mohilowiense. I beni stabili del clero secolare delle sei mentovate diocesi erano valutati 1,157,370 rubli, e quelli del clero regolare 2,175,357: il novero de'sedeli adulti ascendeva circa a 1,635,400. Per queste disposizioni dettate dalla giustizia di Paolo l, la chiesa cattolica latina risorse dalle sue rovine, come distesamente racconta il p. Theiner nell'en. comiata opera, lib. V, della chiesa cattolica latina in Polonia e nella Russia.

Tale riordinamento e provvedimenti, e nuova circoscrizione delle diocesi latine in Russia, effettuato con concordato tra il pontificio legato Litta e Paolo I, fu ratificato da Pio VI colla bolla Maximis undique pressi, de' 15 dicembre 1798, riportata negli Annali delle scienze religiose t. XIII, p. 289. Il lodato p. Theiner dice che la bolla fu emanata a' 15 novembre, e monsignor Baldassarri a' 17. Questi che ciò rileva nel t. III della Relazione de' patimenti di Pio VI, a p. 159 narra averla il Papa emanata essendo quasi prigioniero nella Certosa di Firenze, e che avendo l'imperatore richiesto di promovere al cardinalato l'arcivescovo di

Mohilow, Pio VI si scusò, che trovandosi i cardinali dispersi non poteva in modo alcuno adunar concistoro, nel quale elevarlo alla bramata dignità. » Ma volendo pur compiacere all'imperatore più che gli era possibile, fece spedire un breve, nel quale all'arcivescovo medesimo concedeva di vestire al modo de'cardinali, portando porporine le calze, gli abiti, il berrettino, la berretta, ed anche il berrettone (del berrettone insegna cardinalizia questa è la prima volta che ne leggo menzione, ma assolutamente dev'essere errore); e mi ricordo che nel breve, il quale, secondo il consueto, era latino, la parola berrettone fu scritta in italiano". Il can. Nodari, Vitae Pont, p. 53, si esprime così. » Paulo I petenti, ut archiepiscopus civitatis Mohilow ad cardinalatum eveheret, prudentissime respondit, sibi necesse esse solemnem hanc nominationem differre ob dispersum cardinalium collegium, permittere tamen archiepiscopo purpuratorum patrum uti insignibus". Il citato cav. Artaud p. 219 ancora, citando il dotto Nodari, dice che Pio VI permise all'arcivescovo di vestire gli abiti cardinalizi. Procedendo in questa mia opera con scrupolosa critica, quando dovetti fare l'articolo Berrettino Cardina-LIZIO, scrissi tuttavolta che Pio VI concesse agli arcivescovi pro-tempore di Mohilow le vesti cardinalizie, ma che gli vietò anzi l'uso del berrettino rosso; tale essendo il risultato delle molte ricerche che su ciò feci. Perciò non pare credibile l'uso del berrettone o berretta cardinalizia, essendo questa una delle principali insegne cardinalizie, e l'impone il Papa o chi delega, con formalità. Non mi è riuscito rinve-

nire il breve di cui parla il Baldassari, a fronte di pazienti indagini . Nel 1800 Siestrzencewicz fece stampare in Pietroburgo il concordato di Pio VI, in un a tutti gli atti imperiali relativi alla narrata circoscrizione diocesana della chiesa cattolica di rito latino nell'impero russo. Aspirando sempre Siestrzencewicz a illimitata giurisdizione su tutta la chiesa cattolica di ambedue i riti nella Russia, seppe scaltramente servirsi della partenza del legato pontificio pel conclave di Venezia, per iscemare l'autorità de'vescovi da lui dipendenti, e concentrarla in sè stesso. Però trasmise a Paolo I il progetto d'istituire un tribunale ecclesiastico, il quale avesse a decidere in ultima istanza tutti gli affari ecclesiastici di qualche momento delle sei diocesi latine e delle tre greco-unite. Gli statuti che dovevano reggerlo ottennero approvazione nel dicembre 1800 da Paolo I. A cagione della morte di questo monarca avvenuta nel maggio 1801, il figlio e successore Alessandro I compì l'opera del Mohilowiense, improntandola nel novembre 1801 di nuova forma con imperial editto, che può chiamarsi un compendio delle leggi di Caterina II a danno della chiesa cattolica, e distillato dall'ambiziose pretensioni manifestate dall'orgoglioso arcivescovo, a dispetto de' replicati reclami pontificii. Si chiamò il tribunale dapprima concistoro ecclesiastico-romano-cattolicouniversale, e in appresso collegio della chiesa romana-cattolica, la cui ampia autorità descrive il p. Theiner a p. 510 e seg., presieduto dal metropolita con titolo di presidente nato. .

Essendo gli statuti di questo col-

legio un mischio di contraddizioni e di sfrenatezze contro le sante leggi della Chiesa, i vescovi delle cinque diocesi latine si unirono al nuovo nunzio apostolico Arezzo arcivescovo di Seleucia, e si adoperarono energicamente per convincere il metropolita della mostruosità dell'istituito tribunale, e farlo smontare dalla sacrilega presunzione, con che arrogavasi il primato della Chiesa nelle Russie, e ne manometteva le sacrosante leggi e la libertà, ma l'empio prelato crebbein vece nell'ardire. Elesse a componenti del collegio uomini scostumati, senza coscienza e religione, e ne cacciò con pretesti che mantenessero corrispondenza con Roma il proprio suffraganeo Benislawski. e l'illustre preposto mitrato di Mohilow Biskowski: fra quelli che vi sostituì vi fu il proprio fratello Luigi calvinista. Autorizzando per avarizia divorzi, prodigalizzando secolarizzazioni ai religiosi, proteggendo gli sfratati più abbietti, contro Siestrzencewicz ricorse all'imperatore nel 1804 Giedrovic vescovo di Samogizia a nome degli altri vescovi della metropoli Mohilowiense, per l'insopportabile abuso che faceva della triplice autorità di arcivescovo, di metropolita e di presidente del collegio, con gravissimo danno della chiesa cattolica. Riconobbe Alessandro I la giustizia di tali suppliche, e pei caldi uffizi del nunzio promise di esaudirle; ma riuscì all'arcivescovo di render sospetti all'imperatore i vescovi e il nunzio, persuadendolo che la chiesta riforma del collegio mirava a distruggere le leggi dell'impero; indi sfogò il suo mal animo contro la Sede apostolica, per non aver conseguito l'estensione di giu-YOL XEVI.

risdizione su tutti i conventi dei monaci e de' regolari; e contro il nunzio perchè avea compito le cose del predecessore nel ristabilimen. to della metropoli rutena, e restaurato l'ordine de'basiliani, e con calunnie lo fece disamicare dall'imperatore. Indusse questo a concedergli ciò che giustamente gli avea negato Pio VII, nell'agosto 1804, costringendo ancora il nunzio ad accomiatarsi dalla corte di Pietroburgo; quindi recossi in mano le redini di tutta la chiesa cattolica nella Russia, dominandola da assoluto padrone. Non contento di aver posto sossopra la chiesa cattolica latina e rutena, volle rovinare eziandio quella cattolica di rito armeno, dichiarandosi amico e protettore di tutti i malvagi ecclesiastici. Per morte dell' ottimo Andrea Cholioneski, già rettore di s. Stanislao de' polacchi di Roma, poi suffraganeo di Camieniecz, gli sostituì un prete armeno, facendogli conferire il carattere episcopale dall'arcivescovo armeno di Leopoli, affinchè potesse esercitare giurisdizione vescovile su tutti gli armeni dell'impero russo. Questa ripugnante mescolanza di due riti non piacque all' imperatore, che perciò entrò in trattative con Pio VII, il quale con breve de' 28 marzo 1809 nominò a vicario apostolico di tutti gli armeni cattolici delle Russie, Giuseppe Krzistofowicz vescovo di Arze in partibus, consecrato dall' arcivescovo di Leopoli, e la diocesi di Camieniecz fu provveduta di pastore latino.

Siestrzencewicz largamente protesse la società biblica per disseminarvi le corrette versioni, passata dall' Inghilterra in Russia nel 1804, promovendola con iniquissima circolare ; onde poi fu altamente rimproverato da Pio VII a' 13 settembre 1816, e l'imperatore trovando giusto il reclamo gli diè la più gran pubblicità, ordinando al biblici di allontanarsi dalla Russia. In vece il Papa ricolmò di elogi l'arcivescovo di Gnesna ed i vescovi di Polonia, per aver impedito ai biblici stabilirsi nelle loro diocesi. Nel 1814 eta morto il coadiutore di Mohilow Benislawski, prelato ragguardevolissimo che colle sue zelanti sollecitudini egregiamente suppliva all'assenza del metropolitano, a cui disgraziatamente non su dato successore; l'immensa giurisdizione del Mohilowiense fu quindi accresciuta colla vasta diocesi di Vilna, che avea quattro vescovi suffraganei, perchè se gliene affido l'amministrazione. Nel 1815 divenne suffraganeo di Kiovia Valeriano Enrico Kamankia di Mohilow, vescovo di Alberta in partibus: e suffraganeo di Mohilow Mattia Paolo Mozdzeniewski di Cracovia, vescovo di Acone in partibus, Net 1816 Siestrzencewicz concepì il disegno d'una riunione dei gréci e cattolici : egli avrebbe voluto vedersi creato patriarca dal Papa, per operare più francamente una compiuta oppressione del cattolicismo nella Russia, su di che il cardinal Consalvi nel 1824 richiamò l'attenzione di Leone XII, come riferisce il cav. Artaud. A sollievo della chiesa cattolica delle provincie polacco - russe, morì il metropolita Stanislao, che per 54 anni n'era stato il flagello, facendo la sua ordinaria residenza in Pietroburgo, tenendo tre suffraganei, uno a Mohilow, l'altro a Kiovia, il terzo monsignor Cipriano Odynice vescovo d'Ippona in partibus a Polock.

Il cav. Artaud racconta, che pubblicò la storia della Crimea, da esso visitata due volte, ed un compendio di ricerche storiche sull'origine degli slavi; che fu aggregato a diverse società scientifiche e letterarie, e che prese a cuore il progresso delle scienze e la coltura delle arti. Il Bossard pubblicò a Parigi una raccolta di documenti sull'arcivescovato di Mohilow. Occupò la di lui sede il religiosissimo vescovo di Luck o Luceoria e Zytomeritz Gaspare Casimiro Colonna Cieciszowski della diocesi di Posen, che nel 1708 da Kiovia era stato traslato a Luck. veochio venerando d'anni 84. Suo malgrado venne nominato metropolita per decreto imperiale del marzo 1827, e per breve di Leone XII de' 23 giugno 1828 ottenne l'approvazione pontificia. Il regnante Nicolò I, dice nel decreto, ché lo imalzava alla diguità d'arcivescovo metropolitano delle chiese cattoliche in Russia, gli conservava la sede di Luck, e lo dispensava dall'obbligo di presiedere al collegio ecclesiastico cattolico, finchè la sua salute non gli permetteva di recarsi a Pietroburgo, Proseguì a dimorare in Luck quale amministratore della diocesi. Per lo stesso breve gli venne dato a coadiutore con futura successione a tal chiesa Michele Piwnick vescovo di Ramata in partibus, il quale prese a far le veci del metropolitano nel governo di Mohilow, e nella presidenza del collegio cattolico latino di Pietroburgo. Inoltre Leone XII con altro breve dello stesso giorno nominò suffraganeo di Mohilow Gioachino Grabowscki di Visne, della diocesi Mohilowiense, e vescovo di Amoria in partiLus, essendo arcidiacono della metropolitana e rettore della chiesa parrocchiale Zevinogrodense.

Cieciszowski fu il solo vescovo della metropolitana Mohilowiense, che non si lasciò trascinare dai pravi esempi dello sciagurato Stanislao Siestrzencewicz. Egli nel suo lungo episcopato nella propria diocesi oppose con petto forte e zelo apostolico, insormontabile diga all'infezione contagiosa de' perniciosi divorzi, perchè agli occhi di Stanislao il matrimonio avea cessato di essere sacramento, radicandosi lo scandalo con tanta saldezza anche nelle diocesi suffraganee, che in quella di Minsko da ultimo ancora succedevano da due a trecento divorzi, talchè era difficile il trovarvi un matrimonio in cui l' una o l'altra parte non fosse stata prosciolta da un maritaggio antecedente; e però Leone XII più volte confortò il nuovo metropolita a procedere col medesimo servore all'estirpazione della rea e riprovevole usanza nelle altre cinque-diocesi della metropoli, rammentandogli che Benedetto XIV avea procurato ripararvi con tre costituzioni, quindi gli concesse la potestà necessaria per schiantare sì abbominevole vizio. L'imperatore Nicolò I si mostrò contrario alla chiesa cattolica latina, come lo era colla rutena, e per impedirne l'incremento decretò nel 1828 che chiunque volesse entrare in un ordine religioso dovesse chiederne al ministro del culto il permesso, che mai concedevasi; così venne a prepararsi la distruzione di tutti gl'istituti religiosi, che si effettuò nel 1832. Si decretò ancora che niuno si ammettesse ne' seminari per correre la via ecclesiastica, se non prescntasse lettere di nobiltà, avesse

compiti gli studi in una università dell' impero, oltrepassasse venticinque anni d'età, avesse sostituito altri nell'esercizio militare, fosse autorizzato dal ministro dei culti, e non sborsasse lire seicento a beneficio del clero scismatico di sua provincia. Con editto imperiale del 1829 furono chiusi tutti i noviziati, e determinato il numero de' seminaristi per ciascuna diocesi. Nel 1830 peggiorarono le cose della chiesa cattolica, poichè per deplorabile acciecamento della dieta imperiale di Varsavia vennero rigettati i consigli de' vescovi per eliminar i divorzi, e ritornare le cause matrimoniali al diritto della Chiesa, e l'imperatore lasciò a' tribunali civili la definizione dello scioglimento de' maritaggi: indarno i vescovi di Podlachia e Cracovia virilmente si opposero alla violazione de' diritti ecclesiastici, anzi si fecero partir da Varsavia prima della chiusura della dieta. Le vicende politiche della Polonia nel 1830 fecero soprassedere al proseguimento delle riforme ecclesiastiche; ma pacificatosi il reame sul finire del 1831, con maggior audacia si riprese la guerra contro la cattolica religione, laonde l'anno 1832 entrò funesto per la chiesa cattolica d'ambo i riti. Si scagliò addosso alla latina siffatta tempesta che la scosse dalle basi, e se il braccio divino non ne arrestava il furore, essa al par della rutena cadeva sepolta nelle sue rovine. Il disegno manifestato nel 1828 di annullare tutti gl'istituti religiosi, nel 1832 si recò in opera, perchè le ricchezze di essi stimolavano l'altrui avidità: la metropolitana di Mohilow, non comprese le case de gesuiti, nel 1804 possedeva parte nella Russia e par-

te nelle provincie polacche 305 monasteri d'uomini, con 3468 religiosi, e 41 di donne, le quali ascendevano a 500; tutto il valore dei beni spettanti ai conventi era di 2,175,357 rubli d'argento, che davano l'annua rendita di 280,206 scudi. Dipendevano dai medesimi conventi quali vassalli 122,018 uomini e donne. Per riuscir nell'intento si usarono col collegio ecclesiastico cattolico latino maliziose e false relazioni sul misero stato degli istituti religiosi, e pel sedicente maggior ben utile della Chiesa se ne domandò a nome dell'imperatore l'abolizione de' superflui, poichè contro il vero si affermò con esagerazioni non rispondere più alla natura de' tempi, nè all'utilità de' cattolici pel rilassamento della disciplina, quindi doversi traslocare i religiosi de' conventi soppressi in quelli che si conservavano : facendosi abuso della costituzione Interplures jucunditatis, di Benedetto XIV, che permise alla chiesa rutena la riunione de'monasteri poveri.

Dopo che l'imperatore approvò l'abolizione de' monasteri ritenuti superflui, il prelato Ignazio Lodovico Pawlowski vescovo di Megara, fatto da Leone XII a' 23 giugno 1828, e suffraganeo di Kaminieck, preposto di quella cattedrale, e rettore della chiesa parrocchiale Dunaiowecense, come presidente del collegio cattolico ecclesiastico latino, il quale parve tenesse dietro alle orme di Siestrzencewicz, divulgò il decreto a tutti i vescovi della metropolitana di Mohilow, da' quali chiese ragguaglio dello stato dei conventi, con cenno di quelli che potessero annullarsi. Rispose il degno Piwnicki coadiutore del venerando Cieciszowski ed amministra-

tore di Luck e Zytomeritz, non potere corrispondergli senza ordine del metropolitano. Essendo da tutti conosciuta la saldezza della virtù del metropolita, chiamato sino dal 1798 l'apostolo della chiesa di Polonia, egli ricusò con grandezza di animo prestarsi a sì pericoloso negozio. Oppose altresì resistenza l'amministratore della diocesi di Mohilow, il zelante prelato Szezit, quantunque poi fosse condotto ai confini dell'impero, e inutilmente invocate dalle più vive suppliche della Russia Bianca; gli venne sostituito Kamionka o Kamankia sudetto, ligio del governo, che si mise d'accordo con Pawlowski. Laonde de' 300 monasteri che nel 1832 avea la metropoli Mohilowiense; 202 furono chiusi, restandone aperti 98. In gran parte si venderono all'incanto, gli altri tenuti in conto per santuari ceduti agli scismatici, fra' quali il celebratissimo di Poczojow nella Lituania, già de' camaldolesi, seminario di santi e ornamento della chiesa polacca. L'avea fondato il principe Boleslawski, uno de' più fervidi e degni discepoli di s. Romualdo, e perchè avea allevato cinque santi che col loro sangue fecondarono la chiesa Lituanense quando gemeva sotto il paganesimo, era riguardato primario monastero polacco dell'illustre ordine. Simile disavventura colse al non men celebre pur camaldolese presso Cracovia, a fronte delle preghiere de'cracoviesi per conservarlo. I quattro milioni di rubli d'argento ricavati dai beni de' monasteri soppressi, che secondo le promesse doveansi impiegare a vantaggio della chiesa cattolica, vennero raccolti dal governo, e impiegati a vantaggio degli scismatici. Quello che più

di tutto danneggiò la chiesa cattolica nelle provincie polacco-russe, e nel reame stesso di Polonia, fu il prescritto dall' imperatore intorno i matrimoni misti, con statuire che nelle sei diocesi della metropoli Mohilowiense, ove una delle parti contraenti professasse la fede russa, la prole, non badando a divario di sesso, fosse battezzata ed allevata nella medesima fede scismatica. La peste dei matrimoni misti non s'insinuò tra'russi, se non dopo la metà del secolo XVIII, in cui avevano preso piede le massime irreligiose. L'imperatore inoltre decretò che i matrimoni misti benedetti da' sacerdoti cattolici sì latini che greci, siano riputati nulli sinchè non vengano benedetti da un sacerdote russo. Questa legge fu estesa a tutti i russi addetti alla milizia, che nelle provincie polacco-russe e nel ducato di Finlandia contraessero matrimonio co' cattolici e protestanti; poscia venne resa universale senza eccezioni in tutte le provincie polacco-russe, senza più badare i trattati stipulati in favore de' polacchi, ed i giuramenti fatti nel 1815 da Alessandro I nel dare la costituzione al regno di Polonia, di conservare cioè alla religione cattolica intieramente i privilegi e le libertà ecclesiastiche e civili. Finalmente la fatale legge sui matrimoni misti nel 1834 si rese comune al reame di Polonia, richiedendosi che i sacerdoti cattolici benedicessero eziandio i matrimoni misti, la cui prole avea ad allevarsi scismatica, vietandosi a' curati consigliar gli sposi a educar cattolicamente i loro figli. Quanto protegga il governo russo i matrimoni misti, diffusamente si può vedere nel p. Theiner citato.

Le violenze e artifizi usati dal governo a pervertimento de' greciuniti, si adoperarono pure per trascinare allo scisma i cattolici latini, a' quali anzi si fece aperta violenza, per cui i latini sostennero come i ruteni trattamenti durissimi ed asprissimi mali per difesa della religione, e si distinsero eroicamente 800 cattolici della Podolia. Alcuni dettagli si leggono nel lodato p. Theiner, come il divieto di comunicazione tra' cattolici greci e latini nelle cose sacre, ed altresì ai fedeli del medesimo rito appartenenti a diverse parrocchie, e diversi altri decreti tutti in danno de'cattolici latini. Per attirare allo scisma que' sacerdoti che conducevano vita secolaresca e rilassata, il governo loro permise prender moglie appena si dichiaravano scismatici, perdonando loro qualunque turpitudine e delitto. Nel gennaio 1839 altro editto imperiale annunziò ai cattolici condannati al remo, alle miniere, ed altri lavori pubblici per omicidii ed altri delitti. che sarebbero assoluti se abbracciassero lo scisma, coniandosi medaglia onorifica di s. Anna, per appendersi loro in petto con nastro celeste. Fra i tanti argomenti che il p. Theiner riporta, onde il governo russo combatte la chiesa cattolica latina, parla dell' invito fatto nel 1840 a tutti i vescovi latini del reame di Polonia, a seguire l'esempio de'loro colleghi, gli apostati della chiesa rutena, proclamando il ritorno de'greci cattolici alla chiesa scismatica, siccome opera di persuasione pacifica. Clemente XIII e Clemente XIV alto levarono la voce pei gravi disastri della Chiesa sofferti nella Russia e nella Polonia. Pio VI, e i suoi suc-

cessori Pio VII e Leone XII non furono meno solleciti nel sovvenire alla chiesa polacca. Quindi Gregorio XVI per morte di monsignor Cieciszowski, dopo lunga sede vacante, nel primo marzo 1841 traslatò da Megara in partibus all'arcivescovato di Mohilow, Ignazio Lodovico Pawlowski della stessa diocesi, e qual degno depositario della divina missione affidatagli, ed erede meritevole delle virtù e gesta de' lodati predecessori, adempì nobilmente alle parti dell'apostolico ministero, manifestando alla Chiesa universale con candida semplicità e moderazione evangelica le crude piaghe della chiesa polacca, e quanto avea fatto a disacerbarle, guarirle e preservarla da ulteriori vessazioni della civile autorità. Con quali modi Gregorio XVI si fece a propugnare i diritti della Chiesa nella Polonia e nella Russia viola. ti dalla podestà secolare, con che si è immortalato nel libro vivente della storia stampandovi gloriosissima pagina, è dichiarato nell'opuscolo pubblicato in Roma nel 1842 co' tipi camerali e intitolato; Allocuzione della S. di N. S. Grego. rio PP. XVI nel concistoro segreto del 22 luglio 1842, seguita da un' esposizione corredata di documenti sulle incessanti cure della stessa Santità sua a riparo de'gravi mali da cui è afflitta la religione cattolica negl'imperiali e reali dominii di Russia e Polonia. Fra i documenti in tale opuscolo prodotti vi sono. 1.º Lettera in forma d'ukase diretta dal conte di Worontzow in nome dell' imperatore all'arcivescovo di Mohilow, del 16 dicembre 1812, sulla proibizione di ricorrere alla santa Sede e suoi rappresentanti. 2.º L'ordinanza del

ministro de' culti del febbraio 1832 per la soppressione di molti conventi latini nella metropolitana di Mohilow. 3.° La supplica presentată nel 1841 al concistoro ecclesiastico cattolico romano di Mohilow dai parrocchiani della chiesa di Bialvnitze nel distretto di Mohilow, per essere mantenuti nel pacifico esercizio della religione cattolica romana sempre da loro professata. 4.º Altra diretta sullo stesso argomento al concistoro cattolico romano di Mohilow dai nobili del distretto d'Ischerikoff. 5.º Rapporto fatto li 26 febbraio 1841 dal concistoro di Mohilow al metropolitano Pawlowski in seguito delle suddette rappresentanze. 6.º Officio indirizzato il 12 marzo 1841 dal detto arcivescovo di Mobilow al direttore del ministero dell'interno in conformità ai suddetti due rapporti. 7.º Officio del ministro dell'interno a monsignor Pawlowski, col quale si spiega l'ukase sull'amministrazione de sagramenti a persone incognite. Pel memorabile abboccamento avvenuto in Roma nel 1845 tra Gregorio XVI e Nicolò I, se ne sperano felici conseguenze auche per la chiesa latina nell'impero russo. Vedi Polonia e RUSSIA.

Al presente la sede metropolitana di Mohilow è vacante, e dei quattro suoi suffraganei ausiliari esiste soltanto monsignor Kamaukia, fatto nel 1815, gli altri vacando. Nell'ultima proposizione concistoriale per l'arcivescovo Pawlowski, ecco come venne descritto lo stato della chiesa, con cinque vescovi diocesani suffraganei: questi sono quelli di Luck o Luceoria unita a Zytomeritz, Samogizia, Wilna, Cameniek o Kaminiechz, e Minsk.

La chiesa cattedrale sacra à Dio è sotto l'invocazione di s. Stanislao vescovo e martire, di elegante struttura. Il capitolo si compone di quattro dignità, essendo la prima il prevosto, di otto canonici, di dodici preti, e di altri chierici inservienti all'officiatura. La cattedrale non è cura, nè evvi il battisterio, che però lo hanno le due chiese parrocchiali esistenti in Mohilow. Sonovi inoltre in città un monastero, l'ospedale, e il seminario cogli alunni. L'arcidiocesi, come amplissima, conteneva più città e castelli, e circa 800,000 fedeli. Ogni nuovo arcivescovo è tassato ne'libri della camera apostolica in fiorini 500, ascendendo le rendite della mensa a scudi 2400 (tanto si legge nell'ultima proposizione concistoriale), oltre altri proventi. Va notato che nella proposizione concistoriale per Cieciszowski, la chiesa cattedrale, come nella bolla d'istituzione, si dice sacra alla Beata Vergine; la prima dignità chiamasi offiziale; esservi cura d'anime e battisterio, ed alquanto distante esistere il palazzo arcivescovile ampio e conveniente. In una recente relazione dello stato della chiesa Mohilowiense ho letto quanto qui riporto. Sonovi due chiese principali, la cattedrale dedicata all'Assunzione di Maria, e la chiesa di s. Stanislao. Nell'arcidiocesi chiese parrocchiali 254, succursali 90, cappelle 409. Si trovano alcune chiese lungo il Volga: nell'immenso spazio da questo fiume al mare Pacifico vi erano de' cattolici, che visitati da un missionario nel 1788 provarono un' infinita consolazione. Tre canonici assistono l'arcivescovo nel disbrigo degli affari. Monsignor Archetti istituì sei missionari; molti vicari si trovano dis-

persi nella vastità dell'arcidiocesi. ed oltre il clero secolare di circa 200, vi erano: gesuiti, cappuccini, minori osservanti, canonici regolari, trinitari, domenicani, conventuali, scolopi, missionari di s. Vincenzo de Paoli. Questo clero regolare non potendo essere sotto la giurisdizione de'provinciali estranei, ebbero i vescovi la facoltà di esercitare la giurisdizione ordinaria sopra i regolari. Ognuno degli accennati ordini avea il suo convento. Sonovi sei case di carità; le sorelle della carità di s. Vincenzo addette all'assistenza degl'infermi, le maestre pie, il seminario diocesano con 28 alunni, ed 83 scuole. Ogni chiesa aveva annesso un albergo per ricovero de poveri alimentati con elemosine annuali. I gesuiti vi aveano 13 tra case e collegi. I conventi della diocesi erano 66, ed i monasteri di monache 8, abitati da 44 religiose. Il metropolitano capo di tutti i latini cattolici dell'impero russo, ha diecimila rubli pagati dall'erario imperiale. Negli ultimi tempi il governo ha spogliato de'beni gli ecclesiastici tanto cattolici che scismatici, promettendo equivalenti assegnamenti. In Mohilow fa la sua residenza l'arcivescovo scismatico, e vi ha molte chiese.

MOINE GIOVANNI, Cardinale. V. Monachi Giovanni, Cardinale.

MOLDAVIA, Moldoblachia. Provincia la più settentrionale della Turchia europea con titolo di principato, che fece anticamente colla Valacchia (Vedi) parte della Dacia (Vedi), e principalmente di quella porzione, per le sue montagne, dai romani chiamata la Dacia montuosa. Confina colla provincia russa di Bessarabia, da cui è divisa

dal Pruth, colla Transilvania avente per limiti i Carpazi, e colla Galizia; colla Bulgaria e Valacchia inferiore confina a mezzodì, essendo divisa dalla Valacchia pel Danubio, al cui bacino appartiene il paese. La Dacia comprese le due Mesie (Vedi), e si divise in Dacia Ripense, Mediterranea, ed Alpestre che comprende la Moldavia e Valacchia. In generale l'aria non vi è molto sana, massime nell'estate. L'agricoltura è negletta: vi sono immense foreste, che insieme coi vasti pascoli occupano la maggior parte del territorio. La Moldavia è più montuosa e alquanto più fredda della Valacchia. Si allevano numerose mandrie di belli cavalli, di bestie a corna ed a lana; gran vantaggio recano le api, e le riviere abbondano di pesce. La Moldavia ha miniere d'oro, d'argento e ferro, ma più non vengono lavorate; ve ne sono di sale utilissime, e di nitro. Conta circa un milione di abitanti, altri dicono cinquecentomila. Si congettura che i moldavi discendano dai daci, di cui occupano in parte il territorio, dai romani che ridussero in colonia la Dacia dopo averla conquistata, e dagli slavi che vi si stabilirono al tempo delle irruzioni de' barbari. Il popolo dividesi in classi, cioè boiardi o nobili, ecclesiastici e secolari; artigiani detti propriamente rumuns, e zingari o zingani che si tengono in conto di schiavi; le prime classi sono esenti dalle tasse. Dei zingari parlammo nel vol. XLII, p. 52 del Dizionario; ed il Sarnelli nelle Lett. eccl. t. III, lett. V, parla di che razza di gente sieno i zingari. Il loro linguaggio romaico è un latino corrotto, mescolato collo slavo, e prendono il nome di rumuni o

rumniasti, probabilmente per corruzione di romani: vi si parla anco l'ungaro e il polacco. Si vanta la loro ospitalità, ma sono indolenti e ignoranti nella maggior parte, e conservano molti abbigliamenti dei daci, massime i contadini. Vi sono poche scuole, ed i ricchi studiano nelle università russe o tedesche. Quasi unicamente i greci di Costantinopoli, gl'italiani, gli armeni e gli ebrei esercitano le diverse professioni. La maggior parte delle abitazioni sono di legno e mal costruite. La Moldavia è divisa in alta e bassa: Zara, de Suss è l'alta, Zara de Schoss è la bassa. Rinchiude diecisette distretti, di cui è il primo Bakou o Bacow, mentre Jassi (Vedi) n'è la capitale, più bella e più ricca di Buckarest capitale della Valacchia, ma più piccola, imperocchè nella Moldavia vi sono bojardi o signori. A Jassi vi è un teatro francese, un liceo, una società di scienze e lettere, due collegi e diverse altre scuole meglio dirette di quelle di Valacchia. Il popolo moldavo in generale è più educato del valacco, e conta molti distinti letterati. Le vicende storicopolitiche de' due principati di Moldavia e Valacchia sono assai volte comuni ad ambedue, come spesso si ribellarono, furono e sono tributari della Porta ottomana, ed ambedue ebbero per waiwoda tiranni greci del Fanar. Nel 1788 in Napoli si pubblicò: Osservazioni storiche naturali e politiche intorno la Valacchia e la Moldavia. Vuolsi che la regione abbia preso il nome di Moldavia, dal fiume Moldava che ha origine nella Galizia e si getta nel Sereth.

I moldavi prima vincitori de' romani, furono poi interamente sot-

tomessi a' tempi dell'imperatore Traiano, che vendicò la vergognosa pace fatta col popolo romano sotto Domiziano, e tutta la Dacia convertì in provincia romana, distribuendo le terre in ricompensa a' suoi soldati, e trapiantandovi una colonia, il che servì a promuovere l'agricoltura, e a dirozzare i feroci costumi degli abitanti. Avanzo della romana dominazione è parte del ponte che presso Severino fece gettare attraverso il Danubio Traiano. Ai romani succedettero quelle orde di popoli barbari, che si sparsero per tutta Europa, fra' quali Attila che cogli unni invase la Dacia, ed a lui sottentrarono a signoreggiarla altri popoli non meno barbari, tutti congiurati a distruggersi o cacciarsi scambievolmente. Dal VII al IX secolo la Dacia non fu occupata che dai bulgari e dagli slavi. Alla fine del secolo XII sottentrarono gli sciti, i tartari e gli slavi. In quel tempo comparisce nelle storie il nome di Moldavia e Valacchia, due paesi che cominciarono ad essere governati sotto il titolo di waiwoda dai due capitani slavi Raddo Negro, e Bogden o Bogdam, il quale si stabilì tra il Seret e la Pruth. fu il primo sovrano del paese, ne fondò le città principali, vi stabilì la religione greca, e diede il nome di Bogdania alla parte settentrionale. Così cominciò a vedersi una forma di governo che rese meno dolorosa la condizione di que' popoli. La Moldavia si sottomise nel secolo XIV al re d'Ungheria, ed i suoi waiwodi o principi divennero loro tributari; insorta quindi guerra fra il re Sigismondo e Bajazet I sultano de'turchi, il re si alleò col waiwoda di Valacchia, ma questo tradendolo soggiacque a sconfitte ed al

pagamento d'annuo tributo. Emancipatisi i waiwodi dai re d'Ungheria, assunsero il titolo di despoti ovvero ospodari. Dópo varie vicende i turchi ne ottennero l'intera sovranità nel 1529 sotto Solimano II, ed uno degli ospadari si pose sotto la sua protezione, ma a condizione che gli abitanti conservassero la loro religione, le loro leggi e privilegi, che fossero esenti da ogni imposta, e che nominassero per principi i loro ospodari o waiwodi. La Valacchia si ribellò ai turchi col proprio principe Michele, e divénne indipendente; ma egli dominato dall'ambizione di unire al suo dominio la Moldavia, venne ucciso nel 1601 da un sicario. Nel 1612 Tommaso soldato di ventura s'impadronì coll'appoggio de' turchi della Moldavia, disfacendo il waiwoda Costantino; indi spogliato da' suoi protettori per istabilirvi Graziano poi ucciso nel 1621, restando gli ospodari tributari della Porta ottomana. Avendo questa concesso nell'acquisto della Moldavia ai boiardi il privilegio di crearsi il waiwoda, nel 1711 si attribuì il diritto esclusivo di nominar questo capo; e ciò perchè siffatta elezione dava sempre argomento a cittadine discordie ed a guerre civili, ed anco per vendicarsi del paese che avea domandato la protezione di Pietro I czar di Russia. Il waiwoda da quell'epoca cominciò ad esser scelto dai fanariotti o greci di Costantinopoli, il che fu cagione di peggiori mali, poichè per conseguirne la nomina si ricorse ai più nefandi raggiri, ed il sultano avendo condannato il principato come ad un pubblico incanto, conferendolo a chi più pagava. Quindi coloro ch'erano preferiti, per rimborsarsi tiranneggia-

vano i sudditi, che talora dalla disperazione li uccisero. Le ambiziose mire di Caterina Il imperatrice delle Russie, l'indussero a prendere la protezione sì della Moldavia, che della Valacchia; quindi nel 1802 divenne principe Morusi, cui successero altri ospodari, che non cessarono di vessare la Moldavia con estorsioni. Dipoi pel trattato di Bukarest del 1812 la parte della Moldavia che si estendeva al nord del Pruth fu ceduta alla Russia, e fa presentemente parte della Bessarabia. A'6 marzo 1821 il principe Alessandro Ipsilanti eccitò la rivoluzione, in cui grave fu il massacro tra turchi e greci; ma rientrati i turchi a' 26 giugno vennero posti in fuga Ipsilanti e Cantacuzeno condottieri de' greci eteristi. Nel 1822 fu acclamato ospodaro il boiardo Giovanni Stourdza, indi fatto prigioniero dai russi nel maggio 1828 : poscia i russi dopo la presa di Navarino o Neocastro, città di Grecia nella Morea, divennero possessori de' due principati. La Russia nel 1820 conchiuse a' 14 settembre in Adrianopoli colla Porta un trattato, in cui venne stabilito che il principato di Moldavia godrebbe di un governo costituzionale o nazionale e indipendente, del libero esercizio della sua religione, e di un'intera libertà commerciale, e che il diritto di nominar l'ospodaro spettasse alla Russia e alla Porta, restando la prima protettrice del principato. L'ospodaro, il cui governo era settennale, dopo però il trattato venne nominato a vita da un'assemblea di boiardi, d'accordo colle nominate potenze, e trovasi assistito da un divano composto de' principali boiardi, e presieduto dall'arcivescovo greco scismatico, coll'annuo emolumento di un milione di piastre. Il principato fu obbligato pagare alla Porta il tributo con titolo di dono di circa 165,000 piastre, ma si esentò da ogni somministrazione in grani, bestiame, legnami da costruzione, ch'erra prima obbligato di mandare pel consumo di Costantinopoli e per la provvisione delle fortezze del Danubio e dell'arsenale. L'armata fu stabilita a 12,000 uomini; cessò la condizione di sudditi di stato, propriamente detti schiavi; e venne proibito ad ogni turco abitare nel paese.

La fede cristiana fu introdotta nella Dacia ne' primi secoli della Chiesa, e verso il 396 esisteva un vescovato nella città di Moldau occupato da s. Niceta martire: più tardi fuvvi ancora la sede vescovile di Sirett o Sereth città di Galizia. Inoltre s. Niceta fondò nella Dacia diversi monasteri. Come una delle provincie dette barbare, il concilio di Calcedonia nel 451 assoggettò la giurisdizione ecclesiastica della Moldavia al patriarca di Costantinopoli. La religione dominante è la greca scismatica, ed avvi un metropolitano e tre vescovi; contandosi in tutta la provincia settecento chiese circa, e sessanta conventi. Nel 1234 vi s'introdussero i missionari minori conventuali, i quali più tardi ebbero collaboratori i gesuiti di Polonia. Verso il 1370 era riuscito al Papa Urbano V che i moldavi col loro duca Lasco, abiurato lo scisma, tornassero all'obbedienza della chiesa romana, ma poi ricaddero nell'errore. Da altre notizie rilevo che la città di Succiava ebbe un metropolitano, datole dal patriarca Giuseppe di Costantinopoli. Nel 1435 fiorì l'arcivescovo greco Gregorio che favorì l'unione colla chiesa cattolica, onde Eugenio IV gli scrisse da Firenze, al cui concilio assistè il vescovo Damiano. Questo fatto gli tirò addosso l'odio de' suoi correligionari; nacque un' ecclesiastica rivoluzione, in cui manoscritti, atti e documenti furono bruciati; quindi- se i greci scoprivano che un latino avesse celebrato nella loro chiesa ne demolivano l'altare, e se un cattolico voleva avere ecclesiastica sepoltura era obbligato ribattezzarsi, perchè anticamente nella Moldavia pagano e cattolico suonava lo stesso. Nel secolo XVI la principessa Elena moglie di Stefano il Grande fece costruire dodici chiese cattoliche nella Moldavia, di cui non rimane vestigio. Anastasio occupò la sede metropolitana di Moldavia, sotto Geremia II patriarca di Costantinopoli. Barlaam intervenne al concilio di Jassi, e Gedeone sedeva nel 1721. Oriens christ. t. I, p. 1262. Nel t. III, p. 1118, sono riportati i seguenti vescovi di Bacow (Vedi), sede vescovile eretta da Clemente VIII suffraganea di Colocza; il p. Mireo dice nella Valacchia, ma è in Moldavia. Bacow o Bakou, Backovia, ebbe dunque per vescovi, nel 1633 fr. Gio. Battista Zamoyski domenicano, fatto da UrbanoVIII; nel 1678 fr. Giacomo Goreschi domenicano, nominato da Innocenzo XI. Indi lo furono Gio. Francesco Lousony, destinato pure da Innocenzo XI; sr. Arnaldo o Amando Cieseyko domenicano di Vilna, eletto nel 1694 da Innocenzo XII; fr. Giovanni Damasceno Lubienski polacco domenicano, eletto da Clemente XI nel 1711; fr. Tommaso Szklubiczaleski polacco domenicano, fatto da Clemente XII, al quale nel 1737 sostituì fr. Raimondo Jesierski, domenicano polacco che rinunziò. Nelle annuali Notizie di Roma sono registrati i seguenti vescovi di Bacow: 1733 fr. Tommaso Zaleski domenicano; 1735 fr. Raimondo Jezierski domenicano di Cracovia: questi due vescovi sembrano i medesimi de' precedenti; 1782 successe per coadiutoria fr. Domenico Pietro Karwosiecki minore conventuale, di Zamoski diocesi di Chelma, e viveva ne' primi anni del secolo corrente. Nelle persecuzioni vi morì un vescovo di Bacow chiamato fr. Giovanni Rosa domenicano. I vescovi cattolici di Moldavia solevano risiedere in Transilvania e negli stati del re di Polonia di cui godevano la protezione, alla quale subentrarono i monarchi d'Austria, quando quel regno fu diviso, e loro ne toccò una parte. Solevano i vescovi da tali luoghi annualmente recarsi alla visita della missione diretta da un vicario generale.

La missione di Moldavia è affidata ai minori conventuali, e della loro chiesa e collegio in Roma di s. Antonio di Padova o s. Maria della Sanità, che somministra missionari alle missioni di Moldavia e Costantinopoli, ne parlammo al vol. XXVI, p. 126 e 127 del Dizionario. Il presetto è anche commissario del convento di Jassi, carica che si conferisce dal p. generale dell'ordine. Nel 1811 era vescovo di Moldavia monsiguor Bonaventura Carenzi. Dalla sacra congregazione di propaganda fu dichiarato visitatore apostolico il p. Giovanni Magni prefetto della missione di Costantinopoli. Dopo la morte di monsignor Zabervoni, mancante la missione di vescovo,

Gregorio XVI a' 10 settembre 1838 nominò visitatore apostolico è vescovo di Carra in partibus, monsignor Pier Raffaele Arduini de'minori conventuali: la sua istallazione seguì senza opposizione, mediante l'annuenza del principe regnante. Indi il medesimo Papa dichiarò vicariato apostolico la missione di Moldavia, ed a'7 aprile 1843 nominò vicario apostolico monsignor Paolo Sardi de'minori conventuali, già penitenziere vaticano e vescovo di Vera in partibus, che risiede in Jassi. Ecco lo stato presente di questo vicariato. La parrocchia di tal capitale è sempre amministrata dal prefetto de' conventuali. La cristianità di Moldavia si divide in due distretti: il primo di Siret o Sereth, composto di 42 villaggi, contenente sei parrocchie; il secondo di Bistriccia, composto di 57 villaggi con otto parrocchie. I sacerdoti nella Moldavia sono più di ventiquattro. In Jassi vi è il convento de conventuali e l'amministrazione sindacale: un ospizio a Galatz, città forte con vasto porto, emporio di commercio, forse costruita da Traiano, con chiesa per la quale la casa d'Austria somministrò 200 fiorini per costruirla, ed il principe regnante vi contribuì una somma: in tutti i distretti furono aperte scuole con maestri. Clemente XI accordò la laurea magistrale a quei missionari che hanno servito nove anni in questa missione. Questa possiede diversi beni, come esistono rendite pel vescovo, somministrando la congregazione di propaganda ai parrochi annui scudi 130. Il metropolitano scismatico, il clero, i monaci sono ricchissimi; il primo non conta meno di 60,000 zecchini di rendita; da questo stato di opulenza nasce la preponderanza del clero sopra del popolo e della nobiltà. I monasteri sono ricchi e pieni di monaei; quello di Nians ne ha circa 2000. Ma gli scismatici, clero e popolo, vivono da atei nella più crassa ignoranza e demoralizzati. Al presente la religione cattolica si trova in istato d'incremento, ed il numero de'cattolici supera i 55,000, quando nel 1804 non erano che circa 19,000; le chiese sono più di 74.

MOLE ADRIANA. V. CASTEL

s. Angelo, e Mausoleo.

MOLENDINI o MOULIN G10-VANNI, Cardinale. Giovanni Molendini o de Moulin francese, nato nella diocesi di Limoges nell' Aquitania, in luogo detto Molendinaria o Molinayrie, avendo abbracciato sino dalla gioventù l'istituto domenicano nel convento di Briva, provincia di Tolosa, ottenuta la laurea dottorale, nel 1344 fu fatto inquisitore di Tolosa, e nel 1347 lettore del sacro palazzo; quindi nel 1340 in Barcellona fu eletto generale del suo ordine che governò due anni, dopo i quali Clemente VI a' 18 dicembre 1350 lo creò cardinale prete di s. Sabina. Dopo essere intervenuto all'elezione d'Innocenzo VI, finì di vivere in Avignone nel 1353, e rimase onorevolmente deposto nella metropolitana di Tolosa, quantunque altri dicano nella chiesa de' domenicani: i pp. Quietif ed Echard poi scrivono che fu trasferito a Briva, e tumulato tra' suoi religiosi. Scrisse alcune opere teologiche ed alcuni sermoni.

MOLES GIOVANNI, Cardinale. Giovanni Moles, da altri detto Margariti, nato nobilmente in Giroua

nella Catalogna, acquistata una profonda cognizione nella scienza teologica, nella legge e nella cosmografia, recossi fin da giovane a Roma, dove da Nicolò V venne ammesso tra i chierici di camera, e fatto vescovo della propria patria. Colla sua industria ed eloquenza sedò e compose le controversie che eransi eccitate tra il Papa ed Alfonso I d'Aragona re di Napoli, che lo inviò poi suo ambasciatore al concilio o congresso celebrato in Mantova da Pio II. Collo stesso carattere il re Ferdinando d' Aragona e Castiglia lo deputò a Sisto IV per implorare soccorso contro i turchi, che avevano occupato Otranto. In ricompensa di tante onorate fatiche, il medesimo Papa nel novembre o dicembre 1483 lo creò cardinale prete di s. Vitale, amministratore delle chiese d'Osca e di Patti, e legato della provincia di Marittima e Campagna. Si trovò presente al conclave d'Innocenzo VIII, e dopo dodici mesi di cardinalato la morte lo tolse dal mondo in Roma nel 1484 d'anni 80, ed ebbe sepoltura nella chiesa di s. Maria del Popolo. Scrisse questo cardinale alcune opere, e tra le altre un volume contenente la storia di Spagna.

MOLFETTA (Melphitien). Città con residenza vescovile del regno delle due Sicilie, nella provincia di Terra di Bari, con titolo di ducato, distretto di Barletta, da cui è distante sei leghe, capoluogo di cantone sull' Adriatico. È posta sopra la spiaggia marittima e circondata da ubertoso territorio nell' Apulia Peucezia. Assai ben fabbricata, oltre la cattedrale ha molte altre chiese, e conta 17,000 abitanti, avendo diversi uomini illustri fatto onore alla patria, fra' quali il cardina-

le Nicolò Riganti, Oltre le produzioni di che abbonda tutta la provincia, si traggono dolci favi dai suoi alveari, checchè dir si debba sulla derivazione da ciò dell'antico suo nome di Melfatta, Melficia, Melphictum seu Molfetum, poscia corrotto. Però l'Ughelli attribuendo l'origine della città a Mauro compagno di Ulisse, dice che fu rifabbricata quando divenne colonia romana, cioè da due navi di romani che seguivano Costantino in Bisanzio, le quali ivi naufragando si fermarono a stabilirvisi, onde per tale avvenimento amaritudines mel factas omen, et nomen Melfactae indidere civitati. Trae lucro dal traffico marittimo e terrestre, non che dalla pesca. Vi sono pure cantieri di costruzione e numerose fabbriche di tele, funi e gomene: Poco lungi dalle sue mura ha un molto frequentato santuario della Beata Vergine de' Martiri, verso Biseglia, il vescovo della quale l'eruditissimo Sarnelli nelle sue importanti Lett. eccl. scrisse la lett. 38 del t. V: Onde sia detta s. Maria de' Martiri la veneranda immagine della Beata Vergine nella sua chiesa presso Molfetta. Ne daremo un cenno. Dopo che Urbano II promulgò nel 1004 la prima crociata per liberazione de'santi luoghi di Palestina, Boemondo normanno col nipote Tancredi partirono con copioso esercito per la sacra guerra. Il di lui fratello Ruggero provvide del bisognevole i crocesignati, e perchè molti concorrevano a prender la croce e s'imbarcavano a Brindisi o Otranto, eresse mezzo miglio lungi da Molfetta al lido del mare due spedali, acciò vi fossero pietosamente alloggiati i crocesignati e pellegrini. Ve-

MOL nimo; essendo il quarto Riccardo che morì nel 1271, e venne succeduto da fr. Paolo francescano, eletto sotto Celestino V. Nomineremo i più degni di menzione. Fr. Alessandro Fassitelli agostiniano di s. Elpidio e generale del suo ordine, morto nel 1325. Simone Lopa napoletano, già canonico della cattedrale, del 1388. Pietro Piczi o Picci de Barulo, fatto da Martino V nel 1421. A Leonardo Palmieri del 1473 successe, 6 kal. octobris 1473 per volere di Sisto IV. Gio. Battista Cibo genovese. che creò cardinale, e nel 1484 divenne Papa Innocenzo VIII, onde ne fu scolpita memoria sopra la porta della cattedrale. Egli nominò successore 17 kal. octobris Angelo Lacerti, e liberò lui e la sede di essere suffraganea di Bari, dichiarandola esente e immediatamente soggetta alla santa Sede, come lo è tuttora; in segno della quale libertà, Innocenzo VIII gli concesse per insegna un cavallo senza freno. Ad Angelo, tumulato nella cappella di s. Maria della Neve, in cattedrale, nel 1508 Giulio II. sostituì Alessio Celadoni di Lacedonia, già vescovo di Gallipoli, che intervenne al concilio Lateranense V, restaurò la cappella della Beata Vergine, ed ornò la cattedrale. Gli successe Ferdinando Ponzetti siorentino nel 1517, nello stesso anno creato cardinale, al cui tempo la città soggiacque a devastazione per Lautrec generale di Francesco I re di Francia. Nel 1518 gli fu dato in coadiutore il nipote Giacomo Ponzetti, che divenne effettivo nel 1528; rinunziò nel 1553, e fu eletto Nicola Maggiorani di Malpignano, erudito nelle latine lettere.

Per sua rassegna nel 1566 ebbe la

nendo poi a sapere Guglielmo I che negli spedali di Molfetta molti pellegrini crocesignati vi morivano, ordinò nel 1162 la fabbrica della chiesa e del cimiterio che benedì Orso vescovo di Ruvo per l'assenza del vescovo di Molfetta: chiamavasi il luogo Carnaria, ed i pellegrini defunti, siccome reduci da Gerusalemme, portavano benchè impropriamente il nome di martiri, perchè così talvolta i Papi chiamarono nelle bolle i crocesignati che morivano per le crociate. Nel 1188 avendo i saraceni nuovamente occupato Gerusalemme ed altri luoghi, que' cristiani che poterono scampare portarono seco reliquie e sacre immagini miracolose, delle quali, arricchirono pure la chiesa di s. Maria de'Martiri di Molfetta, lasciandovi l'immagine di nostra Signora col Bambino dipinta su tavola di cipresso, molto somigliante a quella che in Roma si venera in s. Maria Maggiore; quindi immenso fu il concorso de' circostanti popoli, come innumerabili le grazie concesse da Dio ai divoti che ne implorarono il patrocinio. L'affluenza maggiore è nell'ottava di Pasqua e della Natività di Maria, e Innocenzo VIII ch'era stato vescovo di Molfetta, per l'amore che conservava alla sua antica sede, le concesse indulgenza plenaria colla bolla Super aethereas. Allorchè i corsari turchi dierono fuoco alla santa cappella, l'immagine restò illesa tra le fiamme.

La sede vescovile, sebbene la luce del vangelo la ripete da s. Pietro, vuolsi istituita nel secolo X, ma il primo vescovo su Giovanni che nel 1179 assistette al concilio di Laterano III. Gli successe N.... del 1207, ed a questi altro ano-

sede il nipote Maggiorano Maggiorani, che per ben trent' anni resse lodevolmente la diocesi; padre dei poveri, à tutti caro, fu sepolto in s. Maria de' Martiri. Offredo de Offredi fiorentino gli successe nel 1598, canonico vaticano, già maestro di camera di Gregorio XIV, indi nunzio alla repubblica di Venezia, morì nel 1606. Gli successe fr. Gio. Antonio Bovio di Novara, carmelitano dottissimo in teologia ed in ogni scienza, benemerito pastore. Nel 1622 Gregorio XV gli surrogò fr. Giacinto Petroni nobile romano, domenicano e maestro del sacro palazzo, supremo inquisitore del regno di Napoli, autore de' comruenti di Aristotile in logica e metafisica, e di alcune questioni di s. Tommaso, e sebbene virtuoso morì non senza sospetto di veleno nel 1647: dicendosi Melfi in latino Melphi, e Molfetta, Melpheta e Melfita, come altri all'articolo MAE-STRO DEL SACRO PALAZZO lo dicemmo noi pure vescovo di Melfi, e qui ci emendiamo. Successivamente furono vescovi Gio. Tommaso Pinelli teatino genovese di gran sapienza e pietà, del 1648. Francesco Marini nobile genovese nel 1666 fu traslato da Albenga ove passò il predecessore: riconobbe nella cattedrale il corpo di s. Corrado "cisterciense, figlio di Enrico duca di Baviera, patrono della città; indi fu fatto arcivescovo d'Amasia e canonico vaticano. Nel 1670 Carlo Loffredi teatino, che compose la lunga lite ch' eravi tra il magistrato di Molfetta ed il clero, provvide alla vita comune delle monache, fu benemerito del seminario, dei catechismi, ed altri vantaggi spirituali, celebrò il sinodo, e dal suo parente Innocenzo XII nel 1691 fu

trasferito a Bari; il quale Papa gli sostituì Pietro Vecchia abbate benedettino veneto, vescovo d' Andria, sollecito e zelante pastore. Nel 1696 Domenico Belisario Belli di Bari, cappellano d' Innocenzo XII e vicario generale di più diocesi non che di Molfetta; divenuto vicegerente di Roma, fu sepolto in s. Maria in Via nel 1701, e venne eletto Giovanni degli Effetti nobile romano, governatore di Benevento; e dopo di lui nel 1713 o 1714 Fabrizio Salerno di Cosenza, col quale nell' Italia sacra dell' Ughelli, t. 1, p. 916, si termina la serie de'vescovi, quale continueremo colle annuali *Notizie di Roma.* 1754 per morte del precedente, d. Celestino Orlandi monaco celestino della diocesi d'Alessano. 1775 Gennaro Antonucci napoletano. Nella sede vacante Pio VII colla lettera apostolica De utiliori, V kal. julii 1818, soppresse le sedi vescovili di Giovenazzo e Terlizzi (Vedi), e le unì a quella di Molfetta, indi ai 2 ottobre ne fece vescovo Domenico Antonio Cimaglia della diocesi di Benevento, cui a'21 febbraio 1820 diè per successore Filippo Giudice Caracciolo. Questi Gregorio XVI nel 1833 traslatò a Napoli, e poi creò cardinale, per cui ne parliamo alla sua biografia. Essendo vacante la sede, lo stesso Papa colla bolla Aeterni Patris Filius, de' 9 dicembre 1835, ad istanza del regnante Ferdinando II re delle due Sicilie, ripristinò la cattedra vescovile a Giovenazzo ed a Terlizzi, lasciandole unite a Molfetta, confermandole immediatamente soggette alla santa Sede. Indi nel concistoro dei 19 maggio 1837 preconizzò primo vescovo di Molfetta, Giovenazzo e Terlizzi, l'odierno monsignor Giovanni Costantini di Cosenza, convisitatore generale e vicario generale di quella arcidiocesi, ed arcidiacono della cattedrale.

La chiesa cattedrale di Molfetta è dedicata alla Assunzione di Maria Vergine, ottimo e magnifico edifizio di antica struttura. Il capitolo si compone di sei dignità, cioè dell'arcidiacono ch'è la prima, dell'arciprete, di due primiceri, del cantore e del sacrista : di dieciotto canonici, comprese le prebende del teologo e del penitenziere, de' quali dieci sono dell'ordine de' preti ed otto dell'ordine de'diaconi; di trentasei mansionari o cappellani partecipanti, chiamati di Massa, e di altri preti e chierici addetti al servigio divino. Nella cattedrale vi sono diverse reliquie, oltre il corpo di s. Corrado, ed il fonte battesimale: la cura d'anime si esercita da un canonico 'dell' ordine presbiterale per l'arciprete. Il palazzo vescovile è un buon edifizio. Inoltre nella città sonovi due altre chiese parrocchiali munite del battisterio, religiosi, monache, conservatorio, diverse confraternite, ospedale, monte di pietà, e cospicuo seminario di 170 alunni. Prima eranvi cinque conventi di religiosi, una grangia di celestini dell'abbazia Barulana, un insigne collegio di gesuiti, ed un monastero di monache. Le diocesi unite si estendono per circa nove miglia di territorio. I frutti uniti delle tre mense sono tassati ne' libri della camera apostolica in fiorini 154, e le rendite si valutano circa a 3000 ducati napoletani.

MOLINA GASPARE, Cardinale. Gaspare Molina e Oviedo, nacque in Merida nell' Estremadura, provincia della Spagna. In età di quattordi-

ci anni, nel 1694, contro la volontà de' genitori abbracciò l'istituto degli eremitani di s. Agostino, e dopo di avere con successo applicate alle scienze, fu incaricato di insegnarle dalle cattedre del suo ordine, dove ottenne onorevolissimi gradi, e tra gli altri quello di provinciale della provincia romana, in occasione che si trovò in Roma al capitolo generale col carattere di definitore. Compito il suo governo, fece ritorno in Ispagna assai istruito intorno alle materie che occorrono di doversi trattare nella curia romana, il perchè veniva sovente consultato intorno alle differenze che insorgevano tra il sacerdozio e l'impero, lo che gli guadagnò la grazia del re di Spagna, come proclive in sostenere e difendere le dottrine e opinioni dei realisti. Con questo acquistatosi del credito, fu dichiarato assistente generale della Spagna e delle Indie, onde dovette di nuovo intraprendere il viaggio di Roma, dove in qualità di teologo intervenne al concilio celebrato in Laterano da Benedetto XIII. Quindi il re nel 1733 lo nominò alla chiesa di Cuba nell'America occidentale, e tredici giorni dopo l'episcopale consecrazione fu trasferito al vescovato di Barcellona. Non potè però condursi alla sua chiesa, perchè il re lo elesse commissario generale della crociata, e presidente del regio consiglio di Castiglia. Intervenne a mezzo di legittimo procuratore al concilio provinciale celebrato nel 1733 dall'arcivescovo di Tarragona. Clemente XII nel 1734 lo trasferì alla chiesa di Malaga, ma impedito da gravissimi affari neppur dessa potè vedere. Ciò non pertanto egli si mostrò liberale, massime nel sovvenire i poveri del-

la diocesi. Finalmente ad istanza del re, a' 30 dicembre 1737 Clemente XII lo creò cardinale dell'ordine de' preti, ad onta della sua ripugnanza, per ritenerlo uomo soverchiamente attaccato alle opinioni oltramontane, e poco affetto alla santa Sede. Tuttavolta fregiato della dignità cordinalizia sembrò che si moderasse nelle sue opinioni, come lo dimostrò col fatto, avendo quietato alcune controversie ch' eransi destate nella Spagna coi ministri della corte di Roma. Del rimanente fu uomo quanto amante della giustizia, altrettanto fermo e costante, e forse troppo precipitoso nel risolvere, ed assai pronto ed efficace nell'eseguire. Lasciò una biblioteca di scelti e pregevoli libri al convento degli agostiniani di Siviglia. Colpito da repentina morte, compì il numero de'suoi giorni in Madrid nel 1744, in età di 65 anni, ed ebbe sepoltura nella regia chiesa di s. Filippo del suo ordine, innanzi l'altare maggiore.

MOLINA Luigi. Spagnuolo di Cuenca, entrò nella compagnia di Gesù nel 1553; fece i suoi studi a Coimbra, fu professore di teologi per venti anni nella università di Evora in Portogallo, e morì a Madrid nel 1600 d'anni sessantacinque, dopo aver composto diverse opere. 1.º Comment. in primam partem d. Thomae. 2.º De justitia et jure, Magonza 1659, è Ginevra 1732. 3.º De concordia gratiae et liberi arbitrii, et appendix ad eadem concordiam. II libro della concordia della grazia e del libero arbitrio venne alla luce in Lisbona nel 1585; l'appendice si pubblicò nel 1589. Esso comparve con l'approvazione del cen-

sore e la dedica all'arciduca d'Austria inquisitore generale del regno; fu dappoi stampato a Lione nel 1593, a Venezia nel 1594, ed in Anversa nel 1595. In tale libro espone il sistema che poscia venne agitato nelle scuolé, e fece nascere le famose dispute sulla prescienza, la provvidenza, la grazia e la predestinazione di Dio, e fu chiamata controversia e questione della grazia e del libero arbitrio, della quale si parlò in alcuni luoghi, e si possono vedere gli articoli Pela-GIANI E SEMI-PELAGIANI. Il libro fu attaccato vivamente dai domenicani, che lo denunziarono alla inquisizione di Spagna, accusando l'autore di rinnovar gli errori de' pelagiani e semi-pelagiani, indi a quella di Roma sotto Sisto V. Le parti disputanti si censurarono con tesi, con sermoni e con una moltitudine di scritti. Quindi Clemente VIII volendo che la controversia si esaminasse con rigore e imparzialità, deputò la celebre congregazione de auxiliis divinae gratiae, così detta perchè si trattava di esaminarvi la natura de soccorsi della grazia, e la maniera con cui ella opera, congregazione della quale tenemmo proposito nel vol. XVI, p. 147 e 148 del Dizionario. Agli esaminatori teologi deputati, volle Clemente VIII fossero aggiunti i cardinali della congregazione della inquisizione, ed i generali de'due ordini litiganti domenicani e gesuiti, è che le due parti proponessero alla sua presenza le loro ragioni. Morto il Papa senza vedere terminata la questione, i cardinali stabilirono in conclave che chiunque fosse eletto a succederlo vi ponesse fine. Leone XI visse pochi giorni, e Paolo V avendo assistito a dieci congrega-

zioni, niente volle pronunziare, solo proibì ai due partiti offendersi e molestarsi vicendevolmente, e permise alle due religioni di poter insegnare nelle loro scuole l'uno o l'altro sistema contrastato della grazia, purchè lo facessero con quella savia e rispettosa moderazione che conviene a teologi cattolici, principalmente religiosi; determinazione che confermarono Urbano VIII, Innocenzo X ed Alessandro VII. Dice il Bergier, il quale riporta il sistema di Molina, che dopo questo spazio di tregua è stato insegnato il Molinismo (che alcuni per sbaglio dissero Molinosismo, Vedi), nelle scuole come un' opinione libera; ebbe però avversari implacabili negli agostiniani veri o falsi, e nei tomisti, i quali come i gesuiti pubblicarono alcune storie e atti della mentovata congregazione de auxiliis. La maggior parte dei fautori della grazia efficace per sè stessa, sostenero che il molinismo rinnovava il semi-pelagianismo; ma il celebre domenicano p. Natale Alessandro, sebbene tomista, nella sua Storia eccl. del V secolo, cap. 3, n. 3, 6 13, risponde a certi accusatori. che il sistema di Molina non essendo stato condannato dalla Chiesa, ed essendo tollerato come le altre opinioni scolastiche, si offende troppo la verità e la giustizia paragonandolo agli errori sia dei pelagiani, sia dei semi-pelagiani. Questo punto solidamente sostenne ancora Bossuet, Avvert, ai protestanti 1 e 2. Conchiude il Bergier il suo articolo sul p. Molina così. » Ci crediamo obbligati di giustificare da ogni errore il sistema di Molina, senza volere perciò provarlo nè adottarlo. Alcuni celebri teologi ammettendo la sostanza di questo sistema, han-

no mitigato alcuni articoli, e prevenuto delle conseguenze, e perciò chiamasi il congruismo mitigato, ed è una ingiustizia confonderlo col molinismo. È però ancor più rincrescevole vedere che alcuni teologi tacciano di pelagianismo e di semi-pelagianismo tutti quelli che non pensano com' essi, quando la Chiesa non ha pronunziato, ed i sommi Pontefici proibirono di dare tali qualificazioni. Un tale procedere non è atto a prevenire gli spiriti giudiziosi in favore dell'opinione che abbracciarono e che sostengono questi temerari censori". I saggi teologi si astengono dall'esaminare tali questioni profonde. cui forse non è dato all'uomo di chiarire.

MOLINO GIOVANNI, Cardinale. Giovanni Molino nobile veneto, nacque a'16 aprile 1705 in Venezia. Ricevette un'educazione letteraria e religiosa conveniente alla sua nascita, ed egli vi corrispose con applicazione costante allo studio, divenendo perito nelle filosofiche e legali discipline. Sostenne egregiamente una disputa sulla storia della chiesa di Grado e del patriarcato di Venezia, che poi illustrò con singolare erudizione. Per la reputazione che si formò e per la lodevole condotta con cui si distingueva, vacato l'uditorato di rota per la promozione al cardinalato di Carlo Rezzonico, poi Clemente XIII, venne nominato a succederlo nel cospicuo tribunale a' 2 giugno 1739, dichiarandolo uditore Clemente XII. Dopo avere egregiamente esercitato l'uffizio per sedici anni, come si può vedere nelle sue Decisioni stampate in quattro tomi, Benedetto XIV nel concistoro dei 17 febbraio 1755 lo preconizzò ve-

scovo di Brescia, per la cui consacrazione diresse al clero e popolo della diocesi una pastorale di elegantissimo stile, grave per le sentenze che contiene, in cui si vede il linguaggio di s. Leone I Magno. La sua pietà, zelo pel gregge, ed altre virtù gli procacciarono l'amore de' bresciani, imitando gli illustri suoi predecessori, sia in prudenza, che in generosità e disesa dell' episcopale giurisdizione. Visitò la diocesi, fece rifiorire la disciplina, istituì per la diocesi un luogo di educazione per la gioventù, aumentando con cattedre ed alunni il seminario della città. In premio di tanti meriti, Clemente XIII a' 13 novembre 1761 lo creò cardinale dell'ordine de' preti, e gli spedì a Venezia la berretta cardinalizia per l'ablegato monsignor Giuseppe de Renaldis friulano, suo cameriere segreto partecipante e bibliotecario. L'arciprete di Breno Marcantonio Campana pel Rizzardi pubblicò nel 1763 in Brescia: Orazione per la promozione alla porpora del cardinal Giovanni Molino; ed il Sambuca: Lettere pel cardinal Molino, Brescia 1764. Ebbe per titolo la chiesa di s. Sisto, e per congregazioni quelle de' vescovi e regolari, della visita apostolica, dell'indice, e delle indulgenze e sacre reliquie. Per l'amore che portava alla scienza, la municipalità di Brescia lo elesse protettore della biblioteca Quiriniana, che arricchì di scelti libri, medaglie ed altro, venendo celebrato con splendidi encomi nell'Additamentum alla Tiara et purpura veneta. Il cardinale abbandonò il vescovato di Brescia, per non obbedire alle leggi del senato veneto, intorno alle persone regolari ed agli ordini

religiosi, dicendo non poterle eseguire senza un comando espresso del Papa. Si ritirò quindi presso i benedettini in Ferrara, ed il senato gli sequestrò le rendite della mensa vescovile. Clemente XIII non solo gli accordò generoso asilo, ma lo soccorse del bisognevole. Intervenne al conclave per l'elezione di Clemente XIV, il quale lo rimise in grazia della veneta repubblica, e gli ottenne quanto domandò; però il Papa gl'impose uniformarsi alle leggi da essa emanate, il che molti criticarono. Il cardinale morì in Brescia d'anni 68, a' 14 marzo 1773, venendo esposto e sepolto nella cattedrale.

MOLINOSISMO o QUIETIS-MO. Dottrina falsa e condannata di Michele Molinos sacerdote spagnuolo, e dottore della diocesi di Saragozza, ove nacque nel 1627. Portatosi a stabilirsi in Roma, sotto un esteriore di pietà, si acquistò la riputazione di gran direttore di spirito, procacciandosi eziandio la grazia e benevolenza d' Innocenzo XI. Seppe talmente cuoprire la sua malvagità, che non éssendosi mai accostato al tribunal della penitenza prima di celebrare. dal 1675 al 1685, e benchè occulto sucido adultero, era tenuto per mistico dottore. Col suo libro: Guida spirituale, che conduce l'anima per un cammino interiore a conseguire la perfetta contemplazione . ed il ricco tesoro della pace interiore, fece un male immenso, poichè venne stampato in Roma nel 1675, in Madrid nel 1676, in Saragozza 1677, ed in Siviglia nel 1685, come rileva il Bernini, Storia dell' eresie t. IV, p. 712. Con esso questo famoso ipocrita corruppe molte dame e molte perso.

ne d'ogni condizione, insegnando loro (per ventidue anni che in Roma visse in concetto d'insigne santità) che chi una volta giunge coll'anima a Dio per mezzo dell'orazione della quiete, non può mai peccare colla volontà, inducendo con questa massima della quiete i suoi seguaci, con una vantata sospensione immaginaria de'sensi, nelle più riprovevoli brutalità, onde potesse restar paga ogni disonesta sensualità. Il cardinal Innico Caracciolo scuoprì nella sua arcidiocesi di Napoli questo occulto veleno, e le nuove opinioni false è dannose sulla misticità, laonde nel 1681 ne avvisò Innocenzo XI affinchè lo reprimesse. Lo stesso fecero alcuni vescovi di Francia ed altri d'Italia, per lo che il Papa con lettera circolare fece conoscere il pericolo e il rimedio per tanto male; scrivendone pure a' vescovi italiani ai 15 febbraio 1682 a nome della congregazione del s. offizio, e con pressanti termini, il cardinal Alderano Cibo. Sebbene l'autore di sì esecrando errore avesse co' suoi seguaci vasta corrispondenza, onde gli furono trovate dodicimila lettere d'ogni parte del mondo, è quattromila scudi raccolti da tassa per lui imposta ai corrispondenti per direzione di spirito, onde supplire alle spese di posta (come notò il Pacicchelli, Epist. famil. t. I, p. 220), ciò non pertanto con tutte le diligenze d' Innocenzo XI non si poteva conoscere. Alla fine riuscì a scuoprirlo al p. Segneri celebre gesuita, per cui fatto secreto processo dall' inquisizione, fu Molinos arrestato a' 18 luglio 1685 nella casa che abitava ai Serpenti, e condotto alle carceri di s. offizio. Commesso dal Papa agl'inquisitori l'esame della Guida spirituale, fu trovato che l'orazione della quiete. immaginata un tempo da alcuni monaci dell'oriente, erasi dal Molinos rianovata per cuoprire i lussuriosi disordini ch'egli voleva velare con ombra di divozione. La Spagna a mezzo de' suoi inquisitori a'24 novembre 1685 proibì rigorosamente questo libro, il quale con più solenne preciso decreto dell'inquisizione romana fu a' 28 agosto 1687 proibite con ogni qualunque altro libro del Molinos, donde furono estratte sessantotto proposizioni (queste sono riportate dal citato Bernini col decreto dell'inquisizione, p. 715), dichiarate eretiche, scandalose, bestemmiatrici, e confessate per sue da lui medesimo nel processo. Questo disonesto ecclesiastico, il più sozzo dopo i gnostici e turlepini, convinto del più orrido quietismo, d'anni 60 fu condannato abiurar pubblicamente i suoi errori nella chiesa di s. Maria sopra Minerva, ciò che fece sopra un palco, a' 3 settembre 1687, alla presenza del sacro collegio e d'infinito popolo, al quale era stata promessa per l'intervento all'atto l'indulgenza di quindici anni ed altrettante, quarantene; e ad ogni disonestà che il popolo udì nella lettura del processo, gridò fuoco, fuoco. Ricondotto alla carcere dell'inquisizione, Molinos vi restò in vita, colla penitenza di confessarsi quattro volte all'anno, recitando ogni giorno il Credo, e la terza parte del Rosario. A questa abiura seguì la bolla d'Innocenzo XI, Coelestis Pastor, de'20 novembre 1687, Bull. Rom. t. VIII, p. 441, di condanna formale alle sessantotto proposizioni, e di proibizione delle opere da lui composte tam edita quam manuscripta. Morì

37

MOL l'infelice Molinos in carcere a' 28 dicembre 1696, dicesi penitente. Fu dato a' suoi seguaci il nome di quietisti, perchè facevano consistere la suprema perfezione nell'annichilarsi per unirsi a Dio, e fissarsi in una semplice contemplazione di spirito, senza riflessione e senza inquietarsi per ciò che può succedere nel corpo, ciò ch'essi chiamavano orazione di quietitudine. Noteremo che questo nome fu dato nella chiesa greca, e nel secolo XIV, ad alcune persone le quali si vantavano d'una tranquillità di spirito straordinaria, e diceyano averla acquistata colla preghiera, chiamandosi con greco vocabolo esicasta, che significa quietista, cioè persona che tiensi in riposo per attendere più comodamente alla contemplazione delle cose celesti. Questo medesimo nome fu dato nell'antichità a quei monaci, che unicamente occupavansi della preghiera. Nel detto secolo XIV vi furono de' quietisti anco in occidente, che stavano sempre seduti ed affatto in ozio, senza alcuna occupazione interna ed esterna; falso e cattivo riposo, che produce all'uomo ignoranza e acciecamento, per cui si accontenta di sè stesso, dimenticando affatto Dio e ogni altro suo dovere. All'articolo Beguardi parlasi di altri falsi

spirituali, · Alla stessa prigionia e abiura di Molinos furono condannati a' 4 settembre 1687 i due fratelli Simone Leoni sacerdote e confessore nel monastero de' ss. Quattro, e Antonmaria Leoni laico, ambedue di Cambiglio presso Como e primari discepoli del laidissimo Molinos. Il secondo avea inoltre erroneamente interpretato molti passi della sacra Scrittura, e gravemente dissemina-

to perniciosissimi errori: per due mesi si ostinò nella perfidia, ma ne'dieci giorni assegnatigli per ravvedersi, abiurò gli errori e fu condannato a carcere perpetua in Castel s. Angelo, e alla quotidiana recita del Credo e Rosario. Con altro decreto dell'inquisizione romana de' 15 febbraio 1688, fu ancora condannata la Contemplazione mistica, del cardinal Pietro Matteo Petrucci vescovo della sua patria Jesi, come infetta degli errori di Molinos e stampata; il cardinale ne abiurò gli errori, e diede segni di profonda umiltà col voler rinunziare a tutte le dignità. Altro sedotto del molinosismo fu Francesco Malval (pretendeva essersi immerso prima di lui in questa falsa spiritualità), ma pentito scrisse anzi la vita di s. Filippo Benizi. Successo nel 1689 ad Innocenzo XI il Papa Alessandro VIII, con gran diligenza estinse le reliquie del molinosismo, senza riguardo a perso: ne. Siccome per le biografie de' Pontefici, seguo in gran parte il Novaes ex-gesuita, in quella di Alessandro VIII scrissi con lui, che si adoperò ad estirpare il Molinismo; egli intese dire Molinosismo, perchè come dotto gesuita sapeva bene che il Molinismo, dottrina del suo confratello p. Molina (Vedi), non è condannato, come dichiarammo a quell'articolo. Che il molinosismo erasi introdotto in Francia, lo dicemmo pure a quell'articolo, parlando del celebre Fénélon, oltre alla sua biografia, ove riportammo l'eroico modo cui riprovò l'errore condannato da Innocenzo XII. in un al suo libro Massime de' santi sopra la vita interiore. Il quietismo vuolsi trasportato in Francia dal p. Francesco de la Combe barnabita.

e da madama Giovanna Bouviers de la Motte de Guyon, argomento che venne egregiamente trattato dal p. d. Innocenzo Masson generale dei certosini, nella vita che scrisse di monsignor Giovanni d'Aranthon vescovo di Ginevra, e poi per occasione di due avversari che lo impugnarono su questo affare, nella risposta intitolata: Eclaircissements sur la vie de missere Jean d'Aranthon, Chambery 1700. Vi è ancora: La rovina del quietismo e dell'amor puro, del p. Guglielmo Felle domenicano, Ginevra 1702. Mentre il quietismo cominciavasi pei nominati personàggi a propagare per la Francia, con gravissimo danno della religione, Noailles arcivescovo di Parigi, Bossuet vescovo di Meaux, Godet Desmaretz vescovo di Chartres, con Gronzon superiore del seminario di s. Sulpizio, mossi dalle conseguenze che potevano nascere da queste spiritualità, uniti nel castello d'Issy presso Parigi, d'ordine di Luigi XIV, procurato dalla Guyon per mezzo di madama Maintenon, sentendo i rumori che contro la sua dottrina si spargevano, nel primo marzo 1604 formarono trentaquattro articoli per dirigere le anime pie nell'orazione e via spirituale. Madama Guyon fu quindi rinchiusa in un monastero di Parigi, e dal suo arcivescovo gli venne proibito di più scrivere su queste materie, e Fénélon strettamente ad essa unito dovè sottoscrivere tali articoli. Bossuet (Vedi) entrò in combattimento con Fénélon, e pubblicò: Istruzione sopra gli stati dell'orazione, nella quale sono esposti gli. errori de'falsi mistici, cogli atti della sua condanna, 16 aprile 1695. Istruzione sopra gli stati dell'orazione, ed atti della condanna dei

quietisti, 1697. Dichiarazione de' tre vescovi, 6 agosto 1607. Sommario della dottrina del libro che ha pertitolo: Spiegazione delle massime dei santi di Fénélon, 20 agosto; indi nel principio del 1698: Diversi scritti e memorie che riguardano il libro della spiegazione, ec. con altri che si leggono nel t. VIII delle Opere di Bossuet, ristampato in Venezia colla data d'Argentina, il qual tomo uscì nel 1755, e contiene tutta la controversia del quietismo, come nota il Zaccaria, Storia lett. d'Italia. Fénélon volendo scansare la censura de' suddetti prelati, sottomise il suo libro ad Innocenzo XII, che lo condannò a' 12 marzo 1600 con ventitre proposizioni riportate dal Bernini a p. 746; ed egli pienamente vi si sottomise, e riparò lo scandalo nel modo il più luminoso, Il Grancolas scrisse contro il quietismo, ed il Carpzovio una dissertazione sul quietismo. Avverte il p. Bergier, che se Molinos insegnò il quietismo il più eccessivo, e portato sino alle ultime conseguenze, i quietisti di Francia però non dierono ne'suoi errori materiali, anzi professavano di detestarli.

MOLONACO (s.), vescovo in Iscozia. Fiorì nel settimo secolo, e divise le fatiche apostoliche di s. Bonifacio di Ross, Le sue reliquie si custodivano anticamente con moita venerazione a Murlach ed a Lismora. Il suo nome era un tempo celeberrimo nella Scozia, e la sua festa è segnata a' 25 di giuguo.

MOLTO ILLUSTRE, MOLTO RE-VERENDO. Titoli d'onore che si danno a' secolari e religiosi. Ne tratta il Parisi, Istruzioni per la segreteria. Osserva che il titolo d'Illustre (Vedi) e quello di Molto illustre che sul principio del secolo XVI soleva darsi a' principi cadetti, passò poi ad onorar la plebe, e fu la sorgente di mille contese e prammatiche, di cui parlai ad analoghi articoli. Quindi il titolo di Molto eccellente si unì coll' Illustre e Molto illustre: del titolo Eccellente, ne trattai all'articolo Eccellenza. All'articolo IL-LUSTRE vi sono diversi esempi sui titoli di Molto illustre e Molto reverendo Signore; di Molto reverendo ed illustre; d'Illustre e Molto reverendo; Molto illustre e Molto reverendo; Molto illustre e Molto eccellente Signore, ed altri, ed a chi si davano. Il Parisi riporta ancora esempi di essersi usato il Molto Magnifico. Vedi Reverendo e Magni-

MOMPIZIO O BRIÈ SIMONE. Cardinale. V. MARTINO IV . Papa. MONACA, Monacha, virgo devota, sanctimonialis. Religiosa zitella o vedova consagrata a Dio coi tre voti solenni di castità, povertà ed obbedienza, in un ordine approvato dalla Chiesa, e vivente in un monastero sotto una certa regola, vestita di abito uniforme all'istituto che professa. Allorchè la brama di servire più perfettamente Dio indusse gli uomini a rifirarsi nella solitudine per attendere unicamente alla preghiera ed al lavoro, furono ben presto imitati da persone dell'altro sesso che abbracciarono lo stesso genere di vita. In origine le persone che abbracciarono la vita religiosa non ebbero altro disegno, che di servire Dio più perfettamente che nel mondo, e santificarsi colla preghiera, col silenzio, col lavoro, coi servigi della carità scambievole. Col crescere i monaci si aumentarono le monache, come vi fu un tempo di decadenza pei monaci e per le monache. Sorsero poscia nuovi ordini religiosi, ed ebbero le loro monache; così gli ordini militari, equestri ed ospitalieri, i quali contarono le loro militissae, equitissae, hospitalariae, se non che in luogo di guerreggiare, si riunivano queste sante donne a fare orazioni nel tempo de' combattimenti, e provvedevano colle loro mani il vestiario pei cavalieri, indi ricevevano e curavano i feriti, e persino preparavano i foraggi ed i viveri, di che disfusamente parla il p. Onorato da s. Maria nelle sue Dissertazioni storiche e critiche sopra la cavalleria antica e moderna, secolare e regolare, Brescia 1761. Le antiche monache de' primi ordini monastici, ad esempio de' monaci furono impiegate in copiar codici e libri, come attestano il p. Mabillon, praefat. n. LII; ed il Lami, De foeminis notariis et antiquariis p. 669. È pur noto, che inventata più tardi la stampa, le monache furono stampatrici, imprimendo libri adatti alla professione religiosa. Ma dei pregi delle donne anche religiose, se ne parla a Don-NA ed altrove. In progresso di tempo si formarono diverse congregazioni de'due sessi, che si sono dedicate anche al servigio del pubblico, massime dopo la fondazione de'Chierici regolari (Vedi), benche già eransi distinti nella pubblica istruzione i benedettini ed i canonici regolari, anzi Clemente V provvide energicamente alla ripristinazione delle scuole claustrali. Intrapreso da tali congregazioni il geloso ramo dell'educazione civile e religiosa, fu allora che non potendosi di tale lodevole scopo defraudare il sesso muliebre, alcune pie donne sull'esempio de' fondatori delle congregazioni regolari, si unirono per stabilire ancor esse luoghi d'istruzione, scuole e lavorio per le donzelle. Queste femmine educatrici, senza professar voti solenni, adottarono abito uniforme, professando vita esemplare, talchè si rispettarono come monache claustrali per istruire, educare e conservare le figlie nel buon costume: dal che nacque il vocabolo di Conservatorii (Vedi) a questi luoghi di educazione, come ne furono eretti per togliere dai pericoli le orfane, le abbandonate, ed altre esposte al malfare. Si fondarono altresì monasteri per donne che si convertirono dalla vita cattiva che aveano menata, professando regole di penitenza, come dicemmo a Meretrice, ove si fece menzione di quelle che si segnalarono nella penitenza ne' primi tempi della Chiesa, ritirate in aspre solitudini. Alcune pie vergini presero ancora la cura dei poveri e degli infermi, o negli ospedali, o nelle loro case, ed aprirono scuole di carità. In oriente le superiore delle sacre vergini si chiamavano amme cioè madri, che s. Agostino appella preposite, e s. Benedetto abbadesse.

Sino dai più antichi secoli le monache appellaronsi con diversi nomi, ascetriae, nonnae, moniales, monastica, castimoniales, sanctimoniales, velatae, sponsae Domini, sorores, ancillae Dei, reclusae, canonicae, saeculares, virgines privatae, viduae velatae. Sino dal V secolo s'introdusse il titolo di Abbadessa (Vedi), dato alla Superiora o Priora del Monastero (Vedi), chiamandosi generale, presidente, vicaria, o con altre denominazioni le superiore generali di alcune delle con-

gregazioni di religiose. Anticamento le abbadesse furono potenti ed anco signore di dominii temporali, di che parlasi a' loro luoghi. Le monache come i religiosi hanno uffizi con eguali titoli, come di segretaria, camerlenga, sagrestana, maestra di novizie, portinara, ec. Da sorelle le monache diconsi Suore (Vedi), monache coriste, monache velate, mentre le religiose incaricate degli uffizi minori si chiamano Converse (Vedi). Il Parisi nelle sue Istruzioni, avverte a quali monache si dica Vostra riverenza, Madre, Suor, Donna, Molto reverenda, ovvero Molto reverenda Madre, Reverenda madre, usandosi colle converse il solo titolo di Suor o Suora. Moltissimi sono gli articoli in questo mio Dizionario riguardanti le monache, ed innumerabili i luoghi in cui di esse parlasi, oltre tutti gli articoli dei diversi istituti sì esistenti che non più esistenti. Che la verginità fu in istima e venerazione anco presso i gentili, lo si dice a VER-GINT. V. CELIBATO. Per le monache e religiose, i concilii, i Papi, i vescovi ed altri emanarono utili provvidenze, le principali delle quali sono riportate a' loro articoli.

La vita monastica degli uomini principiò colla Chiesa, e con regole cominciò in Egitto verso la metà del secolo III; nel seguente s. Basilio fondatore de' basiliani, parla de'monasteri di religiose, ne' quali vi era una superiora, cui tutte le altre doveano obbedire; inculca loro gli stessi doveri e le medesime pratiche che avea prescritto a' monaci, venerandosi per fondatrice delle Basiliane (Vedi) la sua sorella s. Macrina; e s. Giovanni Grisostomo testifica che in Egitto le radunanze delle vergini erano quasi tutte nu-

merose come le case dei cenobiti, e loda le vedove che giorno e notte celebravano le lodi di Dio. Oltre queste vergini e queste vedove viventi in comune, senza dubbio alcune altre dimoravano presso i loro parenti, e si distinguevano dalle altre persone del loro sesso colla vita più ritirata, cogli abiti più modesti, colla pietà più esemplare; ma sembra che nell'oriente, ovunque si trovarono in gran numero, si giudicò utile che vivessero in comune in uno stesso monastero, sotto una regola uniforme. Altri vogliono che l'origine delle monache rimonti ai tempi degli apostoli, poichè s. Paolo esortò allo stato celibe e verginale, ed il loro discepolo s. Ignazio, ep. ad Tarsenses, rammenta: Eas quae sunt in virginitate, honorate ut sacras Christi. Lo stesso, nell'ep. ad Philippenses, dice: Saluto congregationem virginum. S. Cipriano che pati il martirio nel 258, nell'ep. 52 scrisse; floret Ecclesia tot virginibus coronata, et castitas ac pudicitia tenorem gloriae suae servat. Il Tomassini, Discipl. evcl. t. I, I. 3, c. 2, n. q e 10, dice che s. Paolo avvisa che nei primi tempi del cristianesimo incominciò l'istituto delle donzelle che consagrano a Dio la propria verginità, essendone segno il velo; osservando il Rinaldi all'anno 57, n. 55, che ne' primi tempi della Chiesa incominciarono i collegi delle sante vergini e vedove, detti poi monasteri. Che alcuni di loro ne' primi tre secoli vivessero in compagnia di altre vergini fuori della casa paterna, lontane dalle domestiche cure, e occupate unicamente alla contemplazione delle cose celesti e alla mortificazione dei sensi, lo afferma pure il Rodotà,

Del rito greco, lib. II, cap. XIV, Egli riferisce che la maggior parte degli scrittori più giudiziosi danno la gloria a s. Sinicletica alessandrina, che fiorì nel tempo di s. Antonio, d'essere stata la madre delle religiose, e fondatrice di donne viventi in perfetta comunità, avendo fondato i primi monasteri delle vergini nella solitudine, come s. Antonio istituì i primi cenobi de' monaci nel deserto; onde al pari dei monasteri degli uomini sono antichi i chiostri delle vergini: quanto all'epoca in cui morì s. Sinicletica, alcuni la riportano al fine del III secolo, altri al 319, p 358, p 365. Noteremo che attribuendosi comunemente l'istituzione della vita regolare delle sacre vergini a s. Antonio abbate, s. Atanasio nella sua vita riferisce che pose la di lui stessa sorella a presiedere ai monasteri da sè istituiti, e la visitò mentre era modello alle monache di tutte le virtà. V. Ordini religiosi.

Il padre Bonanni nel Catalogo degli ordini religiosi, nella par. 2, p. 70 e 81, riporta le figure delle monache di s. Macario nell'Egitto, e di s. Pacomio o Tahennesi, Delle prime, osserva che s. Macario fu per novant'anni discepolo di s. Antonio, che in questi ebbero i monaci uno specchio di santità, così le sacre vergini in Sincletica o Sinicletica, la quale alcuni dissero superiora delle monache del s. Sepolcro fondato in Gerusalemme (Vedi) da s. Elena imperatrice l'anno 337 : aggiunge che le monache d'Egitto vestivano di color leonino o cappellino, usando sopra le vesti pelle o cappa nera, sebbene s. Autonio alcune volte vestì lana bianca. Quanto alle monache di s. Pacomio, egli pose ne' monasteri da lui fondati la propria sorella per madre; ed il p. Bonanni dice che in Tabenne, luogo della Tebaide, ai tempi di s. Girolamo erano molti monasteri di monache istituite nel 340, uno de' quali ne contava quattrocento, essendo divisi da un fiume quelli degli uomini fondati da s. Pacomio, morto nel 405; nelle sole feste un sacerdote e un diacono si recavano ai monasteri pel ministero del divin sagramento. I cada veri delle monache venivano decentemente sepolti nella loro sepoltura presso i monaci; le monache tabennesi erano vestite di tonaca nera con scapolare grigio fregiato di croce bianca sul petto, mentre l'immagine della sorella di s. Pacomio ha diverse crocette intorno il cappuccio e mozzetta. Il medesimo p. Bonanni par. 3, p. 15 e 16, tratta delle monache di s. Ilarione e dell'Egitto. Delle prime narra che s. Ilarione si portò dalla Palestina per l'Egitto onde apprendervi da s. Antonio la vita anacoretica. Tornato in Palestina fondò monasteri, ed a sua imitazione certa Maria verso il 325 promosse l'istituto di vergini solitarie, dando loro regole uniformi a quelle di s. Ilarione. Dice ancora che Maria divenne superiora del monastero del santo Sepolcro mentovato, e che fu madre e fondatrice di molte monache, le quali vestivano tonaca grigia, con mantello corto e chiuso, di color lionato: coprivano il capo d'un panno nero, cinto sopra la fronte con fascia bianca. Parlando poi delle monache d'Egitto, il p. Bonanni riferisce che s. Antonio col suo esempio e regole di vivere santamente, fu imitato non solo da un gran numero d'anacoreti, ma anco da un gran numero di donne, dopo che s: Sincletica vergine ritirossi nel deserto della Tebaide, istituendo un monastero di romite di cui fu madre e superiora, seguendo la regola di s. Antonio. Vestivano abito color leonino, con lungo mantello nero chiuso nel collo: cuoprivano il capo e le spalle con panno bianco. In Oxirimquo città dell'Egitto, lungi 30 leghe da Menfi, oggi Behneci, riferisce Rufino, De vita patrum lib. I, cap. 5, che vi erano diecimila monaci e ventimila monache. Tale è l'origine delle monache nell'oriente, al cui esempio presto ebbero origine quelle d'occidente.

Le monache d'occidente si diffusero prima in Italia, e specialmente in Roma. Se ne attribuisce l'introduzione a s. Atanasio, a s. Ambrogio, a s. Martino di Tours, ed in Africa a s. Agostino: su di che sono a vedersi le loro biografie e gli articoli MILANO, AGOSTINIANE, CANONICHESSE, IPPONA, e quanto sull'origine delle monache in Roma ed in Milano dissi nel vol. XX. p. 113 e 114 del Dizionario ed altrove. Si celebra s. Agostino vescovo d'Ippona, come il primo che abbia istituito una congregazione di religiose, e che per loro compose regole che ne porta il nome, mentre è noto che sua sorella Principia ne fu la prima superiora, tale da lui dichiarata. È difficile fissare l'epoca precisa in cui le monache cominciarono a far professione solenne di verginità, ricevendo dal loro vescovo il velo e l'abito monastico. All'articolo MITRA parlammo di quella o cuffia che per distinguersi portavano le monache in Africa, che s. Girolamo chiamò stammeum virginale, essendo di lana color di porpora. Nel III secolo Tertulliano, nel suo trattato De virginibus velandis, non solo parla delle vergini consecrate a Dio, ma di tutte le giovani zitelle, quali voleva che avessero sempre il volto coperto. Sui primi esempi della professione solenne, si riporta quello di s. Marcellina sorella di s. Ambrogio, che ricevette l'abito e il sacro velo dalle mani del Papa s. Liberio, il giorno di Natale 352 o 353 nella chiesa di s. Pietro di Roma, presente moltissimo popolo, come accennai parlando delle monache di s. Ambrogio. Nel vol. XXVI, p. 195 e 196 del Dizionario, descrivendo il monastero di s. Ambrogio della Massima in Roma, lo dicemmo come il più antico dell'alma città, e fondato da s. Marcellina nella casa de' fratelli s. Satiro e s. Ambrogio, ove tratte dal suo esempio molte nobilissime vergini si consacrarono al Signore. Narra il Rinaldi, che se Licinio fece con vari supplizi morire nel 316 Ammone diacono con quaranta vergini e monache ch'egli istruiva, l'altro imperatore Valentiuiano I nel 370 fece esenti le monache dal censo della plebe, così le vedove e i pupilli. In Francia ne'primi del V secolo già esistevano le monache, perchè il concilio Epaonense del 517 proibì entrare ne'loro monasteri: all'articolo s. Cassiano parlai delle monache da lui istituite; a quello di Arres si disse del monastero fondato da s. Cesario verso quel tempo. Nel V secolo alcuni genitori in Roma ed altrove ebbero la crudeltà di costringere le loro figlie a farsi religiose, se brutte o difettose, violentando quelle belle e vistose che ne aveano vocazione a non mona-

carsi. S. Leone I nel 458 per ovviare a questo disordine proibì dare il velo alle zitelle prima di quarant'anni; l'imperatore Majoriano confermò questa proibizione con una legge, e il concilio Agatense del 506 l'adottò. Non su necessaria la stessa disciplina quando i costumi divennero più moderati, ė cessò l'abuso; perciò si permise in seguito la professione religiosa per le zitelle a venticinque anni, ed il concilio di Trento la fissò per il più presto a sedici anni compiti, proibendo ai genitori forzare le figlie a farsi monache: il medesimo concilio proibì eleggersi per priora, superiora ed abbadessa, chi non abbia quaraut'anni, è chi non ne avesse passati otto nella professione con lodevole condotta; in caso di penuria di soggetti, permise eleggersi di trent'anni, con aver cinque anni d'irreprensibile professione. Fuvvi ancora altro eccesso per quelle vergini o vedove ch' erano violentate a stare ne' pericoli del mondo, con impedir loro la vita monastica, laonde talvolta fuggirono travestite in abito da monaco, e si racchiusero tra'monaci: tal disordine venne represso dal concilio di Gangres (Vedi). Quello in Trullo proibi a quelle che volevano monacarsi l'adornarsi con abiti preziosi e gemme, per non far credere che lascino il mondo con rincrescimento. La forma universale monastica in occidente, ed uga disciplina regolare si deve a s. Benedetto, laonde da esso e da sua sorella s. Scolastica ebbero origine le monache Benedettine (Vedi), divise in moltissime congregazioni e denominazioni.

Le monache si diffusero talmente in Italia, che assediando i lon-

gobardi Roma nel 503, narra Giovanni Diacono lib. 2, cap. 27, già si erano radunate tremila vergini, che chiamavano monastrias, le quali vedendo una carestia inevitabile, sagrificarono le proprie sostanze per comprar viveri, e distribuirli agli indigenti. All'articolo CLAUSURA non solo parlammo della sua origine, e perciò anche di quella delle monache, ma pure della clausura meglio ordinata da s. Gregorio I, il quale riconobbe dalle orazioni delle monache preservata Roma da detto assedio. Ordinò ancora il Papa, che i negozi delle monache fossero trattati dai ministri del vescovo, acciò non uscissero dal monastero: che le abbadesse fossero di sessanta anni, onde potessero riscuotere rispetto dalle monache anche più nobili, in un tempo che i genitori collocavano contro voglia le figlie ne'monasteri: ed i re di Francia ebbero allora in costume mandarvi le loro bastarde, le quali sapendo essere di regio sangue, non volevano star soggette alle badesse, Dacchè i longobardi stabiliti in Italia cominciarono a deporre la loro nativa barbarie, ed i re della nazione divenuti cattolici si fecero a proteggere le chiese, vi si ristabili l'istituto monastico, anzi concorsero eglino stessi colle reali loro consorti a fondare alcuni chiostri, sì di monaci, che di monache, le quali non vi erano legate con rigorosa clausura. Tra le monache fiorirono certe femmine dette ancelle o serve di Dio, religiose, velate o vestite di abito religioso, o con altra simile appellazione distinte, che nelle proprie case dimoravano co'parenti, o da sè sole in particolari abitazioni: in Milano furonvi donne chiamate nel declinar del VI secolo ancelle di Dio. e con altre denominazioni riferite. A tale istituzione il re Luitprando diè leggi sulla perpetua continenza ritenzione dell'abito religioso, sebbene senza voto, castigandosi severamente il mal costume. Quel re però concesse non pochi privilegi alle religiose dimoranti ne' chiostri. o vivendo velate e ritirate al secolo. Interpellato il Papa s. Zaccaria del 741, se le monache potevano esercitare alcuni uffizi in chiesa, rispose negativamente, appoggiato sulla lettera di Papa s. Gelasio l a'vescovi di Lucania, senza far menzione de' decreti de'predecessori s. Sotero e s. Bonifacio I, cui si attribuì il divieto alle sacre vergini di non toccare i vasi sacri, le palle che cuoprono il calice, nè incensare nelle chiese. Il Berlendi, § III, Delle obblazioni all'altare. parla di quelle che facevano le monache di pane e vino assistendo al sacrifizio, citando le testimonianze di s- Agostino e del p. Martene. e che le mouache lavoravano le obblazioni e le offrivano, quali poi nel IX secolo fecero le sole converse, mentre pare che dopo il secolo XI venisse vietato alle monache l'offrire, massime in mestrua tempore, come alle altre donne. All'articolo Certosine dicemmo come sono consecrate dal vescovo con rito particolare, che usano e sono sepolte colla stola e col manipolo. V. Messa ed altri articoli relativi ad uffizi e indumenti ecclesiastici, e Diaconesse, donne che nella primitiva Chiesa esercitavano uffizio assai simile a quello de'diaconi, con voto di castità perpetua. Il Saruelli nelle Lett. eccl. t. III, lett. IV, dice che giova ed è profittevole alle monache la recita dell'uffizio divi-

no, ancor che non l'intendano. Nel t. V, lett. XLIV, tratta se la monaca possa nella messa solenne cantare dal suo coro l'epistola e le lezioni; e quando si canta la Passione, se le monache possano fare da turba. Quanto all'epistola, dice non potersi cantar nelle messe solenni; però le monache possono cantare tutto quello che si canta in coro, ma non quelle cose cui sono ex officio destinati i propri ministri; altrettanto dicasi sul cantar la Passione. Avverte poi, con la Glosa, che le monache possono leggere il breve evangelo nel mattutino dell'uffizio, non in altre funzioni e della messa. Nel concilio che s. Gregorio II celebrò nella basilica vaticana, scomunicò chiunque avesse sposato una monaca, diaconessa, o Presbiteressa (Vedi); più tardi il concilio di Colonia del 1536 pronunziò l'anatema contro quelli che costringessero alcuna donna ad entrare in monastero per farsi religiosa, e contro quelli che senza giusto motivo ponessero impedimenti a chi bramasse monacarsi.

In oriente gl' imperatori e le imperatrici gareggiarono fra loro nel fabbricare monasteri a fine di formare un sacro ricovero alle-donzelle bramose di consecrarsi a Dio, nè lasciarono diligenza alcuna per arricchirli: cospicuo e celebre fu quello eretto nel 1118 dall'imperatrice Irene con rendite pel mantenimento di quaranta monache, perciò dispensate da qualunque contribuzione e dalla Dote (Vedi), al quale articolo si parlò di ciò che riguarda la dotazione religiosa; chiamandosi Livello (Vedi) l'assegno vitalizio che godono le monache pei particolari bisogni. Il Rodotà, parlando delle monache greche, narra che coloro i quali amministravano gli affari temporali, e che esercitavano la medicina e chirurgia, dovevano essere del numero degli Eunuchi (Vedi). Per formare un'idea della disciplina che nell'oriente si usava nel secolo passato, è a sapersi che i monasteri di Atene non ritenevano del monacato che semplice ombra, non essendo le monache soggette nè a regola, nè alla recita dell'uffizio. essere divenuti piuttosto conservatorii. Descrivendo Leone Allazio il tenore di vita e regolamenti delle monache viventi in comunità nell'oriente, dice pure dei loro abiti, lavori, digiuni e celebrazione de'divini uffizi; e che non erano soggette alle leggi della clausura prescritta da Bonifacio VIII, il quale per rimediare a molti disordini e mettere freno alla licenza delle monache, fu il primo che variò l'antica disciplina; invece le monache greche, con licenza della superiora, uscivano è ritornavano al chiostro secondo l'antico costume. Il Rodotà riferisce ancora la perniciosa consuetudine, che lungo tempo vi fu in oriente, de'monasteri doppi, cioè de' monasteri di monaci e monache costrutti gli uni vicini agli altri; abuso sorgente di gravi inconvenienti, e facile occasione per far deviare dal retto sentiero le persone consacrate a Dio. Tal dannevole uso fu in vigore fino dal VI secolo, e non ostante le leggi degl'imperatori e canoni de'concilii continuò a diffondersi e si mantenne. Si può credere che derivasse dalle terapeutidi, vergini anziane le quali menando vita penitente vicino agli uomini terapeuti nella solitudine (gli uni e le altre da alcuni furono riconosciuti per mo-

naci e monache), intervenivano alle loro adunanze per ascoltare i precetti che si proponevano da chi vi presiedeva. Le donne assistevano da una banda separate dagli uomini, e divise per mezzo d'una parete alta 304 cubiti. In alcune solennità dell'anno le donne erano invitate dai terapeuti a cibarsi alla loro mensa, e ad esercitare in comune altri uffizi; la loro conversazione nondimeno era tutta di spirito e praticata con molta cautela. Essendo passati i secoli apostolici, ne'quali i cristiani ottimi e ingenui fedeli senz'ombra di scandalo trattavano e conversavano con donne, ed estinta l'antica pietà e intiepidito il fervore, Giustiniano I giudicò necessario proibire la vicinanza pericolosa de'monasteri delle monache con quelli de'monaci, perciò chiamati monasteri doppi. Rinnovati poi tali disordini, gli estirpò in gran parte il concilio Niceno II. Non passò in occidente l'abuso dei monasteri doppi, per la vigilanza di s. Gregorio I, il quale encomiò Gennaro vescovo di Cagliari, per aver impedito che un monastero di monaci si fabbricasse vicino ad altro di monache. Tra le nazioni cui rimasero alcuni monasteri doppi, nomineremo i maroniti. Nota il Rodotà che le monache basiliane ed altre d'oriente passate in Italia. sotto la direzione di eccellenti maestri, riuscirono esemplari in Roma, in Napoli, nella Calabria ed in Sicicilia ove si stabilirono, avendo abbracciato il rito latino quelle di Napoli e Roma che adottarono la regola di s. Benedetto, le quali secondo il Rodotà non condussero dall'oriente il corpo di s. Gregorio Nazianzeno, ma l'ebbero dipoi al modo che narra a p. 71 e seg.

Nel 1100 il b. Roberto fondò la congregazione monastica di Font-Evrault (Vedi), costituendovi per superiora generale dell'ordine una religiosa: questo istituto si compose di molti monasteri di uomini e di donne, che obbedivano tutti alla superiora. Nel 1138 il concilio di Londra proibì alle religiose l'uso dello pelliccie di prezzo, come di armellino o martora, le scatole d'oro, e l'arricciarsi i capelli. Urbano III in Verona si lamentò con Federico I perchè usurpaya i beni delle monache, cacciandole dai monasteri col pretesto di riformarle. Il p. Chardon nel t. II, p. 78 e seg., Storia dei sagramenti, parlando delle abbadesse usurpatrici di giurisdizione ecclesiastica represse dai vescovi, dice che talvolta pretesero il diritto di ascoltare le confessioni delle loro monache, anco de' peccati più gravi, e la regola di s. Donato sembra averle in ciò favorite, ordinando che le religiose tre volte al giorno rivelino i loro difetti alla superiora; quindi le badesse s'innoltrarono con usurpare prerogative inconvenienti al loro sesso, ciò che obbligò i vescovi mettere limiti alla loro alterezza. Fu quindi proibito alle abbadesse dar benedizioni, imporre le mani, cioè dar penitenza o l'assoluzione pei peccati, Informato Innocenzo III dell'arroganza d'alcune abbadesse di Spagna, che benedivano le loro religiose, le confessavano, e predicavano pubblicamente, ingiunse ai vescovi di Valenza e di Burgos di rimediare a sì gran disordine, ed impedir tanto abuso. In questo tempo ebbero origine gli ordini domenicano e francescano, ed altri da cui derivarono monache che tuttora fioriscono. Dichiarando s. Pio V quali fossero gli ordini Mendicanti (Vedi), confermò loro i privilegi comuni alle loro monache. Clemente VIII colla bolla Religiosae, de' 19 giugno 1594, Bull. Rom. t. V, par. II, p. 31, rinnovò la proibizione alle monache di far donativi e regali. Alessandro VII con bolla dei 24 settembre 1657, Pro commisso, presso il Bull. Rom. t. VI, par. IV. p. 194, moderò le grandi spese che si facevano dalle monache nelle loro feste, velazioni e professioni; indi a' 10 marzo 1692 Innocenzo XII la confermò con bolla presso il Bull. Magn. t. VII, p. 266. Nel t, VIII, p. 253, evvi poi l'editto de' 2 marzo 1707 con cui Clemente XI ordinò l' osservanza di tali costituzioni, prescrivendo inoltre che ne'luoghi ove dalle novizie si suol fare qualche ricreazione alle monache, non si potesse superare la spesa di quattro paoli per ciascuna monaca. Avendo rinnovato tali ordini e vedendo che molte monache per emulazione spendevano molto nel ricevere e lasciar le cariche, vessando i parenti per essere soccorse, a'28 luglio 1708 con prescrizione riportata a p. 410 loco citato, proibì siffatte spese sotto pena di privazione di voce attiva alle monache che le facessero e alle superiore che le permettessero. Per togliere ogni occasione di spendere, con circolare de' 26 gennaio 1709 comandò alle monache di consegnar la dote all'abbadessa, la quale dovesse custodirla cassa, comune per le necessità del monastero. Innocenzo XIII avendo da cardinale vestite nel monastero di s. Teresa alle quattro fontane due figlie del principe Ruspoli e sue pronipoti, nel 1721 si portò a dar loro il velo, descrivendone la

funzione il numero 630 del Diario di Roma. Benedetto XIII nel 1724. vestì suor Maria Orsini monaca benedettina in Campo Marzo, e nel monastero delle barberine due figlie del principe Pamphili, come si ha dai numeri 1146 e 1167 de' Diari di Roma. Delle due vestizioni fatte da Benedetto XIV nelle carmelitane di Regina Celi nel 1746 e nel 1755, di due figlie del contestabile Colonna, ne facemmo parola nel vol. X, p. 51 del Dizionario: le descrizioni si leggono nei numeri 4563, 4755 e 5967 del Diario di Roma.

Zelante Benedetto XIV della clausura, al modo detto a quell'articolo, venendo a sapere che molte monache in Portogallo, col pretesto di curare la propria salute uscivano dalla clausura, e si trattenevano fuori lungo tempo, girando per le strade e pei spettacoli, onde nascevano scandali, a porvi rimedio, colla costituzione Cum sacrarum virginum, del primo giugno 1741, Bull. Magn. t. XVI, p. 30, ordinò che subito rientrassero nelle clausure, e tolse alla Congregazione de' vescovi e regolari (Vedi) la facoltà di concedere per l'avvenire la licenza che le monache potessero uscire dai loro monasteri. Inoltre Benedetto XIV emanò utili regolamenti sui confessori straordinari delle monache, come si disse nel vol. XVI, p. 108 del Dizionario; avendo proibito il concilio di Colonia a' confessori interrogare le religiose sopra certi peccati de' quali non si accusano, per non insegnar loro ciò che ignorano. Lo stesso concilio avea disposto, che oltre il confessore ordinario, il vescovo o altri superiori ne assegnassero altro estraordinario due o tre volte all'anno per udir le confessioni di tutte le religiose. Oltre quanto dicemmo a Confessore, si può vedere il Barelli, Resolutionum praticarum pro confessariis monialium, Bononiae 1713. In questo anno 1847 il p. Bonaventura da Palermo minore osservante ha pubblicato l'utilissima opera: Il novello confessore di monache. Inoltre Benedetto XIV. riunovando i decreti de' suoi predecessori, mediante la costituzione, Gravissimo animo, de' 31 ottobre 1749, Bull. Magn. t. XVIII, p. 54, ordinò che niuno ecclesiastico secolare o regolare di qualunque dignità, compresi ancora i vescovi fuori della loro diocesi, potesse andare ai parlatorii de' monasteri delle monache senza licenza de' rispettivi ordinari, giacchè questi sono dati dai sacri canoni per custodia della clausura delle religiose. Sulla giurisdizione vescovile ne' monasteri di monache, Clemente XIII pubblicò la bolla Inter multiplices, degli 11 dicembre 1758. Bull. Rom. Continuatio, t. 1, p. 72. Inoltre Clemente XIII col breve Illustre monasterium, de' 13 marzo 1761, Bull. Rom. Continuatio t. II, p. 72, alla superiora del monastero di s. Caterina di Venezia diè il titolo d'abbadessa, appellatio maternam erga filios pietatem significat; di usare ne' giorni solenni il bacolo, esprimit mansuetudinem, temperatam cum animadversionis severitate, e l'anello, designat beatissimam illam et sempiternam charitatis conjunctionem cum divino sponso Jesu Christo. V. BACOLO, ANEL-10, e per la cerimonia dello sposalizio dell'abbadessa benedettina di Firenze coll'arcivescovo, il vol. XXV, p. 46 del Dizionario. Nel vol. XXX poi, a p. 81 dicemmo come il nun-

zio di Parigi Giraud ricevette in nome di Clemente XIV la professione monastica della figlia del re.

Nel 1801 pel possesso di Pio VII questi permise che ne vedessero il passaggio nel monastero delle carmelitane de' ss. Marcellino e Pietro le benedettine di Campo Marzo, e vi pernottarono nelle sere precedenti per la dilazione della funzione: al citato articolo CLAUSURA si disse come a tali benedettine viene permesso l'annua visita delle sette chiese, licenza che prima conseguivano altre monache anche per gli anni santi. Nel numero 12 del Diario di Roma 1801 si riferisce che Pio VII celebrò la messa nel monastero delle oblate di Tor de'specchi, è vestì monaca d. Lavinia figlia del principe Gabrielli, che assunse il nome di Maria Luisa, Nel numero 248 del 1802 si descrive la vestizione fatta nel monastero delle mantellate da Pio VII, della fondatrice suor Maria Giuliana Masturzi, di sette compagne è quattro converse: e nel numero 42 del 1804 come il Papa ricevè la professione di esse. Nelle vestizioni delle monache in alcune diocesi hanno luogo i padrini e le madrine, come pure si fa da chi gli dà le vesti un discorso analogo alla vocazione religiosa, e talvolta si recitano anche da altri, uno de quali è quello di Gioacchino de Agostini, intitolato: I chiostri, orazione, Torino 1836. I parenti poi e gli amici sogliono applaudire alle monacazioni con componimenti in versi e stampati. Qui noteremo, che il concilio tenuto nel secolo VII in Toledo, ordinò che il velo delle sacre vergini fosse di color porpora o nero, onde cuoprirsi tutto il volto; a' tempi di s. Girolamo le mo-

nache si avvolgevano il velo intorno alla faccia, lasciando libero solamente un occhio per vedere. Le religiose non possono essere governate se non che da uomini quanto allo spirituale, e per tutte le funzioni che sono interdette alle donne; ma per ciò che riguarda la disciplina interna del chiostro, la superiora o abbadessa vi esercita un'autorità quasi eguale a quella che generalmente viene accordata ai superiori de' religiosi. Vi sono molti monasteri di donne che a motivo delle regole che professano partecipano all'esenzione degli ordini regolari, di cui seguono la medesima regola, e che trovansi sotto l'autorità de'superiori degli ordini stessi, uso che confermò il concilio di Trento. Quanto al temporale delle monache, i canoni impongono ai vescovi di sorvegliare a tuttociò che riguarda l'amministrazione de beni stabili, all'impiego delle rendite, all'esame dei conti, ed alla sicurezza per l'impiego del denaro. Il citato Sarnelli tom. VII, lett. XX, discorre, se la monaca soprannumeraria morendo qualche monaca numeraria, possa surrogarsi in luogo di questa; è che la prefissione del numero deve essere fatta dal vescovo diocesano, se i monasteri sono a lui soggetti, ma se poi sono soggetti ai superiori regolari, deve farsi da essi unitamente al vescovo, come dalla bolla Deo sacris virginibus, di Gregorio XIII. Nella seguente lettera il Sarnelli spiega le parole dell'antifona : Intercede pro devoto foemineo sexu, parla delle donne dette divote, idest Deo votae, cioè votate a Dio perpetuamente, e delle monache che si distinsero nelle sacre lettere, essendo innumerabili quelle che fio-VOL. XLVI.

rirono per santità di vita, e quelle che veneriamo sopra gli altari; così ancora le regine, principesse e signore, che disprezzando le umane grandezze, a queste preferirono l'umile vita monastica e l'esercizio delle più belle virtù.

MONACHI o MOINE GIOVANNI, Cardinale. Giovanni le Moine .o. Monachi o Monaco, detto ancora da Canchres, nato da una famiglia feconda di nomini grandi in Cressy, castello della diocesi d'Amiens nella Picardia, dottissimo in entrambe le leggi, nelle quali ottenne la laurea, essendo canonico di Parigi, e consigliere del re Filippo IV, portatosi in Roma e dati in questa città luminosi contrassegni di virtù e dottrina, fu eletto uditore di rota, ed in tale occasione contrasse stretta amicizia con Carlo II re di Napoli, nella qual città a sua istanza s. Celestino V nel settembre 1294 lo creò cardinale prete de'ss. Marcellino e Pietro, legato d'Avignone, cancelliere di s. Chiesa e vescovo di Meaux, in che non convengono i Sammartani. Fondò in Parigi un famoso collegio presso il sobborgo di s. Vittore, detto dal suo cognome il collegio le Moine, per coloro unicamente che applicare si volessero allo studio della teologia. Incaricato da Bonifacio VIII nel 1302 della legazione al re di Francia insieme col cardinal Roberto, furono ambedue fatti guardare e ritenere sotto sicura e onesta custodia da quel sovrano, che il cardinale avea commissione di dichiarare scomunicato, nel caso che non avesse approvato gli articoli che gli avrebbe presentato a nome del Pontefice. Nicolò Benefracto famigliare del cardinale, che seco recava le lettere di Bonifacio VIII, fu con estre-

ma doglia del legato chiuso in carcere, ad onta delle solenni proteste fatte dal cardinale, che in quella occasione mostrò un petto di bronzo, e si fece conoscere difensore e vindice acerrimo della libertà ecclesiastica. Composte alla meglio le differenze di quel sovrano, il cardinale se ne ritornò in Avignone. dove a nome della santa Sede esercitò la carica di legato, e dopo aver scritto una ben intesa ed erudita glossa sul diritto canonico, ed alcuni commentari sul sesto delle decretali, morì in Avignone nel 1313, e trasferito in Parigi rimase sepolto nella chiesa del magnifico collegio da lui fondato, con illustre elogio. Si trovò presente a tre conclavi.

MONACO, Monachus. Religioso che si consacra a Dio coi tre voti solenni di castità, povertà e obbedienza, in un ordine o congrega. zione approvata dalla Chiesa, e vivente in monastero o cella sotto una certa regola, e vestito d'abito uniforme all'istituto che professa. Il nome di monaco, tratto dal greco monachos, solitario, unico, solo, nella sua origine servì per indicare gli uomini che si ritiravano ne' deserti, e vivevano solinghi e lontani da ogni commercio col mondo, per occuparsi unicamente della loro salute e nella penitenza. Anticamente vi furono tre sorta di monaci: gli Eremiti (Vedi) solitari ne' deserti; gli Anacoreti (Vedi) che vivevano nel proprio Monastero (Vedi) separati dagli altri monaci chiusi nella Cella (Vedi), tranne i più antichi che si ritirarono talvolta nelle solitudini: ed i Cenobiti (Vedi) che dimoravano in comune nelmonastero sotto una regola. Altri aggiunsero a tal divisione i Sara-

baiti (Vedi), ma essi furono i falsi apostolici e i monaci vagabondi. viventi due o tre per cella, onde per riparare a' loro disordini fece conoscere in oriente la necessità di obbligare coi voti i monaci al loro stato, precauzione lodevole che si deve a s. Basilio. Di siffatti monaci parla il Rodotà nel t. II, p. 20. I cenobiti furono propriamente i monaci conosciuti dall'antichità, ed osserva il Sarnelli, Lett. eccl. t. VIII, lett. Se avanti s. Paolo primo eremita ve ne furono altri, che il primo concilio in cui si trovi la parola Monachus, è quello di Calcedonia del 451, non esistendo tal nome fra i primi cristiani orientali o latini. Distinguendosi dal monaco il Frate (Vedi), ivi notammo che anticamente frate e monaco sovente significò lo stesso, anzi fu titolo comune a qualsivoglia religioso claustrale, anche canonico. Parlando il Sarnelli del titolo di Don (Vedi), proprio de' monaci, dice che i Chierici (Vedi) finchè vissero in comune chiamaronsi fratres, e la comunità fraternitas; e che anticamente chierici e monaci si appellavano col titolo di fratelli, ma poi s'introdusse il domnus e il don: ai monaci si dà pure il titolo di Padre (Vedi), ed al superiore quello di Abbate (Vedi). Ne' primi secoli della Chiesa i monaci furono anco chiamati col nome di Beatissimo (Vedi), affermandolo anco il Zaccaria, Stor. lett. t. I, p. 19. Alcuna volta i Canonici regolari (Vedi) furono chiamati canonici monaci. Degli oblati monaci se ne parlerà a OBLATO.

Sul principio i monaci abitarono fuori della città, e nella maggior parte erano laici, anzi la loro professione gli allontanava dalle funzioni ecclesiastiche: tutto il loro impiego consisteva nell'orazione, e nel lavoro delle mani: ciò non ostante i vescovi qualche volta trassero i monaci dalla solitudine per annoverarli nel clero, ed allora cessavano d'essere monaci, ed erano contati per chierici, laonde distinse s. Girolamo i due generi di vita monastica e clericale. Per lo stato monastico ordinò il concilio di Reims, che doveansi avvertire gli adulti, e quelli che desideravano entrarvi, come i genitori che vi offrivano i loro figli, di non aver altra mira che i beni eterni, non gli onori, i benefizi e altre cose temporali, in un tempo che i monaci erano divenuti ricchi e potenti, e gli abbati signori e principi di vasti dominii. Ad ognuno però è noto come gli antichi monaci, oltre l'uso d'innalzare le braccia al cielo per porgere voti all'Altissimo, e di abbassarle alla terra, a coltivarla nel lavoro giornaliero delle mani per circa sette ore, in quelle cioè non destinate all'orazione od altri esercizi spirituali, frapponevano i lavori ai salmeggiamenti, con quelle stesse mani che agitavano i flagelli e cingevano i cilicii. Ora trattavano le spole e i pettini nel lanificio, ora occupavansi in tessere sporte e stuoie, ora in ricopiare codici, massime quei dei santi padri e degli ascetici, chiamati per tale uffizio antiquari e copiatori. Così mentre edificavano la Chiesa con la loro pietà, cercavano d'illustrarla col loro sapere, dividendo i giorni fra il coro, la libreria, l'agricoltura e le arti manuali. In moltissimi articoli celebrammo le grandi benemerenze degli ordini monastici colla società. massime per essersi opposti all'eresia sino dai primi secoli del cristianesimo, per la conversione alla fede di tanti stati e provincie, per le missioni e propagazione del cristianesimo, e quanto eminentemente contribuirono alla pubblica istruzione, al risorgimento delle arti e delle scienze, di cui furono industriosi depositari; e quanta immensa e perenne debba essere la venerazione è gratitudine di tutti. Sovrani, principi e signori rinunziarono al potere e all'opulenza per vestire la Cocolla (Vedi) monastica. Innumerabili sono i monaci che in tutti i tempi fiorirono per santità di vita, dignità ecclesiastiche, dottrina e splendide virtù, i principali de' quali notiamo ai loro articoli delle diverse congregazioni è ordini, enumerando altresì il copiosissimo stuolo de' cardinali e de' Papi che uscirono dalla professione monastica; anticamente nella chiesa greca soltanto i monaci potevano salire alla dignità vescovile. Molti monaci orientali ne' primi secoli furono sublimati al pontificato: i benedettini antichi contano ventitre Papi; quelli delle diverse congregazioni pur benedettini, più di tredici, compresi Pio VII cassinese, e Gregorio XVI camaldolese. A BENEDETTINI, enumerammo i loro Papi. I monaci poi che senza la dignità cardinalizia passarono dal monastero alla cattedra apostolica, ne'primi tempi forono Benedetto I e Pelagio II; dopo il decreto di Stefano IV del 769, in cui ordinò doversi eleggere Papi i soli cardinali, tuttavia benchè nol fossero, vi diventarono i monaci Silvestro II, s. Leone IX, Vittore II, Calisto II, Eugenio III, s. Celestino V, e Urbano V. Sembra incredibile la gran moltitudine de' monaci che vissero in un solo monastero o Laura (Vedi), equivalenti a piccole città per le molte migliaia de'monaci e chiese,

singolarmente in Egitto.

In diversi luoghi parlai dell'origine del monachismo, come a Drsciplina regolare. Assai per tempo vi furono cristiani che ad imitazione di s. Gio. Battista, che il Rinaldi chiama principe de' monaci e de' proseti, come di Elia che i Carmelitani (Vedi) riconoscono per primario istitutore, si ritirarono nella solitudine per attendere alla orazione, ai digiuni, ed agli altri esercizi di penitenza; si chiamarono Asceti (Vedi), vale a dire uomini che menavano vita ritirata ed astinente. Sembra ancora che Gesù Cristo ab. bia dato motivo a questo genere di vita, coi quaranta giorni che visse nel deserto, e coll'abitudine che avea di ritirarvisi per pregare con più raccoglimento, avendo egli encomiata la vita solitaria del suo Precursore. A ORDINI RELIGIOSI SI è detto come la professione della vita monastica e regolare cominciasse nella Chiesa fino dai principii di essa, per l'osservanza più perfetta de'consigli proposti nell'evangelo. Alcuni trovarono assai semplice l'origine dello stato religioso, attribuendolo al tempo delle persecuzioni che ne' tre, primi secoli sostennero i cristiani. Molti di quelli dell' Egitto e delle provincie di Ponto ritiraronsi ne'luoghi disabitati per sottrarsi dalle perquisizioni e da' tormenti: presero il piacere della solitudine, e vi dimorarono, o vi ritornarono poi a servire Dio con pace e tranquillità, non però viventì in comunità con regola determinata. Verso l'anno 250 o 259 s. Paolo primo eremita ritirossi nella Tebaide per fuggire la persecuzione di Decio, e visse in

una caverna sino all'età di 114 anni, nutrendosi de' frutti di una palma che ne cuopriva l'ingresso; s. Antonio patriarca de' cenobiti, egiziano com'esso, verso l'anno 270, dopo aver collocato la sorella in un monastero di vergini, abbracciò lo stesso genere di vita, e fu seguito da alcuni altri; s. Paolo e s. Antonio furono gli anacoreti più celebri, ed il secondo conobbe il primo, ed in morte lo seppellì. I seguaci di s. Antonio vivevano in cellette separate a qualche distanza le une dalle altre: vollero imitarne la santa vita, e furono da lui confermati nella buona risoluzione, e in breve sotto la sua direzione si formarono molti monasteri. Non fece regola s. Paolo pe' suoi eremiti. bensì col suo esempio molti vennero allettati alla vita solitaria: il súo discepolo s. Caritone pare che abbia formato delle regole per quelli che vollero vivere solitariamente sotto la sua direzione, come dicemmo al suo articolo. Discepolo di s. Antonio fu s. Macario, e chiaro per miracoli morì nel 350. Verso questo tempo fiorì s. Pacomio, al quale si attribuisce la riunione delle memorate cellette, l'unione in diversi monasteri e in comunità composte di trenta o quaranta monaci, l'introduzione della vita cenobitica, e la formazione di una regola, su di che va letto quanto si disse a Disciplina: quindi venne la distinzione tra i cenobiti o monaci che viveano in comunità, e gli eremiti o anacoreti che viveano soli; tuttavolta si visitavano e si consolavano con religiose ed esemplari conversazioni. Ma s. Pacomio ebbe sì alta idea del sacerdozio, che non lo permise ad alcuno de' suoi religiosi.

Il p. Bonanni nel Catalogo degli

ordini religiosi, riporta le figure e le notizie de'nominati primari fondatori dello stato religioso e monastico. Sin dall'anno 306 circa, s. Ilarione discepolo di s. Antonio fabbricò nella Palestina monasteri simili a quelli dell'Egitto: tosto s'introdusse la vita monastica nella Siria, Armenia, Ponto, Cappadocia, e in tutte le parti dell'oriente, ove andavansi meglio istituendo anche le Monache (Vedi). S. Basilio che avea imparato a conoscere la vita monastica in Egitto, dopo le conferenze coi ss. Antonio, Pacomio e Ilarione, perfezionò l'istituto monastico, verso il 362 scrisse regole che furono approvate, non pare, come dicono alcuni, nel concilio Niceno, che fu anteriore, ma forse piuttosto dai vescovi, e può dirsi il proto-patriarca dei monaci della chiesa orientale, poichè la sua regola fu trovata tanto saggia e perfetta, che tutti l'adottarono, e tuttora si osserva: di questa regola, come di tutte quelle degli altri monaci esistenti o non più esistenti, se ne parla ai loro articoli, ed alle biografie di quelli che le composero. V. Basiliani. L'Assemani, Biblioth. orient. t. IV, c. 2, § 4, narra che i primi monaci i quali si stabilirono nella Mesopotamia e in Persia, furono altrettanti apostoli o missionari, e che la più parte divennero vescovi. Il Terzi nella Siria sacra discorre del gran numero de' monaci e monasteri orientali, quali in un alle monache assai moltiplicaronsi nell'Egitto. Avanti di dire come il monachismo s' introdusse in occidente, noteremo che il p. Helyot, nella dissertazione preliminare della sua storia degli ordini religiosi, seguendo altri fa risalire l'origine controversa della vita monastica ai terapeuti applicati alla vita contemplativa, ebrei o cristiani secondo le diverse opinioni, e ne parlammo al citato articolo Monache, essendovi state delle terapeutiche. Altri assegnano il principio de' monaci al II secolo, nel quale fiorirono solitari in Eliopoli di Fenicia, e vuolsi che s. Telesforo, eletto Papa nel 142, fosse stato anacoreta, benchè i canonici regolari ed i carmelitani lo annoverino tra i loro alunni. Si narra pure che nel III secolo s. Nicone vescovo di Cizico soffrì il martirio alla metà di esso, con 199 monaci da lui governati, ed avea ricevuto l'abito monastico dal predecessore Teodoro.

Verso l'anno 340 circa vuolsi introdotto in occidente il monachismo: s. Atanasio patriarca d' Alessandria portandosi coi monaci egiziani Ammonio ed Isidoro nel 340 o 341 in Roma a ripararsi dall'odio degli ariani, propose i religiosi d'oriente a modello, e la vita di s. Antonio da lui composta, di cui era stato discepolo, e l'istituzione de' monaci, ispirando agli occidentali la brama d'imitarlo; quindi in Roma, in Milano, in Francia (Vedi) si diffusero i monasteri. Dicemmo pure a Disciplina, che alcuni attribuiscono a s. Atanasio l'introduzione del monachismo in Roma, da dove si diffuse per tutto l'occidente, e che altri sostengono averlo s. Martino di Tours già introdotto a Milano, anzi a lui si attribuisce eziandio l'introduzione della vita monastica nelle Gallie, dopo averla condotta in Italia, con fondare nel 358 circa il monastero di Marmoutier presso Tours, chiamato Majus monasterium per distinzione, e con fabbricare verso il 360 il monastero di Ligugey nella diocesi di Poitiers. La congregazione monastica di Lerins (Vedi) sulle coste di Provenza, fu fondata da s. Onorato con s. Caprasio solitario suo direttore, dopo il 375, per non dire di altre. Alcuni attribuiscono l'introduzione nelle Gallie della vita religiosa, anche a s. Atanasio ed a s. Marcellino arcivescovo d' Ambrun, Tuttavolta in principio a' monaci non era permesso il sacerdozio, il quale vuolsi loro accordato dal Papa s. Siricio eletto nel 385, il quale prescrisse con legge il Celibato (Vedi) ai sacerdoti e diaconi, confermando le anteriori; così i monaci furono ammessi agli ordini minori e maggiori compreso l'episcopale. Abbiamo da s. Ambrogio epist. 63, 6 66, che i monaci cominciarono ad ordinarsi sacerdoti sulla fine del IV secolo, essendo s. Atanasio il primo che dallo stato monacale diede sacerdoti al clero alessandrino. Tra i primi introduttori in Italia dell'ordine monastico viene ancora celebrato s. Eusebio vescovo di Vercelli (Vedi), che lo stabilì nella sua cattedrale riducendo alla vita comune e religiosa il suo clero verso il 350: laonde viene riconosciuto il santo, tornato dall'oriente dopo il suo esilio, quale istitutore della vita monastica nelle cattedrali. La professione religiosa dicesi introdotta nella Spagna avanti il pontificato di s. Damaso I. essendone prova il concilio di Saragozza celebrato nel 380. Nei primi del secolo V gravissimo danno fecero alla Chiesa coi loro perniciosi errori Pelagio, monaco nato in Inghilterra, ed Eutiche Archimandridrita (Vedi) o abbate generale d'un celebre monastero di Costantinopoli; vennero pure condannati gli errori di Pietro Fullone, uno de'monaci Acemeti (Vedi), detti vigilanti perchè divisi in tre classi, seuza interruzione, giorno e notte celebravano in chiesa le divine lodi. Tra essi fiorirono monaci dottissimi e santi, ed in Roma con la regola di s. Basilio furono introdotti verso il 550 nel monastero e Chiesa di s. Sabba (Vedi): questo santo abbate basiliano fu detto il gran monaco.

Parlando il Rodotà, Del rito greco in Italia, t. II, p. 28, del monacato d'Italia introdotto innanzi la regola basiliana, dice che questa sola si conobbe nella regione quando portatosi in essa nel 401 Ruffino col greco esemplare delle regole di s. Basilio, le tradusse in latino, mentre già il monacato erasi mirabilmente propagato tra gl'italiani. vivendo i monaci unitamente nei monasteri sotto la direzione d'un superiore, seguendo le tracce dei regolamenti che aveano loro comunicato s. Atanasio, s. Martino e s. Eusebio, che gli aveano appresi nell' Egitto e nella Siria. Vero è però che riconoscendo i monaci italiani essere conforme alle loro istituzioni quelle di s. Basilio, provenendo da un medesimo fonte, ne profittarono pei lumi che conteneva, per maggiormente stabilirsi nella via della perfezione; poichè i cenobiti d'un medesimo monastero non erano ancora obbligati alle osservanze d'una medesima regola, e quali api industriose alcuni sceglievano le più opportune tradizioni de' maggiori, altri seguivano le leggi di s. Pacomio, altri si adattavano alla volontà de' superiori, quindi altri si uniformarono ai dettami di s. Basilio. Di questo sentimento fu pure il celebre p. Mabillon, diligentissimo investigatore dell' origine

e progresso del monacato, del quale si ha pure De studiis monasticis, Venetiae 1770. Fioriva nondimeno in tutti un medesimo spirito di virtù, la più rigorosa mortificazione, l'imitazione di Gesù Cristo; ed essendo il principal fine del monacato la privata salvezza del monaco, si permetteva a ciascuno di seguir l'impulso che riceveva, scegliendo i mezzi che potevano condurlo al comune oggetto. Nel V secolo s. Agostino, col suo libro De opere monachor., prese la difesa di que' monaci che vivevano col lavoro delle mani, contro quei che sostenevano essere meglio vivere di obblazione e delle limosine de' fedeli.

Tante e sì diverse regole de' monaci orientali sparse nell' Italia, come osserva il Rodotà, tosto svanirono allo spuntar dei raggi della regola benedettina, piena di santità, la quale portava al mondo una nuova luce di perfezione, additando il sentiere più agevole della salute. Dappoiche s. Benedetto patriarca dei monaci d'occidente, omnium justorum spiritu plenus, come lo chiamò s. Gregorio I, nel pontificato di s. Ormisda e verso il 520 o 520, dopo aver preso sino dal 494 l'abito monastico da s. Romano, creduto abbate basiliano in Subiaco, ivi per tre anni meditò la regola, quale compì e pubblicò in Monte Cassino, fondando il tanto celebratissimo e benemerentissimo ordine benedettino, che servì di modello alle numerose congregazioni monastiche che ne derivarono, le quali ben presto si sparsero per l'occidente e poi si propagarono nelle diverse parti del mondo. I regolamenti di s. Benedetto prevalsero a quelli de'preesistenti monasteri, e non meno questi gli adottarono a-

vidamente, ma fu norma a quelli che in copia innumerabile, rapidamente si fondarono; riconoscendosi contenere la regola di s. Benedetto, il più lodevole delle antiche di oriente, e per essere altresì stata limitata la volontà de' suoi seguaci a secondare i soli dettami del novello istituto: ciò avvenne pure coi monasteri delle monache. La regola di s. Benedetto è un compendio di santità e di sapienza, laonde venne prodigiosamente abbracciata, e sempre tenuta in somma venerazione. Il cav. Artaud, nella Storia di Leone XII, t. III, cap. XLV, parlando dello stabilimento di tre monasteri benedettini nella Baviera nel 1826, ben a ragione scrisse non potersi parlare dell'ordine di s. Benedetto senza sentirsi intenerire il cuore, e senza pensare a' gloriosi diritti che ha al rispetto di tutto il cattolicismo. « La regola di s. Benedetto, adottata dalla maggior parte degli ordini religiosi di Europa, è secondo l'espressione di s. Gregorio I Magno ammirabile nella sua saggezza e pura nella sua dizione. Essa non ordina nulla che oltrepassi le forze dell'uomo, e tende particolarmente a distoglierlo da quella oziosa contemplazione, che ha generato tanti mali ne' monasteri d'oriente. Fu una vera consolazione il vedere questi asili aperti a tutti coloro che volevano fuggire le oppressioni del governo vandalo, goto, o longobardo. La Francia non obblierà giammai gl'immensi lavori che deve allo zelo instancabile de' figli di s. Benedetto, i quali possiam dirlo a tutta ragione, hanno sì laboriosamente dissodato le terre, e coltivato gli spiriti". Non solo sino ai tempi di s. Benedetto non vi era-

no regole sisse ne' monasteri, ma gli abbati sceglievano tra le diverse osservanze, quelle che loro sembravano più convenienti ai bisogni, e più adattate ai loro dipendenti: già nel secolo VIII la regola benedettina fu quasi la sola seguita ne' monasteri d'occidente, massime d' Italia, di Francia e d'Inghilterra. Nel VI secolo o poco più tardi l'ordine benedettino erasi stabilito in Inghilterra (Vedi), fiorendovi mirabilmente in virtà, onore e potere, rendendo que' monaci col loro fervore e dottrina grandi servigi alla religione e alle lettere, come ne resero i benedettini di Germania e di altre nazioni: in Germania i monaci divennero potentissimi e gli abbati sovrani. Alcuni riferiscono che i primordi dello stato monastico in Inghilterra gli avea introdotti s. Germano vescovo d'Auxerre: nella Scozia s. Severino, ed in Irlanda s. Patrizio che vi fondò de' monasteri. Vedi Benedettini, e gli articoli delle tante congregazioni derivate dall'illustre ordine.

Sino dai primi tempi del monachismo i concilii ed i Papi emanarono salutari provvidenze a suo vantaggio, di che parlasi ai loro luoghi: a volerne riportare alcune, diremo che il concilio generale di Calcedonia nel 451 stimò necessario e conveniente di sottomettere i monaci interamente ai vescovi. Il secondo concilio Toletano del 477, per impedire che i genitori ponessero i figli in troppo tenera età nei monasteri, per farli allevare nella pietà, proibì di permettere la professione monacale prima di dieciotto anni, previo il consenso di quelli che mostravano vocazione, di che dovea assicurarsene il vescovo.

Tuttavolta dipoi la congregazione di s. Benedetto si divise in tre compagnie, de' fanciulli offerti a Dio sin dalla puerizia per la vita monastica; de'novizi, ch'erano quelli ché si mettevano in prova per conoscere la loro vocazione, innanzi che si votassero a Dio; e de'professi, ch'erano i veri monaci, per aver votato castità, povertà e obbedienza; i voti però non erano solenni ossia perpetui, quali poi si perpetuarono, Nel 511 il concilio d'Orleans obbligò i monaci obbedire agli abbati, autorizzando questi a toglier loro quanto avevano di proprio, e di riprendere i vagabondi coll'aiuto de' vescovi, per punirli secondo le regole. Quello di Tours nel 566 vietò ai monaci uscire dal monastero, e scomunicò quelli che si maritassero, dovendosi separare dalla pretesa moglie anco coll'aiuto del giudice, il quale se lo ricusa incorrerebbe nella scomunica in un ai protettori di tali monaci. Il Papa s. Gregorio I ebbe santissimi monaci per consiglieri e famigliari, e fece togliere dalle loro chiese i battisteri, acciò non si rilassasse la loro disciplina colla conversazione de' secolari. Per lo stesso motivo comandò che i monaci non diventassero compari. Inoltre s. Gregorio I nel concilio celebrato in Roma nel 601 diè licenza a Probo abbate di far testamento de'suoi beni prima che si facesse monaco: era stimata cosa di tanto momento il dar facoltà ad un monaco di testare, eziandio de'beni 'acquistati avanti l'entrata nel monastero, che il Papa non volle ciò fare se non convocando in un sinodo preti e diaconi cardinali e vescovi che allora trovavansi in Roma, Bonifazio IV nel

concilio romano del 610 raffrend quelli che affermavano non aver i monaci potestà di amministrare il battesimo e la penitenza, decreto che confermò Urbano II con dichiarare essere anzi i monaci degnissimi di esercitare tali ministeri. Nel secolo VII promovendosi più di frequente i monaci al sacerdozio, e solendo mantenere la tonsura monacale, molti a loro esempio presero il costume di farsi la chierica. Il concilio di Toledo del 646 dichiarò non doversi tollerare eremiti vagabondi nè reclusi ignoranti, i quali si chiuderanno ne' monasteri vicini, solo permettersi vivere in solitudine a quelli che avessero dimorato del tempo nei monasteri.

Nel pontificato di s. Martino I del 649, e per l'eresia de' monoteliti, i monaci, ch'erano i primi oggetti del loro furore, dall' Egitto volarono a Roma in seno della Sede apostolica, solita ad accogliere e difendere maternamente i perseguitati dai perturbatori della pace. Il Papa li ricetto in alcuni monasteri, e li provvide di tutto il bisognevole, essendo i monaci armeni e greci; questi nel celebre concilio che adunò il Pontefice contro i monoteliti, con edificante zelo difesero le cattoliche verità. Osserva il Rodotà, p. 57, ch'essi veramente furono i primi orientali cenobiti che stabilironsi in Roma ne' monasteri, portandovi i riti armeno e greco, sebbene ne' medesimi sovente celebrarono le liturgie de' latini, secondo la disciplina di que' tempi, onde dar pubblica testimonianza della loro sincera e costante unione colla Chiesa romana. Nel 655 prescrisse il concilio di Autun, che i monaci e gli abbati si conformassero alla regola di s. Benedetto. Riprovò s. Gregorio II nel 726, che i figli messi ne' monasteri ancor fanciulli, siano levati per contrarre matrimonio. L'eresia degli iconoclasti avendo cagionato la desolazione in oriente, e la distruzione delle sacre immagini, i monaci si nascosero ne' deserti, e gran numero portaronsi in Italia, particolarmente in Roma, dove nel 761 il Papa s. Paolo I li accolse con tutto amore, e loro diede per abitazione la casa paterna, riducendola nel monastero e Chiesa di s. Silvestro in Capite (Vedi). Volle che vi esercitassero il loro rito greco, e vi cantassero i divini uffizi, mentre in Costantinopoli l'imperatore ordinava che niuno potesse farsi monaco, perseguitando i religiosi e le monache. Il Rodotà enumera i monasteri dati successivamente agli orientali, fuggenti l'eresie de' monoteliti e degl'iconoclasti, dai Pontefici in Roma, come i monasteri e Chiese di s. Grisogono, di s. Sabba, di s. Prisca, e più tardi per altri motivi i monasteri e Chiese di s. Alessio, di s. Prassede, di s. Martino a' Monti, di s. Gregorio, di s. Cesareo, ed altri di cui parliamo a' loro luoghi, molti de' quali furono assegnati a' basiliani, di che facemmo parola anche all'articolo Gror-TAFERRATA, ov'è un fiorente monastero di sì insigne e benemerito ordine. Inoltre il Rodotà riporta le notizie de' monaci greci e basiliani che ne' secoli VII e VIII si rifugiarono ne' regni di Napoli e di Sicilia, di che pure facciamo menzione ai corrispondenti articoli. Tra i monaci orientali che tuttora fiòriscono nomineremo gli antoniani, i basiliani, i maroniti di s. Antonio armeni, i mechitaristi, i melchiti, i quali tutti hanno articoli.

Nel concilio generale Niceno II del 787 fu proibito ai monaci pernottare ne'monasteri di donne e di mangiare con alcuna religiosa o altra donna, meno una qualche grande necessità. Nel concilio generale di Costantinopoli IV, tenuto nell'869, fu ordinato che i monaci fatti vescovi portino visibilmente l'abito del loro ordine. Nell' VIII e IX secolo moltissimi signori e principi sovrani rinunziarono alle loro fortune e dignità, e si fecero monaci. Si videro ancora imperatori e re scegliere de' monaci per loro ministri, ambasciatori e confidenti, ciò che praticarono anco ne' secoli seguenti. In diverse epoche i sovrani detronizzati furono obbligati assumere la cocolla mo. nastica, e le regine ripudiate o deposte prendere il sacro velo tra le monache. L'ordine monastico non essendo ancora diviso in diversi corpi distinti per le funzioni, pei nomi e pei loro istitutori, niuna distinzione eravi tra' membri di uno stesso monastero, e non fu che verso il secolo X che essendo i monaci benedettini per lo più educati al chiericato ed agli ordini sacri, s'incominciò a distinguere ne'monasteri due sorta di religiosi, dei quali gli uni destinati al coro ed al sacerdozio erano chierici, Letterati (Vedi) o coronati, perchè studiavano e portavano la corona chiericale, e gli altri impiegati ai lavori manuali si chiamavano Conversi, Donati, Laici (Vedi), ed erano illetterati, barbuti, idioti, perchè non studiavano ed avevano lunga la barba. Prima di quel tempo non eravi tutt'al più che un sacerdote in ciascun monastero; o se ve n'erano molti, il solo anziano disimpegnava le funzioni del

sacerdozio, che consistevano nell'amministrare i sagramenti, e nel celebrare la messa una volta la settimana, cioè la domenica, e in alcuni luoghi il sabbato e la domenica. Il secolo X fu per la Chiesa il più funesto ed infelice, barbaro ed ignorante, solo i monaci ed altri religiosi conservarono il fuoco sacro della scienza, con applicarsi a copiare i monumenti de'dotti che gli aveano preceduti. Osserva il Berlendi, Delle obblazioni all'altare p. 232, che nel secolo X i vescovi cacciarono da molte chiese gl'indegni sacerdoti, e vi sostituirono i monaci, come a Verdun, Worcester, Dorcester, Metz. All'articolo Laico (Vedi), cioè secolare, dicemmo di quelli che prima e dopo il secolo X divennero abbati, si usurparono le abbazie, e colle famiglie passarono ad abitare ne'monasteri; e di quelli che prima di morire si facevano portare tra i monaci, e coi loro abiti si facevano seppellire, e perchè si dissero monachi ad succurrendum, di che parliamo pure a Monastero. Di questo rito, durato sino al secolo XIV, ne rimane un vestigio in quei laici che si fanno condurre alla sepoltura con abiti religiosi, rito ancor questo di qualche antichità, come dice il Borgia, Memorie t. I. p. 138.

Nel 1041 si narra che Benedetto IX dispensò Casimiro dal diaconato, monacato e celibato, onde succedere al trono di Polonia; ma fra le condizioni imposte ai polacchi che aveano domandata la Dispensa (Vedi), vi fu quella di portar la testa tosata a guisa de' monaci. Nel concilio tenuto in Faenza nel secolo XI, venne abrogata la facoltà concessa ad alcuni monaci di affidare nelle loro posses-

sioni la cura d'anime a' preti secolari senza il consenso de' vescovi; trattandosi nel medesimo della dipendenza dovuta dai monaci ai vescovi nelle chiese parrocchiali stabilite ne' loro possedimenti. È noto che i monaci per le loro istituzioni erano soggetti alla giurisdizione vescovile, e nel lib. III delle decretali evvi il tit. XXXVI: De religiosis domibus, ut episcopo sint subjectae. Noti pur sono i decreti di s. Gregorio I ivi inseriti. che confermano la stessa massima sino dal 500. Ma ne' tempi successivi la monastica disciplina provò notabili cangiamenti in questo particolare, non tanto in vista de' privilegi elargiti dai Papi, quanto anche per concessione de'piissimi imperatori, e per condiscendenza degli stessi vescovi, i quali si spogliarono de'loro diritti a favore de' monasteri più celebri. Prima e dopo questo tempo incominciarono gli abbati ad avere per concessioni pontificie l'uso di diverse insegne vescovili, come Mitra, Anello, Bacolo, Croce pettorale, Guanti, Sandali ec., con altre insigni prerogative riportate a'luoghi loro. Gravi furono le vertenze tra il sacerdozio e l'impero per l'investiture ecclesiastiche che pretesero dare agli abbati gli imperatori de' feudi e delle abbazie. Nel 1072 decretò il concilio di Rouen, che i monaci vagabondi o cacciati dai loro monasteri per delitti, sarebbero costretti per autorità del vescovo ritornare a'loro monasteri: che se l'abbate ricusasse riceverli, a titolo di elemosina gli passerà da vivere. Nel concilio generale di Laterano I del 1123 fu proibito agli abbati e monaci di dar pubbliche penitenze, di visitar gl'infermi, far le unzioni e

cantar le messe pubbliche; venendo loro ingiunto di ricevere dai vescovi diocesani gli oli santi, la consecrazione degli altari e l'ordinazione de' chierici. Innocenzo II nel 1134 abilità a prender moglie Ramiro monaco e sacerdote, per succedere al regno d'Aragona; indi nel concilio generale Lateranense II del 1130 fulminò anatema a quelli che sostenevano non potersi salvare i monaci che godessero possessioni, chiamandoli mani morte. V. Beni e Mano. Il concilio di Londra del 1175 vietò ai monaci il traffico. ed il tenere affittanze. Quello generale di Laterano III, tenuto da Alessandro III nel 1179, prescrisse che i monaci e religiosi di qualsivoglia istituto, non sarebbero in esso ricevuti per denari; e che i monaci non potessero aver peculio, se non per l'esercizio della loro obbedienza, sotto pena di scomunica, con altre analoghe provvidenze. Alessandro III dispensò il b. Nicolò Giustiniani monaco sacerdote di prender moglie, onde continuar la sua nobilissima famiglia; ciò conseguito tornò dipoi in monastero, Il concilio di Yorck vietò ai monaci i pellegrinaggi, e il sortire dal monastero, tranne qualche causa e in compagnia; come pure proibì prendere in affitto le loro obbedienze, cioè i beni dei monasteri cui appartenevano o governavano. Nel 1212 il concilio di Parigi proibì di ricevere i religiosi prima dell'età di dieciotto anni; e quando il superiore permetterà al monaco di far viaggio, gli dia il modo di farlo, affinchè non abbia a mendicare con vergogna dell'ordine, non essendovi ancora religiosi mendicanti. Proibì ancora che un religioso avesse due priorie o due obbedienze.

Nel concilio generale di Laterano IV del 1215 fu rinnovato il divieto di esercitare i monaci l'uffizio di Medico e di Chirurgo (Vedi), ma al modo detto a quegli articoli, ove riportammo le analoghe discipline de' diversi tempi. Quello di Montpellier del 1225 proibì a tutti i religiosi posseder nulla del proprio, anche col permesso de'superiori, i quali non aveano facoltà di permetterlo; nè si dasse somme ai religiosi pel vestiario, mentre gli avanzi delle loro porzioni si dovessero distribuire ai poveri; venne ancor proibito far professione in due comunità, se non per passare ad un'osservanza più stretta. Già si sa che la disciplina regolare, secondo i luoghi e i tempi, andò soggetta a molte variazioni, e gli antichi rigori assai vennero successivamente diminuiti. Prescrisse il concilio d'Oxford del 1222 che i superiori e i religiosi rendessero conto delle riscossioni e delle spese. Quello di Tours nel 1230 vietò ai monaci di servire alle chiese parrocchiali. Il concilio d'Arles del 1261 proibì ai religiosi di ricevere il popolo all'uffizio divino nelle loro chiese le domeniche e feste solenni, nè di predicarvi alle ore della messa parrocchiale, onde non distogliere quelli che doveano ricevere l'istruzione nelle loro parrocchie. Nel concilio di Londra del 1268 fu decretato, che i monaci divenuti vescovi ne conserveranno l'abito. Quello tenuto in Salisburgo nel 1274, vietò ai religiosi eleggersi il confessore fuori dell'ordine, senza particolare permissione del superiore. Benedetto XI nel 1303, per togliere una controversia eccitata nell'accademia di Parigi, dichiarò che non erano obbligati a rinnovar la con-

fessione ai loro parrochi, quei che avessero già confessati i loro peccati ai monaci o a qualunque altra sorte di religiosi, come dall'estravagante Inter cunctas. Per le gravi questioni insorte tra i vescovi ed i monaci, circa i diritti e possedimenti rispettivi, i monaci furono dai Papi presi sotto la loro immediata giurisdizione, e quindi nacquero l'esenzioni in loro vantaggio. Ne' decreti di riforma fatti dal concilio di Trento, niente vi si trova che provi che lo stato monastico avesse bisogno di essere assolutamente cambiato; piuttosto questi decreti hanno per soggetto di mantenere la disciplina com'era, anzichè introdurne una migliore. I monaci trappisti rinnovarono in occidente la vita dei cenobiti della Tebaide, ed il loro esempio produsse un' infinità di conversioni, assoggettandosi alle loro austerità i più grandi personaggi. L'abbazia della Trappa dell'ordine de' cisterciensi, fondata nel 1140 nel territorio di Perche sotto l'invocazione della Beata Vergine, essendo i religiosi coll'andar de' secoli caduti nel rilassamento, nel 1663 vi ristabilì un'esatta riforma Armando Giovanni Bouthillier de Rancé, abbate commendatario dell'abbazia. Dopo una tale epoca quella casa diventò assai celebre, e tuttora fiorisce, essendovi trappisti anche altrove. Nel 1820 Pio VII approvò l'istituto de' fratelli monaci d'Irlanda, già approvati da Benedetto XIII: se ne parla nel vol. XXXVI, p. 97 del Dizionario, e in altri luoghi.

Quanto all'abito degli antichi monaci, eravi in essi molta varietà, sia pel colore, che per la materia e per la forma. In oriente furono ordinariamente di lino e di pelle, in occidente di lana e di pelliccie; nei paesi caldi più leggieri, e ne' paesi freddi più pesanti. Delle loro diverse qualità ne trattiamo ai singoli articoli. Novaziano ed i suoi seguaci nel secolo III vestivano di bianco, per distinguersi dai laici e dai monaci che vestivano di nero. e dal clero cattolico che vestiva di paonazzo: il vestimento nero nel clero s'introdusse quando vi furono ammessi i monaci. Così il Bernini. Storia delle eresie, cap. VI. Il p. Bonanni, Gerarchia eccl., parla di questo argomento nel cap. XXX: Si cerca se la veste del clero fosse di colore diverso dalle comuni. Parlando delle vesti prelatizie e cardinalizie, diciamo quali vescovi e cardinali monaci furono dispensati dall'usare il colore rosso o paonazzo; ed agli articoli degli ordini monastici si fanno relative avvertenze, notandosi come sono le vesti prelatizie e cardinalizie usate dai vescovi e cardinali monaci, Molte analoghe erudizioni riporta Antonio Scappo: De birreto rubeo dando S. R. E. cardinalibus regularibus. Che i monaci anticamente concorrevano all'elezione de' vescovi, lo riferisce il Rinaldi all'anno 1130, n. 5. Nel vol. XIX, p. 186 del Dizionario, parlai delle decime imposte da s. Pio V alle dodici congregazioni monastiche d'Italia per l'armamento contro i turchi, le quali si pagarono sino a Benedetto XIV. Attualmente risiedono in Roma i seguenti procuratori generali degli ordini monastici, oltre qualche generale: basiliani, cassinesi, camaldolesi, vallombrosani, camaldolesi eremiti di Toscana, camaldolesi eremiti di Monte Corona, cisterciensi, cisterciensi della trappa, olivetani, silvestrini, girolamini, cer-

tosini, maroniti aleppini, maroniti libanesi, armeni di s. Antonio, armeni mechitaristi di Venezia, basiliani greco-melchiti. Ai rispettivi articoli citiamo gli autori che scrissero sul monachismo, laonde qui solo nomineremo: Lorenzo Landt, De vetere clerico monacho continens veterem eorum habitum, victum, etc., Antuerpiae 1635. Ragionamento sultorigine, antichità e pregi del monachismo, Brescia 1788. S. Gio. Grisostomo, Contro gl'impugnatori della vita monastica, Torino 1795.

MONACO (Monacen). Città con residenza arcivescovile, capitale del regno di Baviera, capoluogo e quasi nel centro del circondario dell'Isar o Iser, residenza del re, sede degli stati e delle corti superiori di giustizia del regno, delle principali amministrazioni del governo, e di un concistoro superiore protestante, a 80 leghe da Vienna e 150 da Parigi. È posta in una pianura vasta e fertile sulla sinistra dell'Isar, il quale non è navigabile, che vi forma molte isole, e che si attraversa sopra due ponti. Ha un circuito murato, sette ampie ed eleganti porte, e sette sobborghi popolosi, cioè quelli dell'Isar, di Ludwig, di Massimiliano Giuseppe, di Schönfeld, di s. Anna, di Au e di Haidhausen; questi due ultimi stanno alla destra dell'Isar. Quantunque Monaco rinchiuda ancora molte costruzioni del medio evo, può dirsi una delle più belle città di Germania, pel numero grandissimo delle sue belle strade larghe e diritte, fiancheggiate quasi tutte di case eleganti, per le sue piazze pubbliche, e per la quantità de' suoi begli edifizi pubblici e particolari. Si divide in quattro quartieri, che sono Gragenauer, Anger, Heken e

Kreuz; tale divisione è determinata dalle sue quattro strade principali, che terminano alla piazza principale, nel centro della città; questa piazza circondata da portici è bellissima, ma quella di Massimiliano Giuseppe la supera in estensione. Fra i pubblici edifizi merita il primo luogo il palazzo del re, vasto edifizio la cui architettura è semplice ed irregolare, ma il cui interno può dirsi in vero magnifico, anche pei preziosi oggetti di belle arti che doviziosamente rinchiude. Vi si distingue la sala detta dell'imperatore o Kaiser-saal, che per la sua grandezza ed ornamenti è decantata come una delle prime di Germania, ed alla quale conduce una superba scala di bel marmo d'Italia; il tesoro che rinchiude una grande collezione di oggetti assai preziosi; la cappella del re, ed il teatro di corte riccamente adorno. Si osservano poscia il vecchio palazzo elettorale e quello che abitava il principe Eugenio; la Land-haus ove si radunano gli stati; la camera del consiglio. l'arsenale, ed il nuovo teatro. Fra le ventuna chiese, la principale è quella della Madonna, la cui erezione rimonta al secolo XIII, che rinchiude trenta altari, e dove vedesi il bel monumento maestoso dell'imperatore Lodovico IV o V il Bavaro, principe della casa di Baviera: la chiesa de' teatini eretta sul modello della vaticana di Roma; quella che apparteneva un tempo a' gesuiti, e quelle degli agostiniani, de' cavalieri gerosolimitani, e di s. Pietro, meritano pure di essere menzionate. Gli altri edifizi pubblici degni d'essere citati, sono il palazzo del duca Massimiliano, il grande ospedale, stabilito fuori delle mura, le caserme, la nuova zecca, l'officina di lavoro, l'acquedotto, e molti edifizi particolari.

Monaco rinchiude numerosi e illustri stabilimenti scientifici, che devono notabili miglioramenti a Massimiliano Giuseppe IV; la biblioteca reale arricchita da esso di collezioni considerabili di libri trovati ne'soppressi conventi, contiene più di 400,000 volumi. L'accademia delle scienze eretta nel 1750 o 1760 ed interamente riorganizzata nel 1827, possiede gabinetti di storia naturale, mineralogia, zoologia, fisica e medaglie; un elaboratorio di chimica, teatro anatomico, osservatorio, giardino botanico, formato magnificamente nel 1815, ec. Evvi una università nel 1815 quivi trasferitasi da Landshut (già capitale della bassa-Baviera, avente vicino il vecchio castello di Traunitz, antica residenza de' duchi di Baviera (Vedi), che porta il nome di Luigi Massimiliano: l'università ha cinque facoltà, che si compongono di 77 professori, cioè 6 sono addetti alla teologica, 11 alla giuridica, 8 alla diplomatica, 22 alla medica, e 30 alla filosofica. Il numero degli studenti nel 1847 ascese a circa 1500. In Monaco evvi pure la scuola militare, l'ateneo dell'idioma greco moderno, il liceo, due ginnasi, scuole politecniche, medicina e chirurgia, fondate da poco tempo; scuole di veterinaria, architettura, statistica, tipografia ed ostetricia; una società matematico-fisica, altra centrale economica; museo d'antichità, galleria considerabile di quadri, con collezioni di scoltura, disegno ed incisione, fra cui si rimarcano vari oggetti preziosi in avorio, in mosaico ed in ismalto. Gli stabilimenti di

beneficenza sono pure quivi numerosi e liberalmente dotati; è ad essi ed alla filantropia del celebre conte di Rumford, che la Baviera, ed in particolare la sua capitale, devono la estinzione della mendicità dal 1790. Si contano molte case, ove gratuitamente si distribuiscono più di 600 zuppe economiche per giorno. Vi sono diversi ospedali ed ospizi per gli ammalati, vecchi, orfani, femmine partorienti; evvi una casa di correzione, con officine di lavoro, ed un monte di pietà. Vi sono pure fabbriche in gran numero di molti oggetti che principalmente si consumano nella stessa capitale e dintorni: vi sono ancora distillerie di acquavite e birrerie rinomate, essendo la birra la bevanda comune. La litografia fu qui inventata da Luigi Senneselder, che portolla a Parigi ove giunse al più alto grado di perfezione. Il commercio non vi è molto esteso, dovendo gli abitanti molti vantaggi alla presenza della corte e a quella de' grandi proprietari de' fondi. Vi si tengono due annue fiere di quindici giorni, per l'Epifania e pei ss. Filippo e Giacomo, ed un mercato settimanale il sabbato. Conta circa 80,000 abitanti senza comprendervi i sobborghi di An e di Haidhausen, e 6000 militari. Vi sono circa 70,000 cattolici, più di 6000 luterani, più di 1000 calvinisti, ebrei, altris e pochi greci. I dintorni di Monaco sono amenissimi per la varietà de' giardini, case di campagna e luoghi pubblici ove gli abitanti concorrono i giorni festivi specialmente. Al nord-est della città stanno i giardini inglesi della corte, che l'Isar attraversa, e che offrono un passeggio delizioso; presso l'ingresso di questi giardini esiste una vasta piazza quadrata circondata di arcate, su cui si dipinsero a fresco diversi soggetti tolti dalla storia di Baviera. Ad un terzo di lega vi è il castello reale di delizie di Nymphenburg, ornato altresì di bei giardini, e famoso per le sue eccellenti porcellane. Inoltre il sovrano frequenta gli altri due vicini castelli di Schleisheim di elegantissima costruzione, che vanta una magnifica collezione di pitture alemanne, vaghi arazzi ed un serraglio; e quello di Furstenried, non meno degli altri piacevole per l'amenità de' dintorni. Le strade da Monaco al piccolo villaggio di Paesing, ed il giardino a Osterwalde, sono graziose ed assai frequentate. Fiorirono in questa città molti uomini illustri nelle armi, nelle arti e nelle scienze.

Monaco, Monachium e Monachum, in tedesco München, fu fondata da Enrico duca di Sassonia e Baviera nel 962, sopra un terreno de'monaci di Schaffelar, da cui venne il nome di München, monaci, che le diedero i tedeschi; ed il duca Ottone IV la fece circondare di mura nel 1157, alla qual epoca la città era divenuta florida e potente. All'articolo Costanza dicemmo come venne affidata la custodia di Baldassare Cossa, già Giovanni XXIII, a Lodovico conte palatino e duca di Baviera, che lo tenne quasi quattro anni prigione in Monaco, ove il deposto Papa compose que versi che riportammo alla sua biografia: il duca ebbe in compenso trentamila scudi d'oro. Seguendo Monaco i destini della Baviera, e notati a quell'articolo, i protestanti svedesi e tedeschi sotto Gustavo II Adolfo re di Svezia, se ne impadronirono nel

1632. Nella guerra del 1704 gli austriaci vi entrarono dopo la battaglia di Blenheim; provò la stessa sorte nella guerra del 1741 per l'assunzione all'impero di Carlo VII elettore e duca di Baviera, onde gli austriaci presero Monaco nel giugao 1743 obbligandolo a capitolare. Dipoi lo ripresero a' 14 ottobre 1744, ma in novembre vi rientrò l'imperatore Carlo VII, ove morì nel gennaio 1745, mentre gli austriaci facendo ritorno in Baviera indi in aprile nuovamente si impadronirono di Monaco. Reduce Pio VI da Vienna nel 1782, ai 25 aprile entrò negli stati elettorali del palatino Carlo Teodoro duca di Baviera, complimentato da due ciambellani, dal gran ciambellano, e da un corpo di corazzieri. Ad Alt-Oettingen fu ricevuto dall'arcivescovo di Salisburgo e dal principe di Birckenfeld nipote del duca; visitò l'insigne santuario della Beata Vergine, e restò a dormirvi. Dopo ascoltata la messa in detta chiesa, Pio VI il 26 si diresse a Monaco. trovando presso la chiesa di Hag, cinque e più leghe distante dalla capitale, il duca Carlo Teodoro, che abbracciò amorevolmente, ed entrambi visitarono la chiesa, ricevuti da Giuseppe Welden vescovo di Frisinga per venerare il ss. Sagramento e l'antica divotà immagine della Madonna. Asceso il Papa col duca in carrozza, furono commoventi gli attestati di venerazione che gli dierono i popoli bavaresi, incontrandolo ovunque con processioni, con alla testa il clero secolare e regolare preceduti dalle loro insegne. Splendido fu l'ingresso in Monaco, a fronte della pioggia che cadeva, alle ore 23, tra le dimostrazioni della maggior alle-

grezza, le salve delle artiglierie, il suono delle campane e delle bande militari. La nobiltà e i magistrati ricevettero il capo della Chiesa al palazzo elettorale, dalla cui tribuna corrispondente alla cappella di corte il Papa assistette al canto del Te Deum, ricevendo la benedizione del ss. Sagramento. Pio VI abitò un magnifico appartamento, e nella seguente mattina dopo aver ascoltato la messa nella cappella elettorale, ricevette un'affettuosa visita del sovrano, e poi quelle della elettrice vedova e dell'elettore di Treveri, ed a tutti restituì la visita. Ai 28 aprile coi due elettori Pio VI discese nella chiesa de'teatini, e vi celebrò la messa, e dopo averne ascoltata altra, si recò al sotterraneo ove sono i depositi de' principi bavari, cui recitò alcune preci. Indi alle ore dodici il Papa preceduto dal crocifero a cavallo, in nobile carrozza con entro i due elettori di Treveri e palatino di Baviera, con decorosissimo accompagnamento si recò al palazzo della città, e sotto il baldacchino del vasto ed ornato balcone compartì solennemente all'innumerabile popolo l'apostolica benedizione da esso tanto bramata. Nel lunedì 20 aprile col treno di corte, Pio VI passò a celebrar la messa nella chiesa di s. Maria collegiata maggiore della città, ricevuto dai due elettori; ed ascoltata quella del suo cappellano segreto, in sagrestia ammise le dame al bacio del piede. In compagnia dei medesimi principi, il Pontefice visitò altre chiese, e nel seguente giorno fu presente al conferimento della croce di s. Giorgio, correndone la festa, che fece il duca a tre individui, e qual gran maestro dell'ordine vestito di tali insegne coi cavalieri del medesimo visitò poi il santo Padre. Il primo di maggio Pio VI celebrò la messa nella cappella interiore del palazzo elettorale, sorprendente per la ricchezza e preziosi ornamenti, e mirabile per le insigni reliquie che vi si custodiscono: i due elettori l'ascoltarono. Il duca donò al Papa un bellissimo calice d'oro con patena cesellati dal rinomatissimo Germano orefice di Luigi XIV, la cui sola fattura costò quindicimila lire francesi. Dimorando Pio VI a Monaco ogni giorno dal balcone comparti la benedizione, e per tre volte al popolo che da tutte parti accorreva per riceverla, ammettendo benignamente tutti quelli che desiderarono baciargli il piede. Giovedì 2 maggio, sua Santità, ascoltata la messa, partì da Monaco ad ore quattordici in compagnia del duca, avendo luogo le stesse dimostrazioni fatte al suo arrivo: vide da lungi il magnifico castello di Nymphenburg, ed a Schevabhaussen da un balcone diè la pontificia benedizione, separandosi teneramente dal duca, e dirigendosi ad Augusta fu osseguiato ai confini bavari come lo era stato nell'entrarvi. Pio VI conservò perenne memoria di sì religioso sovrano e di Monaco, detta allora la piccola Roma di Germania, come osserva il Novaes, per essere forse la più divota e affezionata alla santa Sede. I particolari della permanenza di Pio VI in Monaco, li descrisse il suo maestro delle cerimonie Dini, nel suo Diario a p. 20 é seg.

Nel 1783 Pio VI col duca Carlo Teodoro stabilirono la nunziatura di Baviera, con la residenza in Monaco del nunzio apostolico, venendo nominato per primo nunzio di Baviera e stati palatini Giulio Cesare Zolio di Rimini, fatto arcivescovo di Atene a'27 giugno 1785. La nuova nunziatura fu formata con parte di quelle di Colonia e di Lucerna; ma siccome in Germania eranyi i soli nunzi di Vienna per l'imperatore, e. di Colonia pei tre elettori ecclesiastici, la nuova nunziatura fu subito potentémente combattuta, massime dagli elettori di Magonza e Colonia, e dall'arcivescovo di Salisburgo, perchè esercitavano giurisdizione ecclesiastica ne' dominii bavaro-palatini, e furono sostenuti dall'imperatore Giuseppe II, pretendendo riconoscere nel nunzio di Monaco un semplice inviato e ministro del Papa come sovrano. Pio VI difese energicamente i pontificii, diritti, laonde ebbero luogo diverse contestazioni; ma avendo il duca di Baviera raddoppiato le sue istanze perchè gli fosse spedito il nunzio residenziale nella sua capitale, il Pontefice lo contentò. Monsignor Zolio fu ricevuto in Monaco con somma distinzione, ed al suo arrivo seguì un editto del duca nel quale notificò ai propri sudditi, che avendo il Papa Pio VI inviato presso la sua corte tal prelato per dimorarvi in qualità di nunzio ordinario e di legato apostolico, gl'invitò indirizzarsi per l'avvenire alla nunziatura di Monaco in tutti gli affari che per l'innanzi passavano alle nunziature di Vienna, Colonia e Lucerna. Quindi malgrado altre gravissime differenze, ed il conciliabolo di Ems del 1786, la nunziatura di Monaco proseguì e tuttora prosiegue con piena autorità ad esercitare le sue funzioni, terminando poi invece la nunzia-

tura di Colonia. Di tuttociò che riguarda questo argomento se ne tratta a Colonia, Magonza, Germánia, PALATINO, ed Ems. Frattanto vedendo nel 1706 Monaco l'armata francese sotto gli ordini di Moreau avvicinarsi alle sue mura, decise l'elettore a trattare separatamente colla Francia. Dipoi i francesi sotto gli ordini di Decaen vi entrarono il giorno 28 giugno 1800, e Moreau dopo vi stabili tosto il suo quartier generale, indi a' 10 ottobre 1805 Monaco riapri le porte alla Francia. Da questo tempo sino al 1813 la Baviera essendo stata alleata di Napoleone, Monaco si vide sempre rispettata, e dal primo gennaio 1806 eretta in capitale di florido regno, avendone eminentemente accresciuti i distinti pregi il re che regna Luigi Carlo Augusto, splendido mecenate delle arti e delle scienze. Il vicariato apostolico d' Anhalt-Coeten, Anhalt-Dessau, Anhalt-Bernburg, ducati di Germania, dipende immediatamente dalla Sede apostolica, ed il nunzio apostolico di Baviera n'è incaricato dell'amministrazione spirituale, che al presente è monsignor Carlo Luigi Morichini romano, fatto da Gregorio XVI a' 21 aprile 1845 arcivescovo di Nisibi in partibus. Del vicariato apostolico ne dammo un cenno nel vol. XXIX, p. 103 del Dizionario.

La sede arcivescovile di Monaco fu eretta da Pio VII pel concordato conchiuso nel 1817 col re Massimiliano Giuseppe, che riportammo nel vol. XVI, p. 47 e seg. Ivi dicemmo che Pio VII trasferi la sede di Frisinga (Vedi) a Monaco ch' eresse in metropolitana, assegnandole per diocesi quella di Frisinga, dovendo l'arcivescovo in-

titolarsi di Monaco e di Frisinga. e per suffragance le chiese vescovili di Augusta, Passavia e Ratisbona ; soppresse la diocesi di Chiemsea (Vedi) e l'un a Monaco. Il vescovo di Chiemsea suffraganeo di Salisburgo, il cui arcivescovo lo nominava, era principe dell'impero, e prima del 1568 interveniva alle diete imperiali con voto. Ne furono ultimi vescovi: 1772 Ferdinando Cristoforo de Zeit di Salisburgo: 1786 Francesco Saverio de Breiner di Gratz: 1707 Sigismondo Cristoforo de Zeil a Trauschburg di Monaco. L'erezione di Monaco in arcivescovato segui per la bolla Dei ac Domini Nostri Jesu Christi, emanata da Pio VII il primo aprile 1818, nella quale si riporta la soppressione di tutte le antiche chiese, abbazie e monasteri, con la circoscrizione delle nuove chiese e diocesi degli stati bavari. Indi nel concistoro de' 25 maggio Pio VII dichiarò primo arcivescovo di Monaco e Frisinga monsignor Lotario Anselmo de' liberi baroni de Gebsattel di Wurzburg: a questi Gregorio XVI nel concistoro de' 12 luglio 1841 diè per coadiutore con futura successione monsignor Carlo de' conti di Reisach di Roth, che nel 1836 avea consagrato vescovo di Eichstett. Essendo morto l'arcivescovo Gebsat. tel nell'ottobre 1846, nella metropolitana gli furono celebrati solenni funerali, ed il successore monsignor Reisach pontificò la messa assistito dai vescovi di Ratisbona e di Augusta, e dopo le cinque assoluzioni fu tumulato nella cappella sotterranea: alle funebri cerimonie furono presenti il nunzio apostolico e il ministro bavarese. Dopo il concistoro degli ir dicembre

1846, l'odierno arcivescovo, divenuto tale il primo di ottobre, fece domandare al regnante Pio IX il sacro pallio, che ottenne. La cattedrale è sacra a Dio sotto l'invocazione della Beata Vergine, bellissimo edifizio con battisterio ed insigni reliquie, fra le quali il capo di s. Bennone vescovo di Frisinga e patrono della Baviera; non molto distante vi è il palazzo arcivescovile, ottimo edifizio. Il capitolo si compone di due dignità, la prima è il preposto, la seconda il decano; di dieci canonici comprese le prebende del téologo e del penitenziere, di sei beneficiati vicari, con quelle rendite descritte nel citato concordato: sonovi pure altri preti e chierici addetti all'uffiziatura. La cura delle anime della cattedrale è affidata ad un prete parroco. Vi sono in città altre cinque chiese parrocchiali col sacro fonte, oltre la collegiata di s. Gaetano. Sonovi tre conventi di religiosi, tre monasteri di monache, un conservatorio di fanciulle, confraternite, monte di pietà, essendo il seminario arcivescovile in Frisinga. L'arcidiocesi è ampla e contenente molti luoghi. Ogni nuovo arcivescovo è tassato ne'libri 'della camera apostolica in fiorini mille, ascendendo le rendite della mensa a ventimila fiorini bavari, corrispondenti a ottomila scudi romani, senza oneri.

MONACO. Principato d'Italia fra la provincia di Nizza negli stati sardi ed il Mediterraneo, all'estremità della parte occidentale della costa di Genova, che nello spirituale dipende dal vescovo di Nizza. Questa signoria ha cinque leghe quadrate di superficie, in temperatura favorevole a tutte le pro-

duzioni ch'esigono un gran calore; vi si raccolgono in abbondanza aranci, limoni, olive ed altre frutta; produce ogni sorta di grano, e vi si alleva un numero di bestiami; la pesca e il cabottaggio vi sono attivi. Comprendesi nel suo territorio la città di Monaco, i due borghi di Mentone e Roccabruna, e taluni villaggi, con una complessiva popolazione di più di 11,000 abitanti. Questo principato è dell'antica è nobilissima famiglia Grimaldi, che dicesi discendere da Grimaldo maestro del palazzo del re di Francia, che governò quella monarchia sotto il re Chilperico III del 742. Era egli figlio di Pipino d' Heristal, e fratello di Carlo Martello e di Childeberto; il primo antenato dei re franchi della seconda stirpe Carolinga, e il secondo della terza Capetinga, come provano i genealogisti di questa illustre famiglia; e fu raffermato dallo scritto reale di Luigi XIV. Si divise in più rami trapiantati nel Genovesato, Piemonte, Lombardia, Napoli, Sicilia, Fiandra, Francia e Spagna, ne' quali luoghi possiede molti feudi e signorie. Questi rami hanno dato tutti chiarissimi personaggi, e cinque cardinali, annoverandovi alcuni Urbano V Grimaldi o Grimoardi francese, Papa del 1362, ed il suo fratello cardinal Anglico. Ugone, Grimaldo III, Grimaldo IV e Luchino furono supremi governatori della repubblica di Genova. Altro Ugone fu generalissimo di Carlo Magno e signore d'Antibo nella Provenza, perduta, ma'con qualche cambio, nel secolo XVII. Guido I, Guido II, Grimaldo III furono ammiragli e gran maestri degl' imperatori s. Enrico II, Enrico IV, Lotario II e Federico I. Passano, Ottolino, Raule-

ri II. Carlo, Ranieri III e Giovanni II furono ammiragli e ciamberlani dei re di Francia, tra'quali Ranieri III nel 1304 sconfisse in mare i fiamminghi, togliendo loro So vascelli, e facendo prigioniere il conte Guido col fiore de'suoi cavalieri. Ebbe questi la città di Venza. e fu intitolato signore dell'isole di Cefalonia, s. Marta, Zante e Leuca che poi perdettero. Grimaldo II e Federico furono generalissimi delle milizie pontificie: Gabriele e Francesco di quelle degl'imperatori d'oriente e dei re di Napoli. Servì ai re di Napoli, comandando in mare, Luchino; ai re di Gerusalemme Baldoino; e Giovanni ai duchi di Milano. Un lungo tratto di paese nella spiaggia di Provenza presso l'antico Sambracitano, ora golfo Grimaldo, fu pure di questa potente casa, per aver difeso quella spiaggia dai saraceni. La stessa casa potè più volte armare molte galere per la repubblica genovese: ventitre ne recò in aiuto di Carlo II re di Napoli, e fino a trenta ai re di Francia. Oltre ad altre assai illustri parentele, Guido e Giovanni ebbero due principesse di Savoia; Grimaldo III sposò Antonia Pia figlia del duca di Provenza; Guido I una figlia del conte d' Alençon; Renato una del sanque reale de' conti di Chiaramonte: Grimaldo III, Alessia nipote d' Alessio imperatore; Ottolino ebbe Lodovica di Lorena; Girolamo sposò Arrighetta pur di Lorena, e Antonio, Maria di Lorena del ramo Armagnac, dalla quale ebbe Antonietta ereditaria, di cui parleremo.

L'imperatore Ottone I nel secolo X investà del principato di Monaco questa casa, per averne cac-

ciato i saraceni, e il primo principe fu Grimaldo I figlio di Passano signore d'Antibo. Lo stato si tenne per lo più sotto la protezione di Francia, ma nel secolo XVI passò sotto quella di Spagna, perchè dopo la vittoria di Carlo V contro i francesi in Pavia. Agostino Grimaldi zio e tutore di Onorato I principe di Monaco, per assicurare lo stato e per vendicarsi della morte del principe Luciano suo fratello, ucciso da Bartolomeo d' Oria signore di Dolceacqua, pose il nipote sotto la protezione cesarea nel 1525, con ricevere presidio spagnuolo da pagarsi da Carlo V, e rimanendo al principe il dominio e la sovranità del feudo, oltre al comando dello stesso presidio. Fu osservato l'accordo fino al 1604; in cui fu ucciso da' soldati del presidio il principe Ercole I, coll'occupazione della fortezza a nome del re Filippo III, il quale l'anno seguente restituì lo stato al suo signore, ma volle insieme che il governatore fosse spagnuolo. Mal soffrendo tal servitù il principe Onorato II, sebbene distinto dal re col toson d'oro, trattò occultamente con Girolamo Grimaldi nunzio di Francia e poi cardinale, e col marchese di Corbons francese esso pure della casa Grimaldi, di liberarsi dagli spagnuoli e di ricevere invece il presidio francese, come riuscì l'anno 1641, a queste condizioni: che il principe ritenesse la sovranità, il dominio e ogni diritto; che ricevesse presidio francese nella fortezza, comandando egli a'soldati, con un luogotenente del re a suo piacimento; che per gli stati che perdeva in Napoli, cioè il marchesato di Campagna e la contea di Canosa il re gli darebbe il ducato di Va-

l'entinois nel Delfinato col titolo di duca e pari, e la contea di Carladez nell'Auvergna, colla baronia di Calvinet, il marchesato di Baulx, la baronia di Buis e la signoria di s. Remigio nella Provenza, come fu eseguito. Nell'anno 1700 il principe sovrano di Monaco Luigi Grimaldi, quale ambasciatore di Francia, si portò in Roma da Clemente XI per l'assare del principe Vaini, nel ritorno a palazzo s' infermò e morì la notte: in s. Maria in Trastevere furono celebrati i funerali, ed a' 7 gennaio 1701 il cadavere fu trasportato a s. Luigi dei francesi in luogo di deposito. In tale occasione fu stampata in Roma nel 1701 la distinta Relazione dell'infermità, morte e trasporto del principe di Monaco ambasciatore del re cristianissimo in Roma, con la descrizione dell'apparato lugubre fatto nella chiesa di s. Luigi, e con la narrazione della cavalcata che seguì il cadavere, con l'esequie ed altro notabile. Mancando ne' maschi il principato di Monaco, passò per via di donne nella famiglia di Mantignon de' conti di Torigni, con obbligo di prendere il cognome e le armi Grimaldi, ciò avvenne nel 1715 a'20 ottobre, per cessione del principe Antonio nella suddetta Antonietta Grimaldi principessa ereditaria di Monaco, sposata al francese Giacomo Goyon di Mantignon conte di Torigni, che nel 1731 per morte del suocero divenne principe di Monaco, mentre sino dal 1715 era divenuto duca di Valentinois. L'arma è tutta posta a quadrangoli d'argento e di rosso posti in palo. L'elmo è incoronato d'oro, ed ha per cimiero un giglio in mezzo ad una palma e ad un ramo d'olivo. Gli servono per

sostegno due monaci in veste lunga, cinti a capo scoperto, con capelli e barba langa, i quali reggono lo scudo colla destra, e colla sinistra tengono alta una spada. Il motto è Deo juvante. Clemente XIV nel 1772 al principe di Monaco concesse la dispensa di alcune feste di precetto, coll' obbligo però di ascoltare la messa. Nel giorno 14 febbraio 1793 la Francia riunì questo principato al suo territorio, e fece parte del dipartimento delle Alpi marittime sino al 1814 in cui fu restituita a' suoi principi a' 30 maggio. Per la pace di Parigi del 20 novembre 1815 fu posto sotto la protezione del re di Sardegna, il quale perciò vi tiene presidio. Dicesi che la rendita del principe sovrano è di centomila lire, ed ora lo è Florestano I, successo nel 1841 al fratello Onorio V, che risiede sei mesi a Monaco e sei mesi a Parigi, e tiene in Roma pei dominii pontificii un console, l'o-. dierno essendo il cav. Gio. Battista d' Augero, che accompagnò i suoi principi quando recaronsi ad ossequiare i Papi Gregorio XVI e Pio IX.

La capitale del principato è Monaco, Monoeci arx, Monoecum, o Herculis Monoeci portus, città distante 2 leghe e mezza da Nizza, 33 da Torino, e 155 da Parigi, situata sulla piattaforma d'una rocca scoscesa che si avanza nel Mediterraneo. È cinta di mura, difesa da un castello fortificato, con antiche abitazioni. Il porto è sicuro, ma non può ricevervi che bastimenti di mediocre dimensione: le fortificazioni marittime e terrestri le danno un'imponente attitudine. Il palazzo del principe è molto elegante, e serve d'ornamenMON

to alla bella piazza d'arme, alla quale mettono capo le vie principali. Nei portici, onde l'atrio vien cinto, si ammirano affreschi stimati. Sonovi altresì ameni giardini, ed un sotterraneo capace di riparare gli abitanti in caso di bombardamento. Monaco avea un tempio di Ercole, soprannominato Monoecus, forse perchè vi era egli solo onorato, e sorgeva in vetta al promontorio, accennato da Virgilio e descritto da Lucano. Alcuni attribuiscono la fondazione della città ad Ercole, quando andò in Ispagna per combattere Gerione. L'Ortiz lo chiama luogo inespugnabile, p. 41 della Descrizione del viaggio di Adriano VI dalla Spagna a Roma, nel 1522. Quel Papa dopo aver pernottato nel porto di Villafranca di Nizza, col numeroso suo accompagnamento, navigò pel porto d'Isa a Monaco, salutato dalle formidabili artigliere del principe e con altri segni d'allegrezza. Il principe si recò a baciare i piedi ad Adriano VI, supplicandolo d'onorare il luogo e la sua casa; ma il Papa non si accostò nemmeno al porto, in un angolo del quale eravi il celebre Andrea Doria con quattro galere, ed approdando la vigilia dell'Assunta a s. Stefano vi celebrò la messa. Mentone dopo la città è il luogo più popolato: questo grosso borgo è situato in riva al mare, guarnito da un forte e da qualche torre per allontanarne i barbareschi. Bella è la strada detta del principe, praticata nel sasso vivo verso il 1722 dal principe Antonio, che guida da Mentone a Monaco, ed ha sul lido a mezza lega la estiva principesca villeggiatura. Il principe Carlo I detto il grande, governatore di Provenza ed ammiraglio

di Genova, da questa repubblica acquistò nel 1342 Mentone per costituirlo in appanuaggio a' suoi figli. Nel 1821 vi ebbe luogo un movimento costituzionale, in sequela de' torbidi del Piemonte, ma perì sul nascere. Roccabruna è un borgo posto in altura sulla nuda roccia, tra Monaco e Mentone.

MONALDI BENEDETTO, Cardinale. Vedi Baldeschi Benedetto, Cardinale.

MONANO (s.), martire. Fu educato da s. Adriano vescovo di s. Andrea in Iscozia, il quale lo ordinò prete, e si valse con molto vantaggio dell'opera di lui pel bene della sua chiesa. Lo mandò in seguito a predicare il vangelo nell'isola di May, da cui Monano riuscì sbandire la superstizione ed i disordini che ne conseguitano. Posciachè ebbe fermato in quest'isola la pietà, passò nella provincia di Fife, ove fu trucidato da una torma di barbari nell'anno 874, con seimila altri cristiani. Le sue reliquie, celebri per molti miracoli, erano una volta tenute in grande venerazione a Innerny, luogo del suo martirio. È onorato il primo giorno di marzo.

MONARCHIA DI SICILIA. Vedi Sicilia.

MONARCHICI o MONARCHIANI. Eretici del secolo II, così chiamati dal greco monos, perchè riconoscevano una sola persona nella
ss. Trinità, dicendo che il Padre
era stato crocefisso: cominciarono
nel 196, e derivarono dai seguaci
di Praxea, contro cui scrisse Tertulliano. In Inghilterra sotto Cromwel appellaronsi uomini della quinta monarchia una setta di fanatici
che credevano che Gesù Cristo dovesse discendere sulla terra per fou-

darvi un nuovo regno, con tal persuasione ideaudo rovesciar il governo, è stabilire un'anarchia assoluta.

MONASTERIANI. Eretici Anabattisti (Vedi), così chiamati da Monasterium, Munster, quando s'impadronirono della città, il cui capo Giovanni Bocheli sartore prese il nome di re della giustizia d'Israele.

MONASTERO, MONASTERIO, MONISTERO, Monasterium, Coenobium. Abitazione di Monaci o Monache (Vedi), casa dove i religiosi o religiose vivono in comune ed osservano la stessa regola: il monastero si dice anche Convento (Vedi), ma modernamente è più usato pei luoghi e case de' frati. Fu detta Cenobio (Vedi) l'abitazione de' monaci con voce greca, che secondo il Macri significa vita comune o radunanza di persone, onde poi i maroniti chiamarono con voce corrotta Kannubin il monastero ove risiede il loro patriarca nel Monte Libano. Cenobita fu quindi chiamato l'abitatore del monastero, e cenobiarca il superiore o abbate. Laura (Vedi), fu altro antico nome del monastero; anche Chiostro (Vedi) si dice per monastero d'ambo i sensi, onde i monaci e le monache appellaronsi claustrali. Cella (Vedi), prepositura, obbedienza, monasteriolo si disse quel monastero che dipendeva da altro maggiore; celliota il monaco abitatore della cella, cellerario il camerlengo. Grangia (Vedi) chiamossi il podere appartenente al monastero, ovvero l'abitazione soggetta a qualche Abbazia (Vedi). Lodando Filone ebreo le abitazioni de'primitivi cristiani, le chiamò monasteri. Avverte il Garampi nelle sue Memorie, che monastero si dice qualsiasi ritiro di

persone religiose, anche non regolari e monastiche, usando un senso più ampio e più esteso, cioè di qualunque convento o luogo claustrale. I monasteri nell'oriente furono un seminario di santi, ove fiorirono le più belle virtù; copioso ne fu il numero, così di quelli delle monache. Nell'occidente i monasteri d'ambo i sessi ben presto si moltiplicarono, e dopo le tante irruzioni de' barbari, i monasteri contribuirono più che ogni altro mezzo alla conservazione della religione e delle lettere. Appena stabiliti i monasteri si conobbe ch'era utile farvi allevare i fanciulli per istruirli per tempo nella pietà e nelle virtù : i monasteri colle loro scuole furono anche benemeriti della pubblica istruzione. I monasteri venendo ordinariamente rispettati dai barbari invasori, furono i soli asili delle arti e delle scienze, e speranze de' popoli sotto il governo feudale. Quindi essendo il clero secolare spogliato e annichilato, gli avanzi dei beni ecclesiastici caddero naturalmente nelle mani de' monaci, che in un tempo erano quasi divenuti i soli pastori, succedendo ne' ministeri di quello: gli usurpatori dei beni della Chiesa, presi da rimorso, li donarono ai monasteri, quali li aumentarono con prudente economia; quindi i loro stabilimenti contribuirono a popolare le campagne per l'avanti deserte, e dierono origine a città e sedi vescovili, raddolcendo i costumi selvaggi degli abitanti. Ove furono distrutti i monasteri, infelici ne furono le conseguenze; l'Inghilterra, la Germania ed altre regioni ne sono esempio indubitabile, per quanto narrammo ai loro luoghi. Agli articoli Monaca e Monaco molto si è detto di ciò che

riguarda i monasteri, e divennero celebratissimi quelli di Monte Cassino,
Subiaco, Fulda, Chiaravalle, Fossanuova, Cava, Cistello, Clugny, Vallombrosa, Avellana, Nonantola,
Grottaferrata, di s. Gallo, di s. Gregorio di Roma, di Monte Vergine,
Monte Oliveto, ed altri di cui parliamo ai rispettivi articoli. Parlando de' monaci dicemo de' monasteri di greci, armeni e altri orientali di Roma: il Terzi, Siria sacra, riporta le notizie di quelli d'Etiopia, Sichem, Gerico e Cipro.

In Roma ne fiorirono moltissimi, e grande è la copia de superstiti; presso le basiliche patriarcali Lateranense, Vaticana, Liberiana ed Ostiense vi ebbero que' monasteri rammentati parlandosi di esse. Descrivendo le antiche funzioni de' Papi, dicemmo dell'intervento ad esse, massime pontificali; processioni e stazioni, dei venti abbati delle venti abbazie privilegiate di Roma: degli abbati che tuttora vi hanno posto se ne parla a CAPPELLE PON-TIFICIE. Tra gli antichi Pontefici riformatori de' monasteri di Roma, nomineremo Leone VII e Silvestro II. Agli articoli Chiese di Ro-MA, ed in quelli delle congregazioni monastiche sono descritti i principali monasteri d'ambo i sessi di Roma e di altrove. Dei Papi usciti dai diversi monasteri sono a vedersi le loro biografie, ove si discutono le opinioni di quelli contrastati da diversi monasteri. I soli Pontefici benedettini sono più di trentasei, non compresi i monaci orientali divenuti supremi gerarchi, come diciamo a Monaco, ove notammo quelli che senza essere fregiati della dignità cardinalizia deposero la cocolla monastica per indossare il manto pontificale. Ad ABBATE si

disse di que' Papi che conservarono le abbazie assunti al pontificato, mentre qui noteremo che nel maggio 1847 il regnante Pio IX ritenne a sè l'illustre abbazia di Subiaco (Vedi). Papi, imperatori, re, principi, principesse ed altri fabbricarono monasteri, e li arricchirono di rendite, ricolmarono di privilegi e prerogative; diversi Pontefici cambiarono la casa paterna in monastero, come s. Gregorio I, s. Bonifacio IV, s. Gregorio II, e s. Paolo I. A Conclave si dice di quelli tenuti in conventi o monasteri; in questi furono tra gli altri eletti Gelasio II, Calisto II, Onorio II; Eugenio III fu consagrato in quello di Farfa, ove fu coronato Alessandro III. Abitarono talvolta i Papi ne' monasteri, così s. Gregorio I in quello de' ss. Andrea e Gregorio di Roma; Innocenzo II in quello di Clugny; Eugenio III in quello di Cistello; Innocenzo IV in quello di s. Giusto di Lione: innumerabili poi sono i visitati da loro, o che vi fecero temporaneo soggiorno, particolarmente in Roma. Gelasio II morì nel monastero di Clugny, ed Onorio II in quello de' ss. Andrea e Gregorio. Molti Papi vollero essere sepolti presso i monasteri, come Adriano III, Vittore III, Clemente VI, Innocenzo VI ed Urbano V. Terminarono i loro giorni confinati o ritirati ne' monasteri, i Pontefici Leone V, Cristoforo, Giovanni XIX e Benedetto IX. Diversi antipapi abbati e monaci vennero rilegati ne' monasteri; altrettanto subirono i sovrani e le sovrane deposte, ed altri. Di tutto se ne tratta agli analoghi luoghi. A Dittici parlamino di quelli de' monasteri, e de' loro necrologi ov'erano notati i henefattori onde suffra-

garli negli anniversari, pe' quali essi aveano lasciate beneficenze ed anco pietanze, come indicammo nel vol. XXVIII, p. 28 del Dizionario. I defunti registrati ne' dittici dei monasteri acquistavano la fratellanza o società co' monaci, partecipando alle loro orazioni. Nota il Donati, De' dittici p. 73, che la fratellanza o figliuolanza co' monaci era particolare o generale: la prima fu quella quando uno da per sè solo domandava d'essere ascritto nel catalogó o matricola di qualche regolare congregazione, è ciò si otteneva colle suppliche, co' servigi prestati, e colle offerte; gli ascritti chiamavansi fratres conscripti, fratres ad succurrendum, della qual denominazione è a vedersi quanto riportammo nel vol. XXXVII, pl. 62 del Dizionario, dicendo di quelli che vicini a morire, benchè sovrani, si facevano portare in qualche monastero, e ne assumevano l'abito. La seconda maniera delle figliuolanze de' monasteri era quando si domandava per più persone. Queste fratellanze o figliuolanze colla partecipazione delle opere buone de' monaci e religiosi sono tuttavia in costume presso gli ordini regolari, a norma de' privilegi conceduti dai Papi: ne parlammo altrove, come nel vol. XXXIV, p. 279 del Dizionario; e di esse ne ha scritto in proposito il p. Giangrisostomo Filippini teatino. Ne' dittici la morte degli abbati era notata colle parole: Depositio domini N. abbatis: quella 'de' monaci col solo obiit. In questi dittici necrologi, detti obituari o mortirologi, si registravano altresì i nomi degli altri del clero, de' vescovi, de' principi e de' santi. A maggior comodo del lettore, per lo più in un istesso codice si poneva il martirologio, la regola e il necrologio:
questo leggevasi a prima dopo il
martirologio, e dai monaci dopo
la lezione anche della regola,
col salmo De profundis e competente orazione. Vedi Martirologio.
Seguita la morte d'un abbate, d'un
monaco insigne, si partecipava con
enciclica ai monasteri e chiese di fratellanza pei suffragi e pel registro
ne' dittici.

Il monastero è una casa fabbricata per dimora de' monaci e delle monache; anticamente erano quasi come piccole città, nelle quali i religiosi trovavano tutti i mestieri, e ogni altra cosa necessaria alla vita; tali erano le samose abbazie di s. Gallo, di Fulda, di Clugny, di Cistello, di Chiaravalle, della Trappa ed altre. Dell'origine de' monasteri si parlò a Monaca ed a Monaco: dice il Butler che il primo monastero nell'oriente lo fondò verso il 305 s. Antonio abbate patriarca dei cenobiti, presso l'alto Egitto, vicino ad Afrodite nell'Egitto di mezzo, o nella Tebaide, e'chiamato Phaium. In occidente, secondo il Baronio all'anno 328, il primo monastero fu fondato in Roma, ma il Muratori nella dissert. 65, dell'erezione dei monasteri e dell'istituto de' monaci, dice in Milano. Quindi fu costume de' fondatori di monasteri di sacre vergini di mettere in essi le proprie sorelle per prima direzione de' medesimi; così si legge di s. Antonio e di s. Pacomio nell'oriente, di s. Agostino nell'Africa, e di s. Benedetto patriarca de' monaci d'occidente in questo. Il Muratori scrisse la dissert. 66: dei monasteri delle monache, che dall'oriente si propagarono in occidente. Nel 451 per ordine dell'impe-

ratore Marciano, il concilio generale di Calcedonia decretò i monaci soggetti ai vescovi, col permesso de' quali e del proprietario della terra dovessero erigere i monasteri e le chiese, ristabilendo così il gius comune de' vescovi rispetto a' monaci, i quali se n'erano alquanto sottratti, laonde i vescovi presero la cura de' monasteri tanto per lo spirituale che pel temporale. Allora i monasteri si mantenevano col lavoro delle mani de' monaci, e colle limosine che i vescovi farevano loro distribuire, non essendo ancora impiegati nelle funzioni ecclesiastiche, onde non ne conseguivano le rendite. Applicandosi molto alle orazioni, i fedeli furono larghi di soccorsi, con che edificarono chiese ed oratorii, che il popolo frequentò a preferenza delle proprie parrocchie, e raddoppiò le limosine. Avendo alcuni abbati eretto nelle chiese de'monasteri il battisterio, i vescovi lo proibirono, come di amministrare i sagramenti, fuori che a quelli del monastero. Il concilio di Agde nel 506, rinnovando i canoni calcedonesi, statuì ancora che i monasteri una volta consecrati per autorità del vescovo restassero tali in perpetuo; che i loro fondi si conservassero, e non più permesso di farne abitazioni secolari: che i monasteri delle donzelle fossero lontani da quelli degli uomini per evitare inconvenienti. Perniciosa si riconobbe la consuetudine de' monasteri doppi, cioè de' monasteri di monaci e monache, costrutti gli uni vicino agli altri, facile occasione di far deviare dal retto sentiero, benchè in diversa e separata Clausura (Vedi). Ad onta delle provvidenze de' Papi e de' caponi de' concilii, in oriente i monasteri doppi vi restarono in più luoghi: tra i maroniti non bastò il sinodo, nè le proibizioni de' Pontesici, ma molto ottenne Pio VII. Il Brunacci nel Razionamento del titolo delle canonichesse di s. Pietro, p. 23 e seg. riporta vari esempi di consimili monasteri in Italia. Di tale istituto era l'ordine de' canonici di s. Marco di Mantova approvato da Onorio III. di cui parla il p. Bonanni, Catalogo p. 16; e perciò il monastero di s. Maria delle vergini di Venezia, che al detto ordine apparteneva, constava di due conventi, uno cioè delle monache, e l'altro del priore e de frati. Bonifacio VIII per eliminarne gli scandali, levò i religiosi, lasciando il monastero alle sole monache. Solevansi per altro usare in tali monasteri doppi molte cautele: nel proposito o sia prima regola degli umiliati, ve n'è un capo intero, come osserva il Garampi, Memorie p. 300. De' monasteri doppii se ne parlò pure a Mo-NACA.

I monasteri nelle loro origini erano sottomessi alle podestà temporali e spirituali; ben presto i Papi, i principi ed i vescovi accordarono privilegi d'esenzione: vi furono de' vescovi che rinunciarono spontaneamente al diritto che aveano sopra di essi, e li emanciparono per così dire, sottomettendoli immediatamente alla santa Sede o al loro arcivescovo, o a quel vescovo che essi avessero scelto. Presso i greci era legge generale, che i monasteri imperiali non fossero sottomessi ad alcun arcivescovo o vescovo. Il Muratori dell'immunità ed esenzione de' monasteri di monaci ed al tri ordini religiosi, e della libertà per la quale sciolti e sottrati dall'obbedienza de vescovi alla sola Sede apostolica sono soggetti, ne tratto nelle Dissert. sopra le antichità ital. cioè nella 64, del vario stato delle diocesi episcopali, e 60, de' censi della romana Chiesa; nella dissertazione seguente poi discorre delle immunità, privilegi ed aggravi del clero e delle chiese dopo la venuta de barbari in Italia. Ivi osserva che i monaci fino sotto il pontificato di s. Gregorio I goderono di molti privilegi e immunità; quasi tutti però, non altrimenti che il clero secolare, furono sottoposti al vescovo del luogo in cui aveano monasteri, a norma de canoni e della regola della gerarchia ecclesiastica, e dal governo di lui dipenderono nello spirituale. Dopo il Bignonio, Pietro de Marca ed altri che scrissero su questo argomento, copiosamente più di tutti ne ragiono l'eruditissimo Tomassini, Vetus et nova eccl. disciplina. Ma in qual tempo cominciassero i monaci ad esentarsi dalla superiorità de'vescovi, e se ne'secoli antichissimi fosse ad alcuni monasteri conceduta una piena immunità col mezzo de'privilegi de'vescovi, o de'concilii, o dei metropolitani, o de' Papi è difficile lo stabilirlo. E però certo, che fino dai tempi dell'antichità più rimota i monaci impetrarono tale libertà, anco per le querele che aveano contro di essi. La cagione di chiederla e procacciarsela, dice il Muratori, fu quella soprattutto perchè alcuni vescovi dominanti nel clero, sollecitati dall'ambizione o dalla cupidigia del guadagno, recavano delle inquietudini a' monaci attenti al servigio di Dio, e alla vita penitente, e danneggiavano nel patrimonio i monasteri; poiche ogni secolo ebbe de prelati eccellenti, ma auche de'cattivi, e di questi non piccol numero ne contarono i secoli barbarici. Quindi i fondatori de'monasteri, acciocchè rimediassero a siffatto disordine per l'avvenire, procurarono sino dal principio n'monasteri il privilegio d'immunità, o gli abbati poi in progresso di tempo s' ingegnarono di scuotere il giogo de' vescovi, e affinchè con sicurezza maggiore godessero della libertà ottenuta si assoggettavano alla chiesa romana. Tale e tanta fu sempre l'autorità e dignità della Sède apostolica, che tulli ne apprezzarono é venerarono il patrocinio e protezione, pochi disprezzandola. Ma anche gli stessi re e imperatori provvidero i monasteri pe' quali avevano parzialità maggiore, di privilegi e di libertà, oppure la conferivano ad essi con eccesso d'autorità, e volevano che dalla sovrana protezione loro solamente dipendessero. Come i monasteri acquistarono l'esenzione, il Muratori ne produce diversi esempi. È da avvertirsi, che i domestici abitanti ne' luoghi subalterni dentro o fuori de'monasteri esenti, non partecipavano alla loro esenzione, ed erano sottoposti ai curati ordinari, perchè l'esenzione de'monasteri non comprende dappertutto se non che i secolari che dimorano intra septa monasterii, cioè nell'interno degli stessi luoghi regolari, e che fanno parte della famiglia, e sono sotto l'obbedienza dei religiosi.

Il Papa s. Ormisda del 514, sotto del quale s. Benedetto patriarca de'monaci d'occidente stabilì il suo ordine, accordò a s. Cesario d'Arles un privilegio di esenzione per un monastero di monache, che avea fondato nella sua città vescovile. Narra il Rinaldi all'anno 593,

rum. 85 e 86, che s. Gregorio I ad istanza del re di Francia concesse un privilegio al monastero di s. Medardo di Soissons, facendolo capo de'monasteri di tutta la Francia, ed esente da qualunque giurisdizione, minacciando pure ai trasgressori del suo decretato, così: Se alcuno, re, superiore, giudice o altra persona secolare, violerà o dispregierà i decreti nostri, ovvero inquieterà o turberà i religiosi, o in altra guisa contravverrà, sia privato del suo onore e di qualunque sua dignità. Queste minacce fu solito usare s. Gregorio I ai privilegi che concedeva ai monasteri e spedali, essendo egli molto portato pei monaci, laonde scrisse ad uno de'suoi suffraganei in loro favore, affinché permettesse che celebrassero la messa nel loro monastero, e da questo principalmente sono venute le messe private, le quali furono di molto vantaggio ai monaci, come riferisce il Costa, Delle rendite eccl. p. 63. Nel 598 s. Gregorio I accordò privilegi al monastero di Classe di Ravenna, e perchè i monaci erano oppressi dai vescovi di quella chiesa, gli esentò in molte cose dalla giurisdizione loro, e per lo stesso motivo altri Papi concessero esenzioni ad altri monasteri, come riflette il Rinaldi. Questi inoltre aggiunge, che dat concedere s. Gregorio I facoltà per fondar monasteri, dimostra ciò non appartenere agli altri vescovi, ma solo al supremo gerarca. Nel concilio romano del 601, sottoscritto da ventuno vescovi, s. Gregorio I fece una costituzione in savore di tutti i monaci, in virtù della quale egli vietò in generale ai vescovi di fare alcun regolamento ne' monasteri, ordinando loro di

lasciarne l'intiero governo agli abbati. Il Papa Adeodato II del 672 concesse l'immunità della giurisdizione episcopale al monastero di s. Martine, di consenso del prelato della chiesa di Tours, e degli altri vescovi di Francia; rileva il Rinaldi, apparire da tale disposizione, aver a quel tempo i Papi lasciato di concedere siffatte esenzioni ai monasteri, forse pregiudizievoli all'osservanza religiosa; poscia le esenzioni non piacquero a s. Bernardo, nè furono grate a s. Francesco. bensi a fr. Elia. Di diverse esen zioni concesse dagli imperatori ai monasteri, della piena immunità conceduta ad essi dalle bolle dei Papi, sottoponendoli unicamente alla Sede apastolica, laonde furono privilegiati quasi tutti i monasteri non solo dello stato ecclesiastico, ma dell'orbe cattolico, ne tratta eruditamente il ch. can. Strocchi, Serie de'vescovi di Faenza p. 108 e seg. E per non dire altro delle esenzioni de'monasteri, faremo menzione di quella data da s. Leone IX a quello di s. Croce d'Alsazia, donde sembra che abbia avuto origine la Rosa d'oro (Vedi).

Molti canoni fecero i concilii sui monasteri, come molte furono le provvidenze emanate dai Pontefici su di essi. Il concilio d'Epaona nel 517 vietò l'ingresso ai monasteri di donzelle, se non a persone di età avanzata e di sperimentati costumi, e queste per necessità indispensabili. Quello d'Arles del 554 dichiarò soggetti al vescovo diocesano i monasteri d'uomini e di donne. Quello di Tours del 566 proibi alle donne entrare ne'monasteri di uomini. Il concilio di Siviglia del 619 dispose che i monasteri di donne fossero governati

da monaci, a condizione che le loro abitazioni fossero lontane; che il solo abbate o il superiore potesse avvicinarsi al vestibolo per parlar colla superiora, e in presenza di due suore, ma rare fossero le visite e brevi le conversazioni; altrettanto avea nel 397, ordinato il concilio di Cartagine. Quello di Vernon del 755 decretò che il vescovo o il metropolitano o il concilio riformassero i monasteri, scomunicando gli abbati e abbadesse disobbedienti, e loro sostituendone altri. Nel 787 il concilio Niceno vietò le simonie pei monasteri e per le ordinazioni, e che le doti, e quanto porteranno i religiosi resteranno ai monasteri. Il concilio di Parigi dell'820 vietò l'ingresso ne' monasteri delle monache ai canonici e monaci senza licenza del vescovo; al parlatorio dovessero parlare in presenza d'altri; predicando lo facessero in pubblico: celebrando messa entrassero coi ministri, e subito ne sortissero; confessando lo facessero in chiesa alla presenza d'altri. Il concilio d'Arles del 913 incaricò, i vescovi di aver cura che ne'monasteri dei canonici, monaci o religiose non si ricevessero persone oltre le rendite; e in quelli delle donzelle gli uomini pei servigi fossero di età avanzata e di buoni costumi. Celestino III del 1191 ordinò col cap. Cum simus, 14 de regularibus, che i fanciulli offerti dai parenti in monasteri, giunti all'età adulta, potessero a loro piacere uscirne, ciò che poi confermò il concilio di Trento, essendo in uso prima che nè i padri potevano ritirare la data promessa, nè i fanciulli lasciar i monasteri. Di ciò trattò il p. Mabillon, Praefat. par. 2, saec. IV

Bened., num. 199, e par. I, saec-V, num. 36. In Analec. pag. 167. Pietro Magagnotti scrisse: De antiquo vitu offerendi. Deo pueros adhuc impuberes in monasteriis praesertim sub regula s. Benedicti; ch'è la 47 della Raccolta di Zaccaria, De disciplina populi Dei t. II, p. 321. Nel 1212 fu ordinato murare le piccole porte ai monasteri, dal concilio di Parigi: quello di Montpellier del 1215 volle che i priorati che non potevano mantener tredici religiosi fossero riuniti ad altri. Il concilio generale Lateranense IV del 1215 statuì, che ogni tre anni gli abbati e priori tenessero capitolo, per trattarvi della riforma e osservanza regolare, dovendosi osservare il prescritto, il tutto senza pregiudizio de'diritti dei vescovi diocesani: che nel capitolo si deputassero persone idonee per visitare a nome del Papa tutti i monasteri della provincia, anche quelli delle religiose, e di correggervi e riformare l'occorrente, anco deponendo il superiore, previo avviso al vescovo; dovendo procurare i vescovi riformar i monasteri dipendenti, onde i visitatori non trovino cosa correggervi. Inoltre proibì agli abbati il governo di più monasteri, ed ai monaci posto in più case, perchè tali posti erano divenuti come tanti henefizi. Benedetto XII nel 1335 obbligò gli abbati a restituirsi ai loro monasteri, ed Innocenzo VI nel 1352 annullò le commende delle chiese e monasteri. Vedi Com-MENDA e BENEFIZIO. Il concilio di Colonia del 1536 ordinò che ninna religiosa potesse essere preposta al governo di due monasteri, e quelle che ne aveano due o più dovessero rassegnarli. Il concilio di

Trento ordinò ai vescovi la visita de' monasteri esenti e non esenti. con questa differenza, ch'essi devono far la visita de' monasteri esenti autoritate apostolica, e quella de'monasteri non esenti autoritate propria. Il Papa più ancora de'superiori de'regolari ha diritto di prescrivere riforme negli ordini e monasteri rilassati : è, vietato anche dai concilii di collocare in un monastero più religiosi di quello che le rendite o le limosine ordinarie comportino. Delle provvidenze prese dai Papi sulla Clausura de'monasteri, ne parlammo a quell'articolo. Clemente XI con circolare del 1710 ordinò a tutti i vescovi di non permettere agli istrioni e giuocolieri di giuocar vicino ai monasteri.

Nel vol. XV, p. 222 del Dizionario parlammo delle abbazie e monasteri nullius dioecesis, considerate altrettante diocesi, che si propongono in concistoro, perciò chiamate abbazie o monasteri concistoriali, e di ciò che per essi viene praticato, ed elezioni degli abbati: a p. 224 riportammo la formola di provvisione o preconizzazione. Noteremo che tali abbazie o monasteri non sempre si spedivano per concistoro, ma per sollecitudine vi suppli la dateria apostolica: anticamente quelli della sola Francia ascendevano ad ottocento. Nel vol. XX, p. 78, 79, 81, 83 e 84 dicemmo che ne' luoghi ove furono eretti monasteri insigni, la giurisdizione vescovile della diocesi restò diminuita; che ancora ve ne restano, e come; con prerogative di adiocesi e giurisdizione episcopale, e quali; de' parrochi nominati dai superiori de' monasteri alle chiese dipendenti; de' monasteri e abbazie secolarizzati , molti de' quali di-

vennero vescovati; delle abbazie in partibus infidelium; delle notizie sulla provvista delle abbazie e monasteri nullius dioecesis, di tre sorte, cioè abbazie nullius concistoriali, abbazie concistoriali, ed abbazie titolari semplici; chi spetta nominarvi; delle loro tasse, della professione di fede dei nominati, e che talvolta alcun abbate ebbe un titolo vescovile in partibus. Nel concordato fatto nel 1801 tra Pio VII e la Francia, i monasteri e le abbazie non furono soppresse, concedendosi il diritto di nomina a tali chiese abbaziali; ma siccome nella bolla della circoscrizione delle diocesi in Francia, fatta da Pio VII nel 1822, non furono nominate, sembra certo che fossero state soppresse da Napoleone, disponendo dei beni e de locali loro appartenenti; altre però erano state canonicamente soppresse in tempo anteriore. Riporteremo l'elenco di detti monasteri, indicandone le diocesi in cui furono fondati, incominciando da quelli ch'esistevano in Francia, con le ultime provvisioni di essi per nomine regie, diverse delle quali facoltizzate da indulto apostolico: avvertendosi che gli anni significano le date in cui l'ultima volta fu provveduto il monastero. Di multi ne trattiamo a'foro luoghi, e per quelli di Francia si può vedere la Gallia Christiana. Ouesti monasteri furono talora conferiti ai vescovi di chiese, ed anco ai vescovi in partibus, a' sacerdoti secolari, ai monaci dello stesso ordine o monastero, per nomine regie, ovvero eletti dal capitolo del medesimo Furonvi anco deputati coadiutori con futura successione; e siccome i monasteri nullius dioecesis furono e sono considerati come altrettante

diocesi, è indispensabile riportarne i nomi in un a que' monasteri pure di provvisione concistoriale, il perchè ne' concistori in cui si preconizzano ha luogo la proposizione in istampa.

Beata Vergine de. Alneto dei cisterciensi di Bayeux, nel 1735. S. Albino de' benedettini di san Mauro d'Angers, nel 1744. S. Giovanni de' bened. di Saintes, nel 1731. De Agnano de benedettini di Montpellier, nel 1660. D' Ambrany, de' bened. di s. Mauro di Lione, nel 1753. Beata Vergine d' Acquabella de' cisterciensi di s. Paul, nel 1762. S. Pietro de Altovillar de' bened. di Reims, nel 1769. S. Arnolfo de' bened. di s. Vittore di Metz, nel 1775: Aremarense de'bened. di Troyes, nel 1720. Beata Vergine Avularum de' bened. di Perpignano, nel 1702. S. Salvatore de' bened. di Montpellier, nel 1753. Beata Vergine de'cluniacensi di Limoges, nel 1705. S. Armando de' canonici regolari di Sarlat, nel 1751. S. Auberto dei can reg. di Cambray, nel 1710. S. Nicola de' can. reg. di Arras, nel 1711. S. Pietro de' can. reg. di Rochelle, nel 1760. S. Aniano de' bened di s. Pons, nel 1753. Beata Vergine de' can. reg. di Lucon, nel 1704. S. Croce de' can. reg. di Poitiers, nel 1748. Beata Vergine de' cister. di Sens, nel 1746. Beata Vergine de' cister. di Auch, nel 1762. S. Pietro de' bened. nel 1665. S. Bertino de' bened, di s. Omer, nel 1753. S. Pietro de' bened. di Limoges, nel 1769. Beata Vergine de' bened. di Treguier, nel 1678. S. Florenzio de' bened. di Chartres, nel 1734. Beata Vergine de' bened, di Chartres, net 1692. S. Salvatore de' bened. di Bordeaux, nel 1723. Bon Porto dei

bened. d'Evreux, nel 1693. Beata Vergine de' cister. d' Eduen, nel 1694. S. Maurizio de' bened. di Bazas, nel 1604. Beata Vergine de' bened. d' Angoulême, nel 1770. S. Pietro de' bened. di Besançon, nel 1714. Beata Vergine de' cister. di Rhodez, nel 1704. S. Pietro dei bened di Langres, nel 1706. Bella Valle de premostratensi di Reims nel 1724. S. Vinoco de' bened. di Ypres, nel 1710. S. Stefano dei bened. di Saintes, nel 1751. Bea ta Vergine de bened. di Beauvais, nel 1753. Bona Valle de eister. di Vienna, nel 1772. Beata Vergine de eister. di Limoges, nel 1746. S. Basolo de' bened. di Reims, nel 1718. Beata Vergine de' cister. di Rouen, nel 1716. Beata Vergine dei cister. di Beauvais, nel 1721. S. Pietro de' bened. d'Angers, nel 1750. Blanchelande de' premostr, di Coutauces, nel 1724. Beata Vergine de' premostr. di Reims, nel 1743. S. Stefano de' berred. di Saintes, nel 1730. Beata Vergine de' cister. di Mirepoix, nel 1741. Beata Vergine de' cister. di Reims, nel 1745. Bello Loco de' bened. di s. Mauro di Verdun, nel 1734. Beata Vergine de' can. reg. di Lione, nel 1746. Beata Vergine de' eister. di Rhodez, nel 1739. S. Bartolomeo de'can. reg. di Limoges, nel 1739. Beata Vergine de cister. di Comminges, nel 1756. S. Romano de Blavia de' can. reg. di Bordeaux, net 1743. Beata Vergine de' cister. d' Evreux, nel 1745. Beata Vergine de' bened. di s. Mauro di Lisieux, nel 1755. Beata Vergine dei eister. di Limoges, nel 1719. Beata Vergine de' cister. di Montauban, nel 1753. S. Benedetto dei premostr. di Reims, nel 1648. Beata Vergine de' premostr. di Lione,

nel 1704. S. Leonardo de' bened. di s. Mauro d' Eduen, nel 1775. S. Croce de' bened. d' Evreux, nel 1652. Beata Vergine di Chiaravalle de' cister. di Langres, nel 1780. Beata Vergine de' can. reg. di Poitiers, nel 1748. Beata Vergine dei cister. di Sarlat, nel 1727. Beata Vergine de'cister, di Chalons sur Saone, nel 1749. SS. Pietro e Paolo de' bened. d' Evreux, nel 1670. S. Severino de' can. reg. di Sens, nel 1697. Beata Vergine de'cister. d' Alby. nel 1771. S. Roberto dei bened. di Clermont, nel 1752. S. Martino de' bened. d' Eduen, nel 1708. S. Clemente de' bened. di s. Vittore di Metz, nel 1742. S. Nicola de' bened. di Soissons, nel 1678. Beata Vergine de' cister, di Sens, nel 1678. S. Lorenzo dei premostr. di s. Lisier, nel 1741. S. Crispino de' bened. di Soissons, nel 1759. SS. Pictro e Paolo dei bened, di Narbona, nel 1729. Beata Vergine de' premostr. d' Auch, nel 1758. S. Giovanni de' bened. d' Aire, nel 1608. Beata Vergine de' cister. di Reims, nel 1735. S. Pietro de' bened. di Le Mans, nel 1729. S. Crispino de' can. reg. di Soissons, nel 1705. S. Cerano dei can. reg. di Chartres, nel 1706. Beata Vergine de' cister. di Cahors, nel 1759. Beata Vergine de' premostr. di Tolosa, nel 1753. Beata Vergine de' can. reg. di Langres, nel 1721. Beata Vergine de premostr. di Laon, nel 1733. S. Idulfo de' bened. di Troyes, nel 1713. S. Colomba de' bened. di Sens, nel 1758. Beata Vergine de' cister. di Rieux, nel 1751. Beata Vergine de' cister. di Le Mans, nel 1722. Beata Vergine de' can. reg. di Perigueux, nel 1757. Beata Vergine de' cister. d' Angers, nel 1723. Bea-

ta Vergine de' cister. di Blois, nel 1724. Beata Vergine de' bened. di Viviers, nel 1753. S. Pietro 'de' bened, di Sens, nel 1725. S. Vigorio de' bened. di Bayeux. Beata Vergine 'de' can. reg. d' Angoulême nel 1727. S. Salvatore de' bened. di Poitiers, nel 1727. S. Amando de' can. reg. di Sarlat, nel 1728. Beata Vergine de'cister. di Poitiers, nel 1743. S. Pietro de' bened. di Soissons, nel 1756. S. Maria Maddalena de' can. reg. di Chartres, nel 1735. S. Vittore dei bened. di Rouen, nel 1740. Beata Vergine de' bened, di Chartres, nel 1742. S. Pietro de' bened. d' Evreux, nel 1765. S. Stefano dei bened, di s. Mauro di Bajeux, nel 1745. Beata Vergine de' cister. di Besancon, nel 1755. S. Guglielmo de' bened. di Lodovien, nel 1740. S. Pietro de' bened. di Seez, nel 1724. S. Dionigi de' can. reg. di Reims, nel 1748. Beata. Vergine de' cister. di Limoges, nel 1731. Beata Vergine de' bened. di Chalons sur Marne, nel 1740. Beata Vergine e s. Martino de' bened. di Chalons sur Marne, nel 1770. Beata Vergine de' cister. di Limoges, nel 1732. S. Pietro de' bened. di Tarbes, nel 1659. Beata Vergine de'can. reg. di s. Malò, nel 1661. S. Benigno de' bened. di Dijon, nel 1758. Beata Vergine de' bened. di Le Mans, nel 1768. S. Eparchio de' bened. d' Angoulême, nel 1754. S. Eurulfo de' bened. di Lisieux, nel 1765. S. Eusebio de' bened. d'Apt, nel 1752. SS. Trinità dei bened, di Coutances, nel 1714. S. Leodegario de' bened. di Clermont, nel 1744. S. Evuerto de' can reg. d' Orleans, nel 1739. SS. Gervasio e Protasio de' bened. d'Agen, nel 1741. Beata Vergine de' cister. di Narbona, nel 1758. Beata Vergine de' cister. di Chalons sur Saone, nel 1761. S. Volusiano dei can. reg. di Pamiers, nel 1743. S. Eligio de' can. reg. di Lisieux, nel 1784. Beata Vergine de' bened. d' Amiens, nel 1667. S. Pietro dei bened. d' Eduen, nel 1733. Beata Vergine de' bened. di Poitiers, nel 1680. De Fusniaco de' cisterc. di Lione, nel 1703. S. Stefano dei cistere, di Bajeux, nel 1699. S. Mattco de' bened. di Laonen, nel 1725. S. Giovanni de' premostr. di Seez, nel 1720. S. Pietro de' bened. di Sens, nel 1782, S. Fiorenzo dei bened. d'Angers, nel 1731. S. Geremaro de' bened. di Beauvais, nel 1713. Beata Vergine de' cister. di Bordeaux, nel 1765. Beata Vergine de' bened. di Besançon, nel 1742. Beata Vergine de' cisterc. di Bourges, nel 1727. Beata Vergine dei cisterc. di Saintes, nel 1728. S. Fermerio de' bened. Vazaten, nel 1745. Beata Vergine de'cister. di Cahors, nel 1678. Beata Vergine de' cister. di Tolosa, nel 1780. Beata Vergine de' bened, di Lisieux, nel 1702. De Gimont de'cister. d'Auch, nel 1695. Beata Vergine de' bened. di Carcassona, nel 1780. S. Pietro de' bened. di Rouen, nel 1760. Beata Vergine de' cister. d' Angoulême, nel 1723. S. Pietro de' bened. di Tarbes, nel 1746. S. Germano de' bened. d' Auxerre, nel 1758. S. Martino de' bened. di s. Vittore di Metz, nel 1735. Beata Vergine de' can. reg. Noviomen, nel 1745. Beata Vergine de' bened. Noviomen, nel 1754. S. Ilario dei bened. di Carcassona, nel 1762. Beata Vergine de' premostr. di Parigi, nel 1747. S. Pietro de' bened. di Beziers, nel 1737. S. Gio. Battista de' can. reg. di Sens, nel 1659.

Ognissanti de'can. reg. di Chalons sur Marne, nel 1769. S. Austremonio de' bened. di Clermont, nel 1.727. S. Giovanni de' premostr. d' Amiens, nel 1706. Beata Vergine de' cister. di Sens, nel 1733. Beata Vergine de' cister. di Reims, nel 1746. S. Giuliano de' bened. di Tours, nel 1714. De insula dei premostr. di Rouen, nel 1723. Beata Vergine de' bened. di Chartres, nel 1730. S. Ragneberto dei bened. di Lione, nel 1747. S. Salvatore de' bened. di Chalons sur Marne, nel 1656. S. Lupo de'can. reg. di Troyes, nel 1710. S. Launomario de' bened. di Chartres, nel 1660. S. Luciano de' bened. di Beauvais, nel 1704. Beata Vergine de' cister. di Rhodez, nel 1707. S. Laudo de' cisterc. di Coutances, nel 1695. Beata Vergine de' bened. di Evreux, nel 1698. S. Benedetto de' bened. d'Orleans, nel 1743. S. Pietro de'bened. di Rieux, nel 1753. S. Pietro de' bened. di Besançon, nel 1747. Beata Vergine de' cisterc. di Soissons, nel 1716. Beata Vergine de' bened. di Le Mans, nel 1716. SS. Pietro e Paolo de' bened. di Cambray nel 1793. SS. Trinità de' premostr. d' Avranches, nel 1725. S. Pietro de' bened. di s. Mauro di Parigi, nel 1727. S. Mauro de' bened. d' Angers, nel 1729. Ss. Trinità de' can. reg. di Rochelle, nel 1648. S. Mavenno de' bened. di s. Malò, nel 1647. S. Giovino de' bened. di Poitiers, nel 1730. S. Martino de' bened: Eduen, nel 1746. S. Massimo dei bened. d' Orleans, nel 1707. Beata Vergine de' cisterc. di Langres, nel 1778. S. Pietro de' bened. di Chalons sur Marne, nel 1739. S. Vedasto de' bened. d'Amiens, nel 1711. S. Pietro de' bened. di To-

losa, nel 1745. Ss. Trinità de' bened. di Sens, nel 1721. Monte Borgo de' bened, di Coutances, nel 1771. S. Pietro de' cluniac. Clermont, nel 1723. S. Melano dei bened. di Rennes, nel 1728. S. Pietro de' bened. di Sens, nel 1725. Magno luogo de' bened. di Clermont, nel 1748. S. Martino dei bened, di Clermont, nel 1710. SS. Gio. e Andrea de cluniac. di Poitiers, nel 1752. S. Memmio dei can, reg. di Chalons sur Marne, nel 1736. S. Giovanni de' bened. di Carcassona, nel 1754. S. Stefano de' bened. di Rieux, nel 1746. S. Mariano de' premostr. d' Auxerre, nel 1736. Beata Vergine de' cisterc. di Clermont, nel 1727. S. Mansueto de' bened. di Tulle, nel 4743. Beata Vergine de' premostr. di Tulle, nel 1736. Beata Vergine e s. Calocero de' bened. di Chalons sur Marne, nel 1754. Beata Vergine de' bened. di s. Vittore di Reims, nel 1745. Beata Vergine de' can. reg. di Besancon, nel 1787. S. Maxentio de' bened. di Poitiers, nel 1693. Santa Maria de' bened. di Langres, nel 1765. Beata Vergine de' bened. di Poitiers, nel 1677. S. Nicola de' bened. di s. Mauro, d'Angers, nel 1753. Beata Vergine de' cisterc. d' Evreux, nel 1702. S. Gilberto de' premostr. di Clermont, nel 1727. Beata Vergine de' bened. di Tours, nel 1750. S. Pietro de' bened. di Soissons, nel 1751. S. Pietro dei bened. di Sens, nel 1670. S. Faraone de'bened. di Meaux, nel 1752. S. Gio. Battista de' premostr. di Laon, nel 1780. S. Policarpo dei bened. di Narbona, nel 1743. Beata Vergine de' can. reg. di s. Flour, nel 1706. Beata Vergine de' cister. d'Auxerre, nel 1742. S. Paolo

de' can. reg. di Besançon, nel 1742. Beata Vergino de' cistere, di Bourges, nel 1746. SS. Vincenzo e Germano de' bened. di Parigi, nel 1715. S. Michele de' bened. d' Avranches, nel 1721. Beata Vergine de' cisterc. di Perigueux, nel 1727. S. Martino de' bened. di Rouen, nel 1749. S. Richerio de' bened. d' Amiens, nel 1745. S. Giacomo de' can. reg. di Sens, nel 1731. S. Pietro de'bened. di Langres, nel 1731. S. Pietro de' bened. di Lisieux, nel 1745. S. Quintino de' bened. Noviomen, nel 1745. S. Benedetto de' bened. di Poitiers, nel 1668. Beata Vergine de' can. reg. di Narbona, nel 1706. S. Giovanni de' bened. di Langres, nel 1721. S. Martino dei can. reg. di Beauvais, nel 1665. S. Rufo de' can. reg. di Valenza, nel 1720. S. Remigio de' bened. di s. Mauro di Reims, nel 1745. S. Salvatore de' bened. di s. Mauro, di Vannes, nel 1747. Beata Vergine de' can. reg. di Saintes, nel 1763. S. Salvatore de' bened. di Lodoven, nel 1771. Beata Vergine dei bened. di Bordeaux, nel 1747. S. Saturo de' can. reg. di Bourges, nel 1746. S. Segnano de' bened. di Langres, nel 1722. S. Pietro dei bened. di Limoges, nel 1751. Beata Vergine de' bened. d' Alais, nel 1713. Beata Vergine de' premostr. di Seez, nel 1730. De Signiaco de' cisterc. di Reims, nel 1742. SS. Sergio e Bacco, de' bened. di s. Mauro, d'Angres, nel 1745. S. Pietro de' bened. d' Alais, nel 1721. Beata Vergine de' cisterc. d' Avranches, nel 1721. S. Savino de' bened. di Poitiers, nel 1715. Beata Vergine de' bened. di Tarbes, nel 1753. S. Savino de' bened. di Tarbes, nel 1724. S. Salvatore dei bened, di Montpellier, nel 1724.

Beata Vergine de cistere. di Cavallicen, nel 1731. S. Pietro dei can. reg. di Limoges, nel 1750. Beata Vergine de' premostr. di Reims, nel 1734. Beata Vergine de' cisterc. di Vabres, nel 1735. Beata Vergine de' bened. di Lavaur, nel 1741. S. Severo de'bened. di Coutances, nel 1748. S. Sinforiano de' bened. di Metz, nel 1775. S. Taurino de' bened. d' Evreux, nel 1753. S. Lorenzo dei cistere di Frejus, nel 1698. S. Tiberio de' bened. d'Agde, nel 1708. Ss. Trinità de' bened. di Chartres, nel 1703. S. Croce de' bened. di Luçon, nel 1713. S. Launo dei can. reg. di Poitiers, nel 1714: S. Michele de' bened. di s. Vittore, di Laon, nel 1725. S. Teoffredo dei bened. di Puy, nel 1747. Ss. Trinità de' bened. di s. Mauro, di Rouen, nel 1761. Beata Vergine dei cisterc. di Nantes, nel 1648. S. Giovanni de' can. reg. di Chartres, nel 1723. Ss. Trinità de' bened. di Chartres, nel 1654. Beata Vergine de'can. reg. di Coutances, nel 1753. Beata Vergine de'cisterc. d'Agde, nel 1747. Beata Vergine de'can. reg. di Chalons sur Marne, nel 1748. Beata Vergine de cisterc. di Senlis, nel 1677. S. Giovanni de' can. reg. di Soissons, nel 1703. Beata Vergine de'cisterc. Noviomen, nel 1728. S. Valerico de' bened. d' Amiens, nel 1696. S. Michele de' bened, di Rouen, nel 1740. S. Martino dei bened. di Beziers, nel 1752. Beata Vergine de' cisterc. di Dol, nel 1707. S. Vincenzo de' bened. di Metz, nel 1710. S. Vedasto de' bened. d' Arras, nel 1726. S. Pietro de' bened. di Bourges, nel 1712. S. Salvatore de' bened, di Chalons sur Marne, nel 1714. S. Pietro de' bened. di Chartres, nel 1753. Beata Ver-

gine de cistere. di Clermont, nel 1722. S. Pietro de' bened. d' Avignone, nel 1749. S. Savino de'bened. di Tarbes, nel 1731. S. Pietro de'bened. di Bourges, nel 1731. S. Stefano de' bened. di Saintes, nel 1731. S. Pietro de' bened. di Chartres, nel 1732. S. Salvatore de' bened. di Coutances, nel 1670. S. Vincenzo de' bened. di Laon, nel 1754. S. Urbano de' bened. di Chalons sur Marne, nel 1757. Beata Vergine de' premostr. di Soissons, nel 1739. Beata Vergine dei cisterc. di Reims, nel 1741. Beata Vergine de' cisterc. di Carcassona, nel 1750. S. Pietro de' bened. di Limoges, nel 1738. Beata Vergine de'eistere. di Tulle, nel 1785. Chigny de'cluniac, di Maçon, nel 1739.

Monasteri di Spagna concistoriali. Beata Vergine de' bened. di Girona, nel 1814. S. Pietro de' bened. di Girona, nel 1798. S. Salvatore de' bened. di Girona, nel 1817. S. Pietro de' bened. di Girona, nel 1824. SS. Pietro e Paolo de' bened. di Barcellona, nel 1814. B. Vergine de' bened. d'Urgel, nel 1825. S. Pietro de Gallicantu de' bened. di Girona, nel 1816. B. Vergine de' bened. di Rivipollo di Tarragona, preconizzato da Gregorio XVI nel concistoro de' 30 settembre 1831. S. Pietro de' bened. di Girona, nel 1825. B. Vergine de Serrateix dei bened. di Tarragona, nel 1828. S. Stefano de Vanoles o Banolas dei bened. di Girona, preconizzato nel concistoro de' 17 dicembre 1832 da Gregorio XVI. S. Cucufato dei bened, di Barcellona nel 1830. S. Vittoriano de' bened. di Barbastro, preconizzato da Gregorio XVI a'28 febbraio 1831. S. Pittoriano de'can. reg. d'Hoesca, nel 1815. S. Giovanni de' bened. di Jaca, nel 1824.

Monasteri degli stati Sardi concistoriali. B. Vergine de' cisterc. di Ginevra, nel 1728. B. Vergine dei bened. di Torino, nel 1743. B. Vergine de' cisterc. di Casale, nel 1727. B. Vergine de' can. reg. di Ginevra, nel 1727. S. Ponzio dei bened. di Nizza, nel 1727. SS. Pietro ed Andrea de' cisterc. di Ripalta, arcidiocesi di Torino, nel 1743. SS. Salvatore, Aventore ed Ottavio de' bened. di Torino, nel 1727. S. Stefano de' bened. d'Ipporegien, nel 1727. S. Pietro de Sylva de' bened. di Vercelli, nel 1727. Beata Vergine de Talloire de' bened. di Ginevra, nel 1727. S. Gennaro de' bened. di Vercelli, nel 1727. S. Maria di Coramajo. de' bened. di Torino, nel 1741, come dicemmo nel vol. XX, p. 84 del Dizionario. SS. Pietro e Paolo de Novalesia de' cistere, di Torino, nel 1727. S. Giusto de Securia dei can. reg. di Torino, nel 1727. B. Vergine de Vezzolano de' bened. di Torino, nel 1727.

Monasteri del Belgio concistoriali. S. Amando de' bened di Tournay, nel 1754. S. Pietro de' bened.
di Gand, nel 1656. S. Salvatore
de' bened. di Malines, nel 1683.
SS. Pietro e Paolo de' bened. di
Namur, nel 1791. SS. Giacomo
ed Andrea de' bened. di Liegi, nel
1781. S. Lorenzo de' bened. di Liegi, nel 1790. Stabulen et Malmundarien unite de' bened. di Liegi e Colonia, nel 1787. S. Trudone de' bened. di Liegi, nel 1790.

Monasteri di Germania concistoriali. S. Lamberto de' bened. di Salisburgo, nel 1760. S. Haberto in Ardena de' bened. di Laodien, nel 1761. Beata Vergine de' bened. di Passavia, nel 1672. SS. Pietro e Paolo di Melck de' bened, di Passavia, nel 1763: Pio VI nel 1782 recandosi da Vienna a Monaco, il 22 aprile giunse a questo insigne monastero, e nel di seguente discese nella magnifica chiesa, ascoltandovi la messa celebrata dal cardinal Migazzi, indi passò a pernottare nella celebre abbazia di s. Floriano de' canonici lateranensi. S. Pietro de' bened, di Gand, nel 1791, di cui però godeva la nomina il re di Francia. S. Michele de' bened. di Colocen o Colocza, nel 1682. S. Salvatore di Fulda, de' bened. di Magonza, nel 1738, poi eretto in vescovato. SS. Vito e Stefano di Corwei in Westfalia, de' bened. di Paderbona, nel 1777. Vedi Corbeja. S. Massimino de' bened. di Treveri, nel 1763. Pio VII nel 1821 con bolla de' 26 luglio soppresse l'abbazia di Neuvenzell e di Oliva negli stati del re di Prussia. Il medesimo Papa il 1.º aprile 1818 aveva soppresso quella di Campidonia, cioè il monastero di Maria Vergine e de'ss. Gordiano ed Epimachio de' bened., e la prepositura di Bartolicaden de' ss. Gio. Battista e Pietro de' can. reg. nel regno di Baviera. Beata Vergine ad Lacum de' bened. di Treveri, nel 1606.

Monasteri della Svizzera concistoriali. S. Maurizio d'Agauno dei can. reg. di Sion, nel 1823. Beata Vergine di Einsidlen de' bened. di Costanza, nel 1825: quindi nel concistoro de' 27 luglio 1846 il regnante Pio IX preconizzò l'elezione che il capitolo e monaci del monastero aveano fatta dell'odierno abbate, nella diocesi ora di Coira. Beata Vergine di Maristella de' cistere. di Costanza nel 1818: la

successiva provvisione fatta nel concistoro tenuto da Gregorio XVI a' 17 dicembre 1840, la riportammo nel vol. XV, p. 224 del Dizionario. S. Gallo de' bened. di Costanza, nel 1803, unito poi al vescovato di Coira, indi eretto in sede vescovile. Beata Vergine de Salem, de' cisterc. di Costanza, nel 1802.

Monasteri delle due Sicilie, ed altri concistoriali. SS. Pietro e Paolo de' basiliani di Messina, nel 1680. Beata Vergine d'Altoforte de' cisterc. di Monreale, nel 1725. Nel concordato fatto tra Pio VII e il re Ferdinando I furono confermate le abbazie e monasteri nullius di Cava, di Monte Cassino e di Monte Vergine. In Polonia eravi il monastero Sulejovien de' cistere. di Gnesna, e provveduto nel 1654. L'ultima provvista del monastero della Beata Vergine de praecibus de' cisterc. nel patriarcato di Venezia, fu fatta nel 1787: Pio VII a' 30 settembre 1817 concesse all'imperatore d'Austria il diritto di nominare i monasteri e le abbazie degli stati veneti. Il medesimo Papa dichiarò il vescovo di Modena abbate del monastero nullius di Nonantola. Veggasi il p. Lubin, Abbatiarum Italiae. All'articolo Vescovaтo, ed in quelli degli stati e regni si parlerà di altri monasteri ed abbazie nullius dioecesis e concistoriali. V. Congregazione Conci-STORIALE, cui spetta quanto riguarda i monasteri concistoriali. Il p. Plettemberg, Notitia congreg. a p. 131 dichiara quali sono i monasteri concistoriali, ed a p. 147 come si conferiscano e commendano in concistoro segreto. Il cardinal De Luca, De monasteria concistorialia. Nelle annuali Notizie di Roma del passato secolo, nel novero delle sedi vescovili e de' vescovi, si pubblicavano ancora i principali monasteri e le abbazie *nullius* coi nomi degli abbati.

MONCADA Luigi Guglielmo, Cardinale. Luigi Guglielmo Moncada d'Aragona, siciliano, de'duchi di Montalto, essendo rimasto unico nella sua nobilissima famiglia, si congiunse in matrimonio colla figlia del duca d'Alcalà, quale mortagli senza prole, tolta la seconda, Caterina Moncada, passato in Ispagna venne successivamente destinato da Filippo IV ai governi della Sicilia, Sardegna e Valenza col titolo di vicerè, e col carico di maggiordomo della regina e di cavallerizzo di detto re, che lo destinò oratore straordinario all'imperatore Ferdinando II, e per più titoli gli diè luogo tra i grandi di Spagna. Rapitagli pure la seconda moglie dalla morte, dopo averlo fatto lieto di numerosa figliuolanza, mosso da istinto divoto, applicossi alla vita clericale, quindi alle istanze del re di Spagna, Alessandro VII a' 7 marzo 1664 lo pubblicò cardinale diacono benchè assente. In età di sessant'anni morì nel 1673 in Madrid, senza essere intervenuto ai due conclavi ch'ebbero luogo a suo

MONCANO (s.), abbate in Irlanda. Fiorì nel sesto secolo. Fu dapprima guerriero, ma rinunziò in seguito il mondo per abbracciare lo stato monastico. Menò una vita assai rigorosa, e fu pe' suoi fratelli un perfetto modello di tutte le virtù. Dicesi ch'egli facesse fabbricare trenta chiese e centoventi cellette, e che sia vissuto trent'anni presso una di queste chiese, detta dal suo nome Theach Mochua, che vuol dire in irlandese

chiesa di Mochua, giacche egli era chiamato anche con questo nome, come pure con quello di Cluanus o Chuanus. Morì in età di ottantanov'anni il t.º gennaio, nel qual giorno si onora la di lui memoria. MONDO (s.). V. Mundo (s.).

MONDONEDO (Mindonien). Città con residenza vescovile della Spagna in Galizia, undici leghe distante da Lugo, capoluogo della provincia del suo nome, e sede di un governatore militare. Trovasi al piede delle montagne della Sierra che portano il suo nome, ed all'ingresso della bella valle di Lorenzana presso il Valinadares. È separata dai suoi sobborghi dalle riviere Sinto, Ruzos e Picos che si riuniscono più abbasso onde formare la Masma; sopra queste vi sono due ponti. È cinta di vecchie mura, e dominata da un castello fortificato, ma poco importante. Alcune case son belle, la gran piazza è adorna d'una bellissima fontana. Tra le molte sue chiese è rimarchevole quella della Beata Vergine de los Remedios, per la sua bella architettura. Vi sono due ospedali ed altri stabilimenti, sì di beneficenza, che d'istruzione. Ha diverse fabbriche con più di seimilacinquecento abitanti. Il suo territorio è fertilissimo e d'un clima assai sano. Secondo qualche autore corrisponde all' Ocelum od Occelum di Tolomeo, e chiamasi Mindonia e Glandomirum.

La sede vescovile fu eretta nel V o VI secolo: alcuni pretendono che vi fosse trasferita quella di Bretagna (Vedi), altri dicono che in prima venne eretta in Ribadeo, Rivadium, borgo sulla sinistra dell'Eo con titolo di contea, con porto e collegiata. La sede divenne

suffraganea dell'arcivescovo di Compostella, e lo è tuttora. Il primo vescovo di Mondonedo fu Martino Dumiense, che sottoscrisse il primo concilio di Braga nel 411: suoi successori furono, Miloco nel 572, Metopio nel 633, Sona che fu al VII concilio di Toledo, Bela che sottoscrisse il III di Braga, Teodorindo I morto nell'870, Gonsalvo fiorito nell'888, Rudecindo dell'893, Teodorindo II morto nel gog, s. Rosendo, ec. Giovanni Loaysa vescovo d'Alghero, trattando in Roma gli affari di Carlo V, nel 1524 Clemente VII lo trasferì a Mondonedo. ma morì in curia pochi mesi dopo. Nelle annuali Notizie di Roma è riportata la seguente serie. 1728 Antonio Sarmiento benedettino di Tuy, traslato da Jaca. 1752 Carlo Antonio Rimol-y - Quiroga di Lugo. 1761 Giuseppe Francesco di Losada-y Quiroga della diocesi Orense. 1781 Francesco Quadrillero-y-Mora di Leon. 1797 Andrea de Aguiar e Canmano di Lugo. 1816 Bartolomeo Cienfuegos di Leygnarda. 1827 Francesco Lopez Borricon d'Ornillayso nella Castiglia vecchia, già canonico di Burgos, fatto da Leone XII nel concistoro de'25 giugno. La cattedrale, buono e moderno edifizio, è dedicata a Dio, sotto l'invocazione di s. Giacomo, con battisterio, esercitando la cura delle anime un prete appartenente al capitolo. Questo era prima regolare de'benedettini, e si compone di undici dignità, di cui la prima è il decano, di ventiquattro canonici, comprese le prebende del teologo e del penitenziere, di sei porzionari, di cappellani preti, e di altri chierici addetti all'ufficiatura. L'episcopio è adiacente alla cattedrale, oltre la quale in città non vi sono altre parrocchie. Avvi due conventi di religiosi, un monastero di monache, alcune confraternite ed il seminario. Ogni nuovo vescovo è tassato ne'libri della camera apostolica in fiorini 1509, corrispondenti a circa 20,000 ducati cui si fanno ascendere le rendite, senza pesi.

MONDOVI ( Montis Regalis ). Città con residenza vescovile del Piemonte negli stati del re di Sardegna, distante da Torino trentacinque miglia, e dieci da Cuneo, alla cui divisione appartiene, capoluogo della provincia del suo nome e di mandamento, sulla riva destra dell'Elero, affluente del Tanaro, sede d'un tribunale di prima istanza. La città propriamente detta è situata sopra ameno colle, ottantatre tese al di sopra de'suoi tre sobborghi, da cui è divisa da un rapido declivio poco praticabile per le vetture. La sua veduta è assai pittoresca ad una certa distanza, poichè dall'alto del colle fino alle falde si estendono i suoi edifizi. Cinta da deboli mura, e difesa da una cittadella eretta nel 1573 nella più alta vetta da Emmanuele Filiberto duca di Savoia, rinchiude molte chiese, e fra le altre la cattedrale, di cui si ammira l'altare maggiore e la sagrestia. La sua fondazione risale al secolo XI verso la fine, per Ottone o Tettone padre del celebre Bonifacio marchese del Vasco o Vasto e di Savona, nel luogo detto piazza maggiore. Altri dicono che l'antica collegiata di s. Donato, prima del secolo XIII fondata in Vico, sia stata ivi trasportata verso la metà del secolo XIV. Il reale collegio presiede a vari altri stabilimenti di pubblica istruzione e convitti, che si trovano tanto nel suo recinto, quanto ne' luoghi soggetti. Nei sobborghi trovansi diverse fabbriche, e le sue confetture sono assai apprezzate nel Piemonte. Gli abitanti, in cui si distinguono le donne per gentilezza, sono più di 22,000. I dintorni sono amenissimi, e ridondano di fiorentissime vigne, che danno ricco e prezioso prodotto. Fra i suoi uomini illustri nomineremo i cardinali Francesco Adriano Ceva e Giovanni Bona, ed il fisico Gio. Battista Beccaria, per non dirne altri.

Mondovi o Mondevi, Mons Vici, Mons Regalis, da un'italica lega de'popoli della Liguria, di Saluzzo, di Ceva, e de' circostanti luoghi, da un piccolo aggregato di abitazioni che ricuopriva la cima del colle sino dal mille, si aumentò forse coll'ampliazione del comune di Vico, luogo cospicuo di cui sin dal 902 n'era signore il vescovo d'Asti; e siccome il monte era nel suo territorio, perciò fu detto Monte di Vico o Montevico, donde venne poi la denominazione attuale, benchè portò anche l'antichissimo nome di Monte Regale: La chiesa principale di Vico era quella di s. Pietro, la cui pieve fu poi trasferita alla collegiata di s. Donato. Vico diventò il terzero maggiore di Mondovi, per cui i monregalesi promisero al vescovo di Asti di osservare le condizioni pattuite dagli abitanti di Vico: più tardi Mondovi si sottrasse dal dominio temporale del vescovo, dopo aver contratta concittadinanza cogli alessandrini. Divenuto comune con podestà, per la sua potenza il vescovo d'Asti si collegò col marchese di Ceva per fargli guerra; indi crebbe a tale, che potè nel 10 agosto 1232 inaugurarsene la fondazione come di cospicua terra, ed otto anni dopo i nascenti frati minori poterono edificarvi un maestoso tempio alla memoria del loro patriarca poco prima defunto. che venne poscia eretto in cattedrale. Si vedono ancora gli avanzi di quelle mura, che circondando il monte, dierono asilo agli emigrati ne'torbidi d'Italia, specialmente milanesi, dopo l'eccidio di Federico I, essendo, come si è detto, già possente al declinar del secolo XII. Vuolsi che nel 1238 Federico II abbia dichiarato il comune libero e indipendente. Tuttavolta si assoggettò prima ai conti di Savoia, e poi ai marchesi di Monferrato, laonde il vescovo d'Asti sottopose all'interdetto e scomunicò gli abitanti con Bressano che li signoreggiava. Nel 1257 i monregalesi ritornarono sotto il vescovo, e nel 1270 soggiacquero a Carlo d'Angiò. Il vescovo d'Asti nel 1282 tentò di ricuperare i suoi diritti, e Roberto re di Napoli glieli lasciò qual feudo, succedendo al re la nipote Giovanna I. Dopo di aver lungo tempo goduto quasi libero reggimento, questo cessò nel 1347 per le intestine divisioni. Indi passò sotto il dominio de'Visconti, i quali lasciarono godere al vescovo d'Asti le regalie minori; ma nel 1396, dopo breve dominio del marchese di Monferrato, un poco volontariamente, un poco per forza, si sottomise alla sovranità di Amedeo VIII duca di Savoia, che l'avea occupata, quietandosi il marchese cogli sposalizi celebrati tra le due case; allora Mondovi venne decorata del titolo di città. I francesi comandati da Bonaparte riportarono nei dintorni il 22 aprile 1796 una

segnalata vittoria sui piemontesi, ciò che obbligò la corte di Torino ad abbandonare poco tempo il Piemonte a' vincitori. Nel 1799 quarantamila contadini piemontesi quivi si radunarono, onde tagliare la ritirata al generale Soult che riconduceva gli avanzi dell'armata di Scherer battuto a Verona; ma essendo stati dispersi, la città fu costretta di capitolare, ed abbandonata al saccheggio per aver incoraggiato la ribellione, onde molto soffrì.

La sede vescovile l'eresse Urbano IV colla bolla Salvator noster, data in Perugia l'8 giugno 1388, non pare ad istanza di Teodoro marchese di Monferrato, trasferendo il dominio della città al nuovo vescovo di Mondovi, con titolo di conte. Il vescovato lo dichiarò suffraganeo dell'arcivescovo di Milano, di poi Leone X nel 1515 in vece lo sottomise alla metropoli di Torino, di cui lo è tuttora. La chiesa benchè smembrata d'Asti (la qual chiesa conservò per vari secoli il diritto di nominare il vescovo) ed i canonici d'ambedue le cattedrali godono della reciproca fratellanza, e sono presenti in coro nelle due cattedrali a vicenda. Il primo vescovo fu nominato nel 1388 in fr. Damiano Zavaglia di Genova, domenicano, celebre oratore, che compilò ottime leggi, v'introdusse i religiosi del suo ordine, sostenne varie liti col vescovo e capitolo d'Asti, che non potè terminare, e lasciando di sè buon nome, morì nel 1404. Gli successe Giovanni Solio genovese, che intervenne al concilio di Pisa, e morì nel 1413. Giovanni XXIII nel 1414 creò vescovo Francesco Fauzone nobile di Mondovi, monaco benedettino. Ri-

porteremo i successori più distinti. Nel 1420 Percevallo Belma nobile savoiardo, traslato a Belley nel 1438: sotto di lui Eugenio IV stabilì meglio la giurisdizione della diocesi. Gli successe Segando Aymerico francese, ch'era vescovo di Belley, che intervenne al concilio di Firenze; concorse a pacificare Lodovico duca di Savoia col duca di Milano, ed al suo tempo l'abbazia de'benedettini di s. Dalmazio o Dalmazzo vescovo, fu unita alla mensa da Nicolò V. Nel 1484 Antonio Campione savoiardo vedovo, che nobilitò la cattedrale con preziosi donativi, ed ebbe dal vescovo d'Arezzo parte della mano di s. Donato vescovo e martire, che ripose in detta chiesa; poscia nel 1400 fu trasferito a Ginevra. Indi Amedeo de'marchesi Romagnani savoiardo, pio e benigno, che ricevette nel 1497 dai piemontesi il giuramento di fedeltà al duca di Savoia. Carlo Rosario nobile d'Asti, fatto vescovo nel 1509, intervenne al concilio Lateranense V nel 1512, nel quale anno Giulio II lo fece governatore di Roma, secondo l'Ughelli; ma morì nello stesso anno con dolore del Papa: essendo stato governatore Lorenzo Fieschi arcivescovo di Monreale, che in latino dicesi Montis Regalis, ciò avrà dato motivo all'equivoco dell'Ughelli. Lorenzo nel 1512 successe a Rosario perchè traslato a Mondovi, anzi aggiunge l' Ughelli anche nel governatorato, chiaro per belle qualità, morto prolegato in Bologna, dopo aver consecrato la cattedrale che il predecessore Amedeo avea edificato dai fondamenti verso il 1500. Carlo Camera nobile savoiardo del 1523, illustre per dottrina e virtù, sotto di cui

Clemente VII uni la prepositura della Trinità al capitolo: rassegnò la sede nel 1548, e gli fu surrogato Bartolomeo Piperi di Saluzzo cubiculario pontificio, dotto e limosiniero, morto in Roma nel 1559, e sepolto nella chiesa del conservatorio di s. Caterina de'Funari che lasciò erede. Il 27 marzo 1560 divenne vescovo il cardinal fr. Michele Ghislieri domenicano di Bosco presso Alessandria, onde si sottoscriveva cardinal alessandrino. Trattenuto a Roma per affari più gravi da Pio IV, spedi in vece per suffraganeo a reggere la chiesa qual vicario generale, il vescovo Verrense Girolamo Ferragata, Questo infaticabile prelato in difesa dell'immunità minacciò di scomunicare il sindaco della città, e la scagliò contro la comunità del borgo di s. Dalmazzo perchè turbava la mensa vescovile. Il cardinale si portò in Mondovi a' 7 agosto 1561, reggendo le briglie del cavallo due della famiglia Biglioni, secondo il privilegio concesso da Urbano VI, con restargli il cavallo e il manto usato dal vescovo. Indi il cardinale si portò in Torino a visitare il duca di Savoia, e vuolsi che visitasse ancora tutta la propria diocesi, ma non ve ne sono prove, solo della chiesa di Cuneo, allora uno de'37 luoghi formanti la diocesi di Mondovi, di quella di Roccaforte, e forse alcun'altra. Ai 15 ottobre il cardinale ripartì per Roma, donando al capitolo il pontisicale, il faldistorio, il messale ed il rituale antichissimo che con venerazione conserva. Benchè lontano, il cardinale con molto zelo si occapò di sua chiesa. Nel 1564 voleva rinunziarla a Filippo Spinola, ma il duca bramando in vece che

lo succedesse il suo confessore p. Giustiniani, il cardinale continuò a reggere la chiesa sino alla sua assunzione al pontificato, che col nome di Pio V ebbe luogo a' 7 gennaio 1566. Durante il suo vescovato fu sollecito inviarvi de' predicatori, rivendicò il patrimonio della mensa, e fatto Papa convalidò con bolle l'università degli studi, che nel 1560 il duca Emmanuele Filiberto avea eretto in Mondovi per la teologia, giurisprudenza, medicina, filosofia ed arti, in tempo che Torino era occupata da' francesi; università che in progresso si estinse anco perchè contrariata da quella di Torino. Il Pontefice beneficò con dignità ecclesiastiche, e fece suoi famigliari diversi monregalesi, e quando Clemente VIII annoverò tra' beati Pio V, la città lo elesse a patrono; ed allorchè fu canonizzato, oltre le feste che fece, i canonici ottennero molte sue reliquie.

S. Pio V dichiarò suo successore in Mondovi, Vincenzo Lauri o Laureo (Vedi), al quale articolo dicemmo quanto fece per la diocesi, fondando il seminario nel 1573; creato cardinale da Gregorio XIII si chiamò il cardinal di Mondovi. e nel 1587 per sua rinunzia fu fatto vescovo Felice Bartolano conte di Tolegno di Biella, che morì in Savona di veleno. Nel 1502 gli fu surrogato Gio. Antonio Castruccio nobile di Mondovi eruditissimo, amatore della religione, padre de' poveri. Trasferì in città le monache cisterciensi, edificò la sagrestia pei canonici, e fece la cappella dell'episcopio. Nel 1504 essendo cominciato il culto alla Beata Vergine di Vico, si posero le fondamenta del magnifico tempio, uno de' più belli del Piemonte, per generosità del du-

ca Carlo Emmanuele I, che vi fondò un'abbazia di cisterciensi, di cui scrisse la storia il p. Malabayla, Fece stampare i decreti sinodali, ed a tutti caro morì nel 1602. Nel seguente anno gli successe Carlo Argenterio de' marchesi di Brezè, abbate di s. Benigno di Fruttuaria, che prudentemente governò la chiesa: eresse in cattedrale dai fondamenti la chiesa di s. Maria, e l'ornò; riparò l'abbazia di s. Dalmazio, compose le discordie de cittadini, introdusse i carmelitani scalzi, pose i religiosi alla cura dell'ospedale, fu benefico di doni colla cattedrale, pieno di meriti fu pianto nel 1631. Carlo Antonio Riva di Torino, governatore di varie città dello stato ecclesiastico, ornò la sala principale dell'episcopio, e in cattedrale edificò il sepolero per sè e successori. Nel 1642 Maurizio Solaro de' marchesi di Dogliani conti di Moretta torinese, già arcidiacono di Vercelli. Nel 1656 Michele Begino o Begiamo, che meritò d'esser trasferito a Torino nel 1662, mentre a questa dalla sede di Nizza traslato Giacinto Solaro, Nel 1667 Domenico Trucchi nobile torinese, che rinunziò nel 1697, onde gli successe Giambattista Isnardi nobile torinese de' marchesi di Caraglio. Con questi nell' Italia sacra dell'Ughelli e continuatori; t. IV. p. 4084, si termina la serie de' vescovi, la quale proseguiremo colle annuali Notizie di Roma, 1741 Carlo Felice S. Martino di Castelnuovo diocesi d'Ivrea, eletto dopo una vacanza di nove anni, ampliò e riedificò nel 1742 il seminario. 1754 Michele Casati teatino milanese. 1783 Giuseppe Antonio Maria Corte di Dogliani de'conti di Bonvicino, traslato da Aqui. A questo vescovo il canonico di Mondovi Gioacchino Grassi dedico: Memorie istoriche della chiesa vescovile di Monteregale in Piemonte, Torino 1789, delle quali fu pubblicato onorevole articolo a p. 37 dell'Effemeridi lett. di Roma del 1790. Nel 1805 Gio. Battista Pio Vitale nobile di Mondovi, traslato d'Alba nel concistoro tenuto a Parigi da Pio VII il 1.º febbraio. 1824 Francesco Gaetano Buglioni o Bullioni di Saluzzo de' conti di Monale. Per sua morte Gregorio XVI nel concistoro de' 23 maggio 1842 preconizzò l'odierno vescovo monsignor fr. Giovanni Tommaso Ghilardi domenicano, torinese di Cassalgrasso.

La cattedrale è dedicata a Dio. sotto l'invocazione di s. Donato vescovo e martire. Il capitolo si compone di quattro dignità, prima delle quali è l'arcidiacono, dell'arciprete, del prevosto e del cantore; di quattordici canonici, comprese le prebende del teologo e del penitenziere, di otto beneficiati, di quattro cappellani, e di altri preti e chierici addetti al divino servigio. Nella cattedrale vi è il battisterio, e la cura d'anime si funge dall'arciprete per due sacerdoti da lui eletti con approvazione del vescovo, il cui magnifico ed elegante palazzo sorge incontro detta chiesa. Nella città sonovi altre cinque chiese parrocchiali, comprese quelle del suburbio, con fonte battesimale; tre conventi di religiosi compresi quelli della missione, ed i filippini, un monastero di monache cassinesi, cinque confraternite, due ospedali, il monte di pietà, ed un cospicuo seminario. La diocesi è ampla, e contiene centoventi parrocchie. Ad ogni nuovo vescovo le tasse, secondo i registri della camera apostolica, ascendono a trecento fiorini, mentre la mensa è di circa quattromila scudi.

MONEGONDA (s.). Nata a Chartres, fu da' suoi genitori maritata onorevolmente, ed ebbe due figlie. Venutele queste a mancare, risolvette di ritirarsi dal mondo, e col consentimento del marito si fabbricò a Chartres una celletta, in cui si rinchiuse per servir Dio nell'esercizio continuo della preghiera, e nella pratica di tutte le austerità della penitenza. Ella non avea altri mobili che una stuoia, su cui prendea la notte qualche orat di riposo, nè usava altro nutrimento fuorchè un po' di pane bigio ed acqua. Ritiratasi in appresso a Tours, continuò lo stesso tenore di vita, in una celletta che si fece fabbricare presso la chiesa di s. Martino. Quivi essendosi a lei aggiunte parecchie pie femmine, formossi a poco a poco intorno alla sua celletta un monastero di religiose. Dopo essere stata per molti anni modello perfetto di virtà e santità, morì nel 570: ed è menzionata nel martirologio romano a' 2 di luglio.

MONEMBASIA. V. NAPOLI DI MALVASIA.

MONETA, Moneta, Pecunia, Aes, Nummus, Numisma. Metallo coniato per uso di spendere e contrattare le cose agevolmente. Prese tal nome dal cognome di Giunone Moneta nel cui tempio in Roma si batteva. Il Buonarroti ne' suoi Medaglioni antichi p. 311, tra le erudizioni che riporta sulle moneta fu dato ai Denari (Vedi), perchè l'officine e la zecca erano in Campidoglio, dentro o vicino al tempio di Giunone Moneta, così detta perchè avendo fatto i romani, man-

cando loro il denaro per la guerra contro Pirro, un voto a quella dea, ebbero risposta, che se assistiti dalla giustizia avessero seriamente applicato alle armi, non sarebbe mai mancato loro denaro: onde ottenuto l'intento del voto, cominciarono a venerare Giunone Moneta, come sarebbe a dire consigliatrice, e decretarono che i denari si battessero nel tempio di lei. Livio, seguito da Ovidio, scrive essere stato fabbricato il tempio di Giunone Moneta, per voto fatto da Camillo dittatore nella guerra contro gli aurunci, dandone il senato l'incumbenza a due deputati, e destinatone il luogo dov'era già stata la casa di Manlio, della quale parlando Livio, dice: Nunc aedes, et officina monetae est. Ma Cicerone dichiara, che avanti la presa di Roma fatta dai galli vi era ancora il tempio di Giunone Moneta, detta così per una voce uscita dal suo tempio di Campidoglio in occasione di un terremoto. Certo però si è, che battendo i romani la moneta nel tempio di Giunone, sul principio non riconobbero altro nume sopra le monete, che quella dea col cognome di Moneta. Dipoi introdussero una deità distinta, chiamandola quando Equità e quando Moneta. Siffatto nome divenne tutto suo proprio col tempo, che molti si credono che questa voce di natura sua importi quello che con altra dicevano pecunia, aucorchè non abbiano a fare insieme cosa del mondo. Il ch. monsignor Marini nella eruditissima Dissertazione sulla diplomatica pontificia p. 33, riferisce, che forma si appellò la figura o tipo che imprimevasi sulle monete, vedendosi in più leggi, che formar le monete valea effigiarle. La denominazio-

ne di pecunia alla moneta non le derivò propriamente dall'effigie del bue, della pecora o del porco su di essa formata o impressa; altrimenti dalla specie di quegli animali, e non dal genere sarebbesi desunta; cosicchè la moneta, se anche quell'effigie non avesse offerte. tuttavia sarebbesi appellata pecunia, perchè rappresentava il valore dell'antica moneta, che consisteva in bestiame; e perchè al dir d'Ulpiano lib. 178: pecunine nomine non modo nummi, sed omnes res tam solidae, quam mobiles, et tam corpora, quam jura continentur. Le ricchezze degli antichi romani consistendo ne' primissimi tempi nel solo bestiame, che pecus dissero dal pascere, serviansi di esso, come di misura nel commercio, commutandolo e spendendolo qual moneta effettiva. Ma quando il bestiame cessò di essere monetato, cioè quando fu esso permutato col rame e coll'argento coniati, questi metalli, sebbene ritenessero in generale la denominazione del valore dell'antica moneta, tuttavia la nuova un nuovo nome dalle sue diverse specie adottò; cosicchè quella su cui era effigiato il bue, valutato cento assi, centussis fu detta; l'altra che offriva l'effigie della pecora, apprezzata dieci assi, decussis fu appellata. Peculatus, secondo i giureconsulti Paolo e Festo, si disse un piccolo furto; e il peculium de' servi, e la pecunia de' nobili, al dir di Paolo, si denominarono a pecore.

Altri vogliono che la parola pecunia derivi da pecudis corio, perchè le prime monete erano di cuoio. Su questo punto il ch. dott. Gennarelli nella sua dotta dissertazione, La moneta primitiva e i monumenti dell'Italia antica, a p. 10, riferisce che la moneta italiana e la moneta romana pubblicata dagli autori dell' Aes grave del museo Kircheriano, ovvero le monete primitive de'popoli dell' Italia media, non è la primitiva. Il metallo informe ne tenne prima le veci, e di questo ne possiamo essere sicurissimi, se non altro per la espressione di aes rude, e di aes signatum che ci rimase nella lingua del Lazio; espressione con cui la critica storica s'accorda a meraviglia. Avvi altresì chi vorrebbe assegnare il vanto di tale invenzione a Saturno re d'Italia, e pare che tale sentenza abbia origine dalla tradizione stessa che ne vorrebbe autore Giano. Da Erodoto può argomentarsi che questa invenzione fosse degli etruschi in Italia, perchè egli racconta che i lidii trovarono primi la moneta d'argento e d'oro, e che tennero in loro forza tutta l'Etruria, dove passò metà della nazione. Pare che l'aes rude si componesse di lastre senza tipo, virgae; sapendosi però di certo che il bronzo fu in progresso segnato d'un'impronta, forse fu eguale la forma del metallum infectum, la quale subì diverse mutazioni. L'aes rude però, nell'autorità de' privati, dovea dar luogo ad inconvenienti gravissimi, sulla giustezza e bontà del metallo; si originò da qui la moneta segnata, la quale, meglio ancor che la informe, prese il luogo delle greggie, cioè dell'antica pecunia. Quindi i ricchi dicevansi locupletes e pecuniosi, per esprimere la grandezza delle terre e la moltitudine delle greggie; con le quali ultime s'infliggeva dagli antichi la pena delle multe; ed essendo certissimo che il commercio primitivo fu con le greggi, vi è la massima ragione per persuadersi, che il valore fosse nella prima origine della moneta indicato dall'impronta di esse. Da qui la moneta ritenne il nome di pecunia, e s'improntò altresì d'animali di ogni maniera, de' quali indistintamente componevasi il gregge. Avverte ancor egli, che la moneta non fu detta pecunia dalla impronta degli animali segnativi, sibbene dall'essere succeduta al pecus. In ciò Plinio è contraddetto da tutta l'antichità, e da esso medesimo, ove scrisse pecunia ipsa a pecore appellabatur; quindi perchè la sua contraddizione sia minore, o quasi nulla, è da interpretare quel et per etiam. Pare che l'origine di simili tipi non solo debba ripetersi dagli armenti, perchè ad essi appunto sostituivasi la moneta; ma eziandio per una tal quale dignità in che erano dagli antichi tenuti. Il medesimo Gennarelli, p. 20, dicendo che l'aes grave s'intende la moneta a pieno peso di libbra, o le sue parti corrispondenti, produce le spiegazioni che ne diè Boechk, il quale scrisse che l'aes grave in tutte le epoche è l'uno e il medesimo, vale a dire il metallo a pieno peso di libbra; di moneta coniata adunque quella di cui il valore nominale corrisponde alla libbra di peso di Plinio. Sull'aes rude o grave ne parleremo dicendo delle prime monete de' romani ed italiani. Quanto a Nummus e Numisma, cui fu pur chiamata la moneta, il Sarnelli Lett. eccl. t. X, lett. XIX, n. 4 e 5, rileva, che da Numa re de'romani che nelle sue monete pose con l'immagine l'iscrizione del proprio nome, venne detta Nummus; laonde sebbene Numisma dicesi la Medaglia (Vedi), l'evangelista chiamò Numisma la

moneta corrente a numus, ed Orazio chiamò Numisma una moneta del re Filippo di Macedonia. Il vocabolo di Numismatica. scienza delle medaglie, deriva dal nome tanto greco quanto latino di moneta e di medaglia; scienza o arte che principalmente ha per oggetto lo studio delle monete, massime degli antichi greci e romani. V. l'Eckhel, Lezioni elementari di numismatica tradotte dal Ceroni, Roma 1808. Tanto basti quanto ni vocaboli di moneta, pecunia, aes, nummus, numisma, co' quali si chiama la moneta.

Le monete sono i più certi monumenti della storia, poichè per esse conosciamo quali principi regnassero in uno stato anche in tempi remotissimi; quali fatti importanti racchiudino alcune imprese espresse ne' rovesci : se fiorente o in decadimento fosse il pregio delle belle arti, dedotto dall'eleganza o rozzezza del tipo; se ricche o scadute le finanze d'un principato, in considerarsi la qualità più o meno pura del metallo, ed alla ridondanza o scarsezza delle monete stesse: e in fine se risulti l'universale corrispondenza fra il loro intrinseco ed estrinseco valore: laonde i raccoglitori che ci tramandarono simili tipi monetari, si resero assai benemeriti delle arti e delle scienze, come della storia. La moneta è considerata da Locke, Galiani, Forbucy e Genovesi la rappresentante e la misuratrice di tutti i valori, e in un la merce universale: ma allorquando non può liberamente passare da un luogo all'altro, per non essere l'intrinseco-valore proporzionato all'estrinseco, l'oggetto diviene di certa irreparabile rovina, poiché contribuisce all'economica paralisia dello stato. Il prelato Nicolai nelle dotte Memorie sulle campagne e annona di Roma par. 3, p. 4, chiamando la moneta necessaria per la società civile, dichiarate quali sono le cose necessarie per la sussistenza, e quali per vivere agiatamente, osserva che non essendovi società o individuo che avesse tutte queste cose sebbene necessarie, convenne acquistar le mancanti col cambio delle altre cose superflue; ma riuscendo molto disagevole la permutazione, s'introdusse la compra e vendita, colla merce universale chiamata moneta, onde si rese necessaria la materia, che dicesi pasta, di metalli i più preziosi d'oro e argento, ed anche di rame in piccola quantità per comodo delle minute compre de' generi. Il Davila è d'avviso che al tempo della guerra di Troia si usasse ancora il primo o più antico modo del barattare cosa con cosa; e non pare, dic'egli, che l'oro in allora si monetasse: uno dava una cosa e ne riceveva un'altra, per esempio del vino in cambio di buoi, di cuoio, di ferro, ec. In seguito s' impiegarono pel commercio i metalli preziosi, e furono perciò contrassegnati con bollo o marca, che ne determinasse il peso e la lega, per poterne così fissare il valore, e risparmiare ai commercianti la pena di pesare, di esaminare e di far saggiare il metallo. Scrisse il citato Galiani, non mancare nazioni, che non di metalli, ma si servono o di frutta, come di mandorle amare in Cambaia, di caccao, di maiz in qualche luogo di America, o di sale come nell'Abissinia, o di chiocciole marine : in tutta l'America prima del suo scuoprimento, quantunque niun uso di moneta vi fosse, erano l'oro

e l'argento sopra ogni altro stimati, e come cosa sacra e divina venerati; nè in altro che nel culto delle loro divinità, e nell'ornato del principe e de'signori adoperavansi. La scoperta dell'America, fra gli altri beni che procacciò all'antico continente, diede ancor quello, se pure tale realmente si può chiamare, della gran quantità d'oro e d'argento che produssero le inesauste sue miniere (si calcola a circa ventimila milioni di scudi il valore dell'oro ed argento raccolto da esse): dal che, secondo la comune opinione, le monete dovettero abbassare di valore, e meno estimarsi di quelle antiche che precedettero la scoperta del nuovo mondo, per la ragione che questi metalli assai in allora scarseggiavano. Tuttavolta la causa principale del maggior valore della moneta non pare che si debba ricercare nella poca quantità dell'oro e dell'argento in circolazione, ma bensì nel maggior numero di popolazione a cui la moneta dovette servire. Fu quasi infinito il numero de' popoli che coniarono moneta, e nella sola Roma, e quasi in un istesso periodo di tempo duecentocinquanta famiglie fecero uso del diritto di monetazione: ed incalcolabili sono le monete dei re, imperatori, rettori di popoli e città. Altra cagione poi che contribuì all'innalzamento del valore della moneta, fu quella de' bisogni maggiori delle popolazioni, e ciò in proporzione de' bisogni rispettivi e del lusso sempre fatalmente crescente. Opinano alcuni che alla fine la gran quantità d'oro e d'argento dovrà produrre una disistima, e conseguentemente il disprezzo per la monetazione; cioè se l'uomo ritornerà a sentimenti più naturali, disprezzando tanti bisogni che ora lo tengono oppresso, e facendo uso del puro indispensabile, allora sicuramente l'oro e l'argento perderanno l'ascendente sugli umani affetti, e non padroneggiando più la nostra volontà, essi ritorneranno al loro primo ufficio di ornare esclusivamente i templi della divinità. Tra quelli che non conobbero monete, nomineremo i virtuosi cardinal Agostino Valerio, e Benedetto XIII. Trattano del valore della vecchia moneta il p. Giovanni Mariana, De ponderibus et mensuris, in fine del suo trattato De rege; Antonio Sola in fine del commentario sui decreti de' duchi di Savoia; Antonio Gobio, De monetis; il p. Beverini, De ponderibus; Guglielmo Budeo, Della moneta e valuta loro, traduzione di Gualandi; e l'opera stampata a Venezia dal Baseggio nel 1752, intitolata: Nuovo trattato del modo di regolare la moneta.

Il Vettori nel suo Fiorino d'oro illustrato, più cose tratta riguardanti la moneta, e di alcune coniate per cagione di necessità e strettezza, come delle ideali e immaginarie, venendo talora dai principi per iscarsezza di moneta attribuito il valore delle monete effettive ad altra materia in quella vece, e sotto Novara assediati i francesi dai veneti e Sforzeschi, sostituirono le monete di rame a quelle d'argento. Federico II imperatore nel 1231 fece dichiarare con pubblico editto, che una certa moneta di cuoio, la quale volle fosse coniata nella Romagna colla sua impronta, si dovesse spendere al valore del nummo augustale, da doversi poi ricambiare con altra moneta dalta camera imperiale, ed

avea allora l'augustale una quarta d'oncia di peso. Alessandro d'Alessandro ragiona delle monete di cuoio, e Giacomo Bornito tratta assai diffusamente questa materia, De nummis in republica percutiendis et conservandis, lib. I, cap. XIV. Dichiara inoltre il Vettori, che la moneta non dee da' principi essere coniata a somiglianza di quella di altri potentati; non deve essere distrutta da' principi la moneta coniata da' suoi antecessori, se buona, e tale che da per tutto possa essere ricevuta senza opposizione; che la loro mutazione sconcerta il commercio, come dimostrò il Fabro, De variis nummariorum debitorum solutionibus: che abbassato il prezzo di quelle d'argento, fanno crescere di stima quelle d'oro, e perchè alle volte accresciuta di prezzo; l'alterazione delle monete cagiona danno e sconcerto gravissimo, essendo comunemente le monete di forma rotonda. Il Buonarroti citato, dice che la moneta degl'imperatori romani fu chiamata sacra, come le altre cose loro appartenenti; dichiarando che la loro bontà fa felici i popoli e le provincie, quando col prezzo intrinseco corrisponde al valore assegnatole. Le monete imperiali furono di due maniere, cioè usuali, e maggiori che dagl'imperatori si donavano e si mandavano alle persone il primo di gennaio, del quale antichissimo costume è rimasto tra i cristiani qualche vestigio, dandosi in tal giorno, o in quello di Natale, agli inferiori la Mancia (Vedi). Il ch. avv. concistoriale Armellini, De mensis quarum literae ob fidem publicam pecuniae numeratae vice funguntur, eruditamente parla della sostituzione della car-

ta alle monete d'oro e d'argento, facendo rimarcare i vantaggi recati dall'introduzione delle carte bancarie. Allorchè il metallo cominciò ad essere-introdotto nel traffico, il peso solo ed il grado di purezza ne determinavano il valore: ma la necessità di pesare all'occasione di ciascun contratto che conchiudevasi. la quantità d'oro e d'argento, o d'altri metalli, che davansi in paga, portava seco e produceva molti inconvenienti, ai quali sarebbe stato facile il porre riparo. Bastava, dice il Goguet, che ciascun popolo avesse fatto imprimere sopra ciascun pezzo di metallo una marca o un seguo, un' impronta in somma, che ne indicasse e ne accertasse la finezza ed il peso. D'uopo era altresì di convenire nello stabilimento di certi termini per esprimere quelle differenti porzioni di metallo destinate a servire di segni rappresentativi alle, derrate o alle mercanzie. Questa è stata, dice il Goguet, l'origine della moneta; ma riesce assai difficile, se pure non impossibile, il determinare l'epoca precisa in cui cominciò la monetazione o arte di fabbricare la moneta. V. ZECCA.

Devesi distinguere nelle monete il valore intrinseco o legale, dal valore usuale e locale, dividendosi la moneta in reale od effettiva, ed in ideale o di conto, inventata per la facilità del commercio; tali erano anticamente la mina ed il talento, tale nel medio evo la lira imperiale in Italia, e tale più tardi la lira tornese in Francia; così oggidì sono moneta di conto i fiorini in Germania, le lire sterline in Inghilterra, gli scudi d'oro, i fiorini e i ducati delle tasse nella curia romana, di che parlammo a Dena-

ni, con altre notizie su parecchie monete antiche, mentre molte erudizioni sulle monete sono sparse ne' relativi articoli, limitandoci in questo a poche nozioni generali per la vastità dell'argomento. Ben a ragione il Marsuzi, Dello scudo d'oro, dichiarò essere il sistema monetario così involuto ed inestricabile, che al suo confronto è il famoso nodo gordiano un nulla, poichè chiarissime penne non giunsero ancora colla luce degli aurei scritti a dissiparne le tenebre: i Carli, i Muratori, gli Argelati, i Zannetti, i Borghini, gli Orsini, i Vettori, i Bonanni e tanti altri uomini celebri nella numismatica, sebbene illustrarono immensamente l'ampio argomento, molto vi resta. Essendo la moneta un pezzo di metallo coniato colle armi di un principe o d'uno stato, che gli dà corso ed autorità per servire di prezzo comune alle cose di valore ineguale, vi sono quattro sorta di delitti di moneta falsa: 1.º quando si batte moneta senza permesso sovrano, benchè la moneta sia di buona lega e di giusto peso; 2.º quando la materia e il peso sono falsi; 3.º quando si falsifica l'effigie del principe, lo stemma dello stato o l'iscrizione; 4.º quando coloro i quali battono la moneta per ordine del principe o dello stato, la fanno di titolo o di peso inferiore al prescritto. Gl'imperatori romani considerarono i monetari falsi come rei di lesa maestà; il concilio geperale di Laterano. I, celebrato nel 1122 da Calisto II, fulminò la maledizione e la scomunica contro i monetari, e chi avesse speso scientemente monete false; e il Papa Giovanni XXII dichiarò che i chierici che alterano la moneta diven-

tano inabili a possedere benefizi, dovendosi privare di quelli di cui fossero provveduti: di alcune provvidenze de' Papi sui monetari falsi o tosatori di monete, ne parlo a Monete Pontificie; altre di diversi principi le riportai nel vol. XIX, p. 234 del Dizionario, dicendo ancora della moneta erosa, di argento mischiato col rame, di che facemmo pur menzione a p. 224; ed in Francia si chiamò moneta de' biglioni quella fabbricata di schietto rame, o di argento mischiato di rame.

Dice il Vettori, ch' essendo l'impressione della moneta il segno della verità della materia, in alcune monete venne scritto il nome di Dio o d'alcun santo o il segno della croce, per render testimonianza della verità della moneta, tanto circa alla materia, quanto ancora circa il peso: per questo istesso motivo nelle medaglie antiche si trovano scolpite l'effigie de' Cesari, perchè ne venerassero e rispettassero le immagini i popoli più lontani, ed acciò niuno alterasse arditamente la loro forma. Avendo nel 224 Filippo assassinato l'imperatore Gordiano per occuparne il luogo, i romani non vollero ricevere le monete colla sua effigie. L'immagine de' santi nelle monete è segno della loro protezione delle città e regni cui esse appartengono. Osserva Procopio, che nè i persiani, nè altri principi, osavano battere monete d'oro, se non che coll'immagine dell'imperatore, non così i franchi che battevano monete d'oro senza tal ritratto. Dice il Vettori che la moneta chiamata testone fu così detta dalla testa di alcuni Pontefici e principi che vi si trova scolpita. Le immagini che si fanno imprimere nelle monete servono eziandio

a far scorgere la sostanza della moneta niente avere di falso, e senza bisogno di bilancia, il giusto peso e la realtà delle medesime dimostrano nello stesso tempo, e ciò equivale a un diploma segnato col pubblico suggello, su di che parla Carlo Molineo, De mutatione monetae. Il Sarnelli citato spiega perchè nelle monete e medaglie si esprime per lo più il solo volto. Egli dice ciò farsi perchè la faccia è la più bella e nobile parte del corpo, e che si può dire tutto l'uomo essere il capo: totus homo in vultu est. Il Guasco, Riti funebri di Roma pagana, p. 21, mostra la sua sorpresa come gli antichi romani si avvisarono che le monete avessero efficacia anche nel regno de' morti, poichè ponevano in bocca al cadavere un triente, ch'era la terza parte d'un asse, affinchè giunto alla riva del fiume Acheronte o palude di Stige, pagando puntualmente l'avaro Caronte, questi subito lo tragittasse colla sua barca ai sognati campi elisi; ed i greci ponevano in bocca al morto due oboli, ed i capitani ateniesi ond'essere distinti dal favoloso Caronte, accrebbero lo stipendio sino al triobolo, dal qual pedaggio i soli ermionesi erano esenti, perchè il viaggio dal loro paese all'Erebo era brevissimo: il nocchiero senza moneta non concedeva l'imbarco, per cui veniva il morto escluso, restando la sua anima errante e dispersa, il che accadeva agli estremamente poveri. Nel 1817 nelle tombe di Calisto suburbane a Roma si trovò un teschio quasi gigantesco con in bocca una moneta d'argento appartenente a Tito, e vi era scritto Judaea Capta. Il Marangoni, Delle cose gentilesche e profane trasportate ad uso delle

chiese, p. 381, parlando delle medaglie o monete de' gentili, che talvolta ritrovansi poste dagli antichi fedeli o dentro o fuori a' sepoleri de' sacri cimiteri, dice che quantunque i cristiani sapessero la sciocca superstizione de' gentili, tuttavia non abborrirono di collocare ne'loro sepolcri qualche medaglia o moneta coll'impronta degl'imperatori gentili, ma con maniera e con fini diversi da que' de' pagani, cioè affisse nella calcina che ferma le tavole di marmo, o di terra cotta che li chiudono, ma non mai in bocca o vicino alla testa de' cadaveri; quindi credere che si ponessero affinchè rimanesse la memoria del tempo e dell'imperatore sotto cui soffrirono il martirio, e ritenere col Buonarroti, che queste medaglie o monete denotino il tempo della morte di colui ch' è seppellito nel loculo de' cimiteri o catacombe, cui sono affisse, o dentro al quale ritrovaronsi colle ossa; avvertendo che talvolta, ma raramente, se ne trovarono di diversi imperatori, per mero ornamento del sepolcro dove furono affisse; e Celestino III collocò monete d'argento nel sarcofago de' corpi di s. Eustachio e compagni nella sua chiesa. Dicendo a MEDAGLIE PONTIFICIE di quelle che si pongono coi cadaveri de' Papi, notammo che per mancanza di esse, con quello di Pio VI furonvi collocate alcune sue monete. In vari luoghi poi parlammo delle monete collocate ne' fondamenti degli edifizi al pari delle medaglie, come si disse a detto articolo, e delle principali sue raccolte. Nell'aprile 1847 in Egitto ebbe luogo una gran lesta nazionale, cioè la solenne collocazione della prima pietra delle chiuse del Nilo, fatta dal vicerè

Moliammed-Aly con cerimonia mai avuta luogo in Turchia, nuovo progresso che l'oriente attinge agli usi ed all'incivilimento europeo. Il vicerè, mentre gli sceh ministri del maomettismo compievano le loro preghiere, fece porre in una cassetta di piombo ogni sorta di monete d'oro, d'argento e di bronzo coniate sotto il suo governo all'occasione di questa festa, ed un processo verbale, saldata a piombo e deposta nella buca preparata in un blocco di pietra di fondazione della chiusa. Îndi il vicerè prese un poco di cemento con una cazzuola d'oro, e lo gettò sopra la pietra, e con martello d'argento percosse varie volte il sasso.

Fu grave questione fra gli antichi, nè fia i moderni è ancor definita, se in Grecia ai tempi della guerra troiana fosse introdotto l'uso della moneta, e se Omero la ricordi veramente ne'suoi canti divini, e incertissima quindi l'età di sua moneta ne'ricordi degli scrittori. La nozione della moneta si trova eziandio presso gli antichissimi popoli, de'quali ci giunse memoria: le sacre carte ci ricordano fino dai tempi di Abramo e di Abimelecco i così detti sicli, e non poche volte qua e là in quei libri si parla di moneta d'oro, d'argento e di bronzo. Queste circolavano pure nell'antico Egitto a'tempi di Giuseppe, che fu venduto per venti o trenta monete d'argento o d'oro. L'uso della moneta fra gli assiri, che alcuni dicono i primi a battere moneta, i caldei o babilonesi, è provato d'autorità precise: Ephron domandò ad Abramo pel prezzo del campo ove volea stabilirvi il sepolero di Sara, 400 sicli d'argento, ed Abramo ne pagò la somma, Quindi abbiamo il

talento egiziano e babilonico, ch' era alle volte peso e somma numeraria, componendosi di dodicimila dramme; e fuvvi il talento attico, il macedonico ed altri: ed in Egitto anche il tolomeo d'oro. Varie nazioni ebbero la dramma, il siclo d'oro chiamato adarcon e drachma, l'asse moneta di conto dei primi tempi di Roma, l'assarion e l'aureus pure romani, il cristofaro de'lidii, il darico de' persiani, diverse specie di dramma, il filippo d' oro moneta macedone, la lira o mina egizia, la mina attica d'argento, la mina d'oro dei romani, l'obolo, l'oncia, il pondo sinonimo di libbra, il quinario, il sesterzio de'romani, la siliqua siciliana, il soldo d'oro, la statere ed altre antichissime monete descritte dai numismatici. Secondo Erodoto i primi a battere moneta furono i lidii, altri riferiscono l'origine della moneta al secolo in cui Saturno e Giano regnavano in Italia ai tempi eroici o favolosi. Sembra che le prime monete dai greci versate nel commercio non fossero che di rame semplicemente, e non portassero alcuna impronta; ed a Fedone o Fidone tiranno d'Argo si attribuisce l'invenzione de'pesi e misure, e delle monete battute nella Grecia, 142 anni circa avanti la fondazione di Roma. Siccome non vi aveva alcuna ragione o motivo per cui dovessero quelle monete improntarsi dai due lati, così può presumersi che nell'origine non si adoperasse nel battere le monete se non che un solo tipo, o un solo impronto, a fine di prevenire la frode e di dare ai pezzi monetati un carattere legale. Essendosi poi persezionata l'arte della moneta, si ornò anche il rovescio della moneta di una testa o di qualche altro simbolo. I greci ponevano sulle loro monete d'ordinario dei geroglifici o de'segni enigmatici, che particolari erano a ciascuno stato, o a ciascuna provincia. Quelli di Delfo rappresentavano sulle loro monete un delfino, gli ateniesi una civetta, i beozi una figura di Bacco con un grappolo d'uva ed un'ampia coppa, i lacedemoni uno scudo, e così altri altre insegne. Il Zaccaria, Storia lett. d'Italia t. III, p. 181 e seg. tratta di quando cominciasse la moneta coniata, della moneta d'Italia e della veneziana.

I romani sotto il regno di Romolo, al dire di Festo, non fecero battere alcuna sorta di moneta : essi ne avevano tuttavia d'oro e d'argento, ma queste secondo alcuni scrittori venivano dall'Illirio, e passavano per mercanzia. Vuolsi che il re Servio Tullio sia stato il primo che fece battere una moneta di rame sulla quale pose un bue o una pecora; ma è noto che prima di lui Numa stabilì un corpo o compagnia di battittori di rame chiamati aerarii, i quali erano i monetari di quei tempi, ed egli fece fabbricare della moneta di rame, la cui specie non era affatto marcata, ma tagliata grossolanamente in piccoli pezzi quadrati, ed il peso ne fissava il valore: la più considerevole fu chamata as, aes, o raudus, dalla sua materia, e pondo o assipondio, perchè pesava una libbra o dodici oncie, laonde per comodo del commercio si fabbricarono diverse monete di minor peso. Dal non essere le prime monete romane di Numa con marca, venne la denominazione di aes rude o grave. il peso assegnandone il valore, per cui Servio Tullio dopo circa 180 anni, vedendo ch'era molto incomodo tener sempre la bilancia in mano, fece cambiar la forma di quella moneta e fabbricarne di rame, ciascuna del peso d'una libbra o as. Sotto i re di Roma non si conobbe la coniazione di monete d'oro e d'argento, la quale s'incominciò a coniare l'anno di Roma 484 o 485, e l'anno 546 quella d'oro. Cesare fu il primo che fece imprimere la sua testa sulle monete, per decreto del senato. Può vedersi la grande opera di Budeo. De asse.

In Francia si pretende che la prima moneta d'oro conosciuta in quel regno fosse quella battuta d'ordine di Teodoberto re di Metz, nipote di Clodoveo I. Poco conosciuta è monetazione di quei tempi; si soltanto che la lira nell'805 era composta di venti soldi. Carlo Magno fu il primo che da una libbra di peso d'argento fece ricavare venti monete che chiamò soldi, e da uno di essi fece trarre dodici altre monete che nominò denari: si è osservato che Carlo Magno era tanto ricco con un milione solo di rendita, quanto lo era Luigi XV con sessantasei milioni. Sotto Carlo il Calvo, e nell' 864 si cominciò a porre sulle monete l'effigie del principe regnante, ed il suo editto sul regolamento e valore delle monete è uno de'più antichi e curiosi monumenti della legislazione francese. Le monete di tal nazione vuolsi che da Filippo IV cominciassero a portar la leggenda: Sit nomen Domini benedictum. All'articolo DE-NARI parlai dello scudo d'oro che ebbe origine da Filippo V, pei motivi che riporta il Marsuzi a p. 11, confutando Le Blanc nella celebre opera sulle monete di Francia, Monnoies de France, il quale ne ripete il principio avanti il 1279. Questa moneta chiamata denaro d'oro allo scudo, deniers d'or à l'escu,

poi per brevità fu detta semplicemente scudo d'oro. L'Italia fino dai più remoti secoli ebbe monete proprie, ed invano fra le tante rivoluzioni, di cui fu misera preda, ne rimase priva. All'etrusche d'immemorabile origine, dice il Marsuzi, che succedettero le romane, e Roma in tutte le epoche mostrossi gelosa di tale diritto, testimonio della propria sovranità; anche Ravenna nel 402 ebbe monete impresse al conjo suo, e Pavia, Milano, Lucca, Treviso, il ducato beneventano, e probabilmente lo spoletino a'tempi de' longobardi non mancarono d'un tanto onore. In progresso o la sagacità, o il denaro, o l'obbedienza, o la forza, o per privilegio imperiale o pontificio, ne resero partecipi quelle città, che ad un qualche grado di possanza giunsero, come diciamo ne' loro articoli, ed in molti parliamo de'vescovi che in un al dominio temporale esercitavano il gius della moneta. Ne' bassi tempi in Italia variarono sommamente la forma ed il valore delle monete, perchè divisa essendo la penisola in varie sovranità, e divenuti essendo sovrani per qualche tempo anche gli stessi municipi, quasi tutti vollero battere moneta, e tutti ne variarono il titolo, il peso, le impronte e le leggende a norma del loro stato politico. In epoca remota si cominciò in Italia a battere ducati o scudi d'oro, fiorini o zecchini, massime dai fiorentini, dai veneti, e dalle zecche pontificie, di che con altre monete antiche parlammo a Denari, dicendo a Doge delle oselle dei dogi di Venezia. Ricevuta pure fu in vari stati la denominazione di lira, moneta d'argento, così detta da lib-

bra altra volta effettiva, del valore di venti soldi, e più o meno secondo i luoghi e i tempi, avendo variato anche nella forma e nel titolo per nomi aggiunti alla medesima. Nel medio evo le repubbliche italiane per recar onta ai nemici, non solo facevano correre il palio sulle porte delle città assediate, da' cavalieri, fanti o meretrici, ma volendo al tempo stesso dimostrare che si esercitavano atti di sovranità sul territorio loro, si creavano cavalieri, e battevasi moneta. All'articolo ITALIA citammo vari scrittori sulle monete italiane. in un all'opera de'dotti gesuiti i pp. Marchi e Tessieri sull'aes grave, primitiva moneta di cui ebbero l'arte e l'uso oltre quarantatre città e popoli divisi in sei provincie dell' Italia media, meritando in quest'arte i primi onori i popoli fra il Tevere e il Liri, i rutuli, i latini, i volsci, loro appartenendo le monete coniate ne' tre metalli con le epigrafi Roma e Romano, attribuite prima per mancanza di confronti con le fuse alla Campania: dalla quale opera importante rilevasi pure, che gli iguvini o egubini, erano stati una confederazione d'almen cinque città diverse. con altrettante officine monetali; i popoli transapennini o adriatici aver adoperato un sistema decimale nel peso e nella divisione della loro moneta. Una relativa lettera del ch. avv. De Minicis. la citammo a FERMO. Nel 1839 il march. Melchiorri pubblicò in Roma: L'aes grave dell' Italia media ordinato e descritto dai pp. Marchi e Tessieri. Dipoi nel 1840 il lodato p. Tessieri nell'accademia romana d'archeologia fece leggere una dissertazione, nella quale dimostrò che la ragionata distribuzione geografica e cronologica della moneta primitiva in aes grave dei popoli dell' Italia di mezzo, è grande eccitamento a tentare una distribuzione egualmente ragionata di tutta la moneta segnata in Roma nell'epoca della repubblica, onde dare una serie ordinata, non una serie che tutte universalmente abbracci le monete consolari, ma certamente una catena numerosissima, la quale sia più che sufficiente a creare la storia monumentale dell'arte. Il numero 58 del Diario di Roma 1845 notificò che l'arciprete di Cerveteri o Ceri Regolini rinvenne in quell'etrusca città un numero considerevole di assi, semissi e quadranti, utili a qualunque raccoglitore di aes grave, per la loro varietà e bella conservazione. Queste monete di diverse epoche hanno gli assi coi Giani, le barche, gli emblemi di Volterra, le Minerve, i Nettuni, le rote dei rutuli, ec.; sì veggono nei semissi i Giovi e le barche, e nei quadranti, il fiore, il bue, Nettuno, ec.

Oltre i citati autori, tra gli altri scrissero sulla moneta i seguenti. Mainoni, Descrizione di alcune monete cufiche, Milano 1820. L' Adler pubblicò un piccolissimo saggio delle monete cufiche. Michele Tafuri fece la prefazione dell' opera: Monete cufiche de' normanni e degli svevi rinvenute in Sicilia, raccolte e pubblicate dal principe di s. Giorgio, poichè i principi normanni e svevi per lunga pezza batterono monete con impronta e leggenda cufica, proprie dei saraceni anteriori dominatori della Puglia e Sicilia. Eckhel, Descriptio nummorum Antiochiae Siriae, Viennae 1786. Nummi veteris anecdoti, Viennae 1775. Catalogus musaei Caesarei vindobonensis, Vindobonae 1779, Gian Giacomo Gesner di Zurigo, chiamato tesoro universale delle antiche monete: Prospectus thesauri universalis numismatum antiquorum, Zurigo 1734. Ecco poi il titolo dell'opera compiuta: Numismata antiqua populorum et urbium omnia quotquot ex numismato, phylaciis, et scriptoribus de re numaria comparare licuit integra serie tabulis aeneis repraesentata, adscriptis nominibus museorum unde deprompta sunt, et locis praestantissimorum authorum qui singula illustrarunt. Tuttavolta in critica è stata poco lodata. Landi, Numismata selectiora, Lugduni Bat. 1695. Froelich, Notitia elementaris numismatum antiquorum, Viennae 1758. Ad numismata regum veterum accessio nova, Viennae. Millingen, Recueil de medailles grecques inedites, Rome 1812, Francesco de Dominicis, Repertorio numismatico per conoscere qualunque moneta greca, tanta urbica che dei re, Napoli 1826. Musaei Sanclementiani numismata selecta imperatorum romanorum graeca, aegyptica et coloniarum illustrata cum figuris, Romae 1808. Spanhemii, Dissertatio de praestantia et uso numismatum antiquorum, Romae 1664. Du Cange, De imperator. Constantinopolitanor. numismatibus, Romae 1755. Zoega, Nummi aegyptii imperatorii musaei Borgiani, Romae 1787. Goltzii, C. Julius Caesar ex antiquis numismatibus, Brugis 1563. Graecia ex antiquis numism., Brugis 1581. Orsini, Storia delle monete della repubblica fiorentina, Firenze 1760. Doederlin, Commentatio historiae de nummis Germaniae mediae, No-

rimbergae 1729. Liebe, Gotha nummaria, Amsterdam 1730. Argelati, De monetis Italiae variorum illustrium virorum, Mediolani 1750. Ferdinando Galiani, Della moneta, Napoli 1780. Cesare Antonio Vergara, Monete del regno di Napoli da Ruggiero I fino a Carlo VI, Roma 1715. Fastos magistratuum, et triumphorum romanorum ex antiquis numismatum quam marmorum monumentis, Brugis 1566. Banduri, Numismata imperatorum romanorum a Trajano Decio ad Paleologos, Lutetiae 1718. Vaillant, Numismata imperatorum romanorum, Romae 1743. V. FA-MIGLIE NOBILI DI ROMA. La raccolta delle monete consolari di Francesco Sibilio valente pietrista, non ha in Roma confronto, ed all'infuori di quattro nomi le ha raccolte tutte inclusive alla varietà. Tale raccolta veduta dal cav. Borghesi e dal barone d'Agly fu sommamente Iodata. Gennaro Riccio, Le monete delle antiche famiglie di Roma fino all'imperatore Augusto inclusivamente co' suoi zecchieri dette comunemente consolari, Napoli 1836. Il benemerito autore scorgendo che grandi scoperte eransi fatte nella numismatica delle famiglie romane, per opera dei dotti Borghesi, Sestini, Cavedoni ed altri, e che la grande opera del Morelli è ognor più rara a trovarsi, e perciò eccedente di prezzo, divisò di pubblicar l'opera a modo di catalogo alfabetico ragionato, raccolse tutte le monete di famiglie o consolari, le descrisse, le interpretò, ne indicò la rarità e il costo in commercio, tutte riunendo in tavole litografiche, con adunare i diversi tipi delle monete di ben 182 famiglie. Inoltre vi ha aggiun-

to un trattato sugli assi gravi e sue partizioni, non che sulle incerte, e su quelle di fabbrica campana, a vantaggio della numismatica antica. Le impronte delle monete sono in parte desunte dai libri editi, dalla collezione che ben copiosa possiede l'autore, e dalla serie rinomatissima della famiglia Santangelo. Nelle Effemeridi romane del 1774, p. 292 e 297, e del 1779, p. 313, si da conto dell'opera di Bellini sulle monete d'Italia nel medio evo, essendo egli anco autore della dissert. sulla Lira ferrarese de' marchesini, e del tratt. delle Monete di Ferrara, al qual articolo parlammo delle sue monete. Nell' Effemeridi del 1776, p. 46 e 51, del 1780 p. 124, del 1784, p. 204, e del 1790, p. 285, si dà un sunto della Nuova raccolta delle monete e zecche d'Italia, opera del Zannetti. Il Muratori nella dissert. XXVII, tratta delle monete di varie città e regni, come pure d'Aragona, Navarra, Francia, Inghilterra, Scozia, Schiavonia, de' conti del Tirolo, ec. Osserva il Vettori con diverse erudizioni, che la moneta si nominò secondo il colore del proprio metallo; laonde quella di rame fu detta nera, quella d'argento alba, che ancor oggi dicesi bianca, e quella d'oro fulva o gialla; quest'ultima altri erroneamente dissero flava o flavia, dalla gente Flavia, attribuendogli il nome da Vespasiano e Tito ch'erano della famiglia Flavia. La moneta di mistura Giovenale la chiamò: . . . Tenue argentum, venaeque secundae. Parlando poi del giuoco degli antichi fanciulli di Roma, chiamato Testa o Nave, aggiunge che cosa simile a questa praticano oggi colle monete correnti, nelle quali essendo (a' suoi tempi) effigiati da una parte s. Pietro e s. Paolo, o solamente uno dei due, e dall'altra le armi del Pontefice che regna o di alcuno de' suoi predecessori, gittando in alto la moneta dicono Arme o Santo, e secondo che ricascando in terra la moneta, scopre l'una cosa o l'altra, vince quello che la indovina (questo giuoco tuttora si fa in Roma). In Toscana sogliono dire Giglio o Santo, portando le monete di rame per lo più il patrono s. Gio. Battista da una parte, e dall'altra il giglio, antica insegna di Firenze.

MONETE PONTIFICIE, Monetae Pontificiae. Dacchè la Sede apostolica per volontaria dedizione de' popoli, o per munificenza di vari principi cristiani ebbe il dominio utile e diretto insieme di alcune città e castella d'Italia, come dichiariamo ai loro articoli, oltre quanto diremo a Sovranita' dei Pontefici, prima ancora delle celebri donazioni e ampliazioni che ad essa fecero il re Pipino e l'imperator Carlo Magno, dell'esarcato e della Pentapoli, dominii ch'eransi già posti sotto la protezione della santa Sede, incominciarono i romani Pontefici a esercitarvi la temporale loro sovrana giurisdizione, non solo con farvi le leggi, ricevere dai sudditi il giuramento di fedeltà, esigerne tributi, punire eziandio colla morte i rei, e regolarvi in altra guisa il governo politico con tutti quegli atti che a un principe sovrano e indipendente convengono, ma altresì con battervi la Moneta (Vedi). Questi bei pregi della temporale pontificia sovranità invidiando sino dal secolo XI gli scismatici, contro i quali scrisse s. Anselmo, nel XII gli eretici

arnaldisti, dal secondo generale concilio di Laterano perciò condannati, poscia in diverse epoche da numeroso stuolo di altri eretici e scismatici, i quali per vaghezza di oppugnare i diritti eziandio temporali della Sede apostolica, tutti scrissero che i sommi Pontefici non erano anticamente padroni assoluti de' loro stati, ma bensì gl'imperatori, accozzando insieme l'autorità degli antichi scrittori e vari monumenti o finti o mal intesi, per sostenere le loro imposture, con pretesto di sostener le ragioni dell'impero germanico. Ma le nere calunnie furono confutate appieno dal celebre Gretsero, e da altri veridici e imparziali scrittori, e quelle contro il diritto ch' ebbero i Papi di batter moneta, dall' Acami con la dissertazione dell'origine ed antichità della Zecca pontificia (Vedi), e da que' gravi autori da lui citati, e da altri critici e giusti storici e numismatici . Ennio Quirino Visconti diceva che delle monete pontificie è stato scritto meno di quello che si poteva; essendo questo ramo di numismatica intimamente legato colla storia ecclesiastica, fertilissima di segnalati avvenimenti: desiderava occuparsene con Gaetano Marini, ma gli mancò il tempo. Le monete pontificie, al dire del dottissimo filologo Agincourt, racchiudono un erudito tesoro, la cronotassi e l'autorità ricordano, e le grandi intraprese dei supremi capi e maestri di tutto il mondo cattolico, e interessanti sono alla storia di Roma pei mutui servigi che fra loro si rendono la chiesastica numismatica e la sacra erudizione. nè di minore importanza e pregi sono pure le Medaglie pontificie (Vedi). I cristiani monumenti sono in relazione immediata alle monete pontificie segnatamente antiquiori, come quelle che sono testimoni autorevoli degli eredi dell'ecclesiastico principato, che rende i Papi salutarmente più liberi nell'esercizio della potestà di supremi pastori conferita da Gesù Cristo.

Il Muratori nella dissert. XXVII, Antiquit. Italic. medii aevi t. II, p. 548, fu il primo ad alzare il velo misterioso che le prime monete pontificie cuopriva, ma con sinistre e iusussistenti interpretazioni, al pari di quelle di Le Blanc nella sua dissertazione storica delle monete: tra le altre cose, falsamente il Muratori affermò, che i Pontefici avevano ottenuto privilegio di batter moneta dagl' imperatori greci, chiamando il dominio di Adriano I, vicariato di Carlo Magno. Le Blanc qualche volta è stato troppo azzardato ne' suoi pensamenti, e qualche autorità da lui citata è infedele. Quindi abbiamo le opere e reccolte di monete pontificie dello Scilla; del Vignoli, però mancante e non sempre felice nelle spiegazioni; del Fioravanti, ottima opera, ma essa ancora mancante d'alcune monete perchè poi rinvenute; e per non dire di altri, del Garampi, vero tesoro di erudizione ecclesiastica, dal quale molti hanno copiato senza citarlo, come osservò d'Agincourt: io lo cito sempre. Ragionò ingiustamente della zecca romana il conte Carli Rubbi seguace del Muratori, nell'opera: Dell'origine e commercio della moneta, e dell'istituzione delle zecche d' Italia, Aja (Venezia) 1751. In quanto appartiene alla zecca pontificia in Roma, gli fu egregiamente risposto e venne confutato dall'autore anonimo delle Osservazioni, ec. libri 3, Roma 1752. Un

sunto di tali critiche e dotte osservazioni si riporta nel Giornale de'letterati, 1752 e 1753, art. XVI, avendo il Carli preteso di fissare l'epoca della zecca romana al 1188; benchè sia la più antica fra quelle de' principi d'Italia, chiamandola zecca del Senato Romano (Vedi), e da questo ceduta al Papa a tale epoca. Il Borgia nelle Mem. di Benevento t. II, p. 287, dice che le città della Chiesa ch'ebbero la zecca, oltre Roma, furono Ancona, Ascoli, Benevento, Camerino, Gubbio, Ferrara, Fermo, Forli, Macerata, Perugia, Pesaro, Ravenna, Recanati, Rimino, Sinigaglia, Spoleto, Urbino e il contado Venaissino. Di queste città egli afferma che la sola Ravenna ebbe zecca pontificia prima di Benevento, la quale però ebbe il singolarissimo privilegio di coniar monete colle chiavi della Chiesa, per indicare la sovranità papale, e che neppure i Pontefici batterono moneta col segno delle chiavi prima di Benedetto XI. Tuttavolta l'autore delle Osservazioni, dice che s. Gregorio II, che fu il primo a batter moneta, di una delle quali parleremo, vi fece imprimere le chiavi, antichissima insegna della chiesa ro-

Lo Scilla dichiarò nella sua opera, non potersi assicurare di formare completa storia di tutte le monete battute nello stato ecclesiastico, mentre successivamente se ne andavano ritrovando dagli eruditi numismofili, anche nella ricca messe delle pontificie monete, il cui numero complessivo in processo di tempo sarà aumentato, cadendo perciò in acconcio di applicare alle monete papali quanto Plinio disse di quelle de'gentili. Non erat apud

antiquos numerus ultra centum millia, itaque et hodie multiplicantur haec, ut decies centena millia aut saepius dicantur. Riporterò quanto scrive lo Scilla nella sua introduzione, che quale erudizione si può applicare a questo argomento: è poi noto che la partizione dello Scilla non piace alla sana critica, poichè le epoche da lui fissate non corrispondono alla vera partizione de' tempi, che in numismatica si chiama cronismo monetario; fatalmente sono molti gli scrittori che caddero in anacronismi, e ci traggono i meno avveduti. L'opera è distinta in tre parti. Nella prima è l'indice delle monete pontificie di argento, d'oro, di mistura e rame, diviso in monete antiche, vecchie e muove, avvertendo che per antiche i numismatici suoi contemporanei intendevano le monete sino a tutto il pontificato di Clemente VII ch'ebbe termine nel 1534, come rare e notabilmente diverse dalle posteriori in grandezza o diametro, peso, forma e impronto. Per monete vecchie sono riputate quelle di Paolo III e successori sino a Innocenzo X, ch' erano allora le più correnti e mal fatte. Per monete nuove chiamò quelle ruspe (cioè le monete che coniate di recente non hanno perduto nel maneggiarle la prima loro ruvidezza, asper, rudis), che dall'anno santo 1650 d'Innocenzo X cominciarono ad essere rotonde e bene scolpite. Nella seconda parte lo Scilla pose le annotazioni particolari alle monete, concernenti le analoghe notizie istoriche, nomi, valore, peso, lega e rarità. Nella terza parte riportò varie erudite osservazioni, distinte in tredici capitoli. Dichiara poi l'autore, che dalla sua opera si rileverà quante e quali sono le monete di ciascun Papa inclusive a Clemente XI, ed in qual paese ed anno battute. Quali sieno state le prime in ciascun valore e impronto. Tuttociò che si vede per la prima volta in esse, colle loro mutazioni, onde alcune rimasero in disuso. I nomi, il valore, il peso, la lega delle monete. Quelle senza nome di alcun Papa. A che alludono le imprese ed impronti figurati; i motti che vi sono scolpiti, e da quali autori sacri o profani ricavati, con notizie generali e particolari delle medesime. La varia situazione de' ss. Pietro e Paolo alla Mano (Vedi) destra o sinistra, con osservazioni. Di quali Pontefici si vede scolpito il ritratto o immagine, e di quali vi si legge il nome della famiglia. Chi di loro avendo celebrato l'anno santo del giubileo, in quali monete e con quali epigrafi ne lasciarono memoria, ed in cui si vede la porta santa. Le città dello stato pontificio che hanno battuto moneta; quali ed in qual pontificato hanno cominciato e finito le loro zecche. come ancora di altre città ch' erano della dizione, cioè giurisdizione e dominio papale. I santi protettori delle medesime in quali monete e tempo improntati e variati. I cardinali legati e camerlenghi che hanno battuto moneta con la loro arme o nome, come anco de' prelati presidenti della zecca che hanno posta la loro arme, e degli artefici incisori de' conii, che hanno scolpito il proprio nome; ed in fine il numero e valore di tutte le monete secondo ciascun pontificato.

Quanto alle collezioni o cimelioteche delle monete pontificie, il Muratori nell'opera citata, tratta di cinquantatre monete pontificie, da

Adriano I del 772 a Pasquale II del 1099. L' Argelati, De monetis Italiae, da Adriano I a Pasquale II ne dà parimenti cinquantatre. Il Vignoli nella prima edizione, Antiquiores Pontificum Romanorum denarii, Romae 1709, parla di ventun Pontefici, da Adriano I a Benedetto VII del 975, ed illustra trentacinque monete, cioè quelle di Adriano I, s. Leone III, Stefano IV detto V, s. Pasquale I, Gregorio IV, s. Leone IV, Benedetto III, s. Nicolò I, Adriano II, Giovanni VIII, Martino II o Marino I. Stefano V detto VI, Formoso, Benedetto IV, Anastasio III, Giovanni X, Agapito II, Giovanni XII, Leone VIII, Benedetto V, Benedetto VII. Nell'altra edizione del Vignoli, accresciuta e pubblicata nel 1734 dal Fioravanti, da Adriano I a Pasquale II si discorre di quaranta monete pontificie. Lo Scilla da Benedetto XI del 1303 a Clemente XI del 1700 descrive le monete de' seguenti cinquantadue Papi, compresi due antipapi. B. Benedetto XI, Clemente V, Giovanni XXII, Benedetto XII, Clemente VI, Innocenzo VI, Urbano V, Gregorio XI, Urbano VI, Clemente VII antipapa, Bonifacio IX, Benedetto XIII antipapa, Innocenzo VII, Gregorio XII, Giovanni XXIII, Martino V, Eugenio IV, Nicolò V, Calisto III, Pio II, Paolo II, Sisto IV, Innocenzo VIII, Alessandro VI, Pio III, Giulio II, Leone X, Adriano VI, Clemente VII, Paolo III, Giulio III, Paolo IV, Pio IV, s. Pio V, Gregorio XIII, Sisto V, Urbano VII, Gregorio XIV, Innocenzo IX, Clemente VIII, Paolo V, Gregorio XV, Urbano VIII, Innocenzo X, Clemente IX, Clemente X, Innoceuzo XI, Alessandro VIII,

Innocenzo XII, Clemente XI. Facendosi un confronto colla Cronologia de' Pontefici (Vedi), si vedranno le lacune e le mancanti. La raccolta di Scilla l'acquistò prima il cardinal Passionei (la raccolta del quale avea molte monete false, avendo i venditori abusato della sua eccessiva buona fede, e poca vista che avea), e poi Benedetto XIV, che la collocò nella biblioteca vaticana; quindi fu involata nel 1798 dai repubblicani francesi, in un alla serie delle Medaglie pontificie, al modo detto a quell'articolo. Luigi Tomassini acquistò da principesca famiglia la serie delle monete pontificie, ed egli con molta intelligenza l'accrebbe notabilmente. In sua morte ne fece acquisto l'avv. Eugenio Rasponi che pure lo aumentò, e nel 1835 la vendè al dott. Andrea cav. Belli colto amatore d'ogni erudizione, il quale non badando a spesa e ricerche vi unì le monete di molti Papi, e quelle delle sedi vacanti degli ultimi tempi, e tutte quelle che già aveva raccolto compresa l'epoca repubblicana del 1798, e parecchie in meglio cambiò. Non esistendo monete da Benedetto VII a Clemente V, egli vi supplì alla sua preziosa collezione con quelle rarissime del senato, e principalmente colla moneta egualmente rarissima di s. Zaccaria del 741, proseguendola con quelle coniate sino ad oggi, onde la raccolta Belliana è divenuta classica, e meritava ch' egli ne pubblicasse i pregi coll'indice alfabetico e cronologico, come fece coll'opuscolo: Cimelioteca delle monete pontificie, ec. Roma 1835. Il cav. Belli gloriavasi di cominciare la sua raccolta da s. Zaccaria, ma poi ebbe la sorte di comprare per scudi

quaranta la moneta di rame di si Gregorio II, e così accrebbe un pregio a priori della raccolta: questa moneta è quadra siccome quella di s. Zaccaria; da un tipo è scritto GREI, e dall'altro PAPAE. Questa raccolta, siccome composta di monete effettive e non false, con parecchie inedite, e di molto rilievo per la storia, starebbe bene nella biblioteca vaticana per riparare alla perdita che fece di quella depredata nella memorata lagrimevole epoca, bramando egli che resti nella sua diletta e comune patria l'alma Roma, come dichiarò in altro suo erudito opuscolo, che poi citeremo, e adombrò in un suo articolo inserito al numero 51 delle Notizie del giorno 1841. In esso annunziando l'acquisto della moneta d'argento di Anastasio III Papa del qui e rarissima, dichiarò che il suo cimelio numismatico incomincia da s. Gregorio II, s. Zaccaria, ambedue riquadrate di rame, Adriano I, ec.; e nelle antiquiori ne contiene cinque inedite, delle quali non si fa menzione da verun autore, e non si trovano in veruna altra raccolta, essendo la sua composta dei tre metalli, ed in mistura.

Affermando il Carli che il senato romano ebbe zecca propria anche sotto i goti, e dopo che Roma tornò al dominio de' greci, e poi sotto gl'imperatori d'occidente, l'autore delle Osservazioni ne deluse la proposizione, opponendo la improbabilità che il senato, soggetto agli imperatori e a' re goti, godesse più fortuna sotto due padroni, che sotto uno solo, poichè fino ai tempi di Commodo del 180 il senato ebbe diritto di battere moneta di rame, da indi in poi ne perdè il diritto;

peggio seguì nel finire il regno dei goti, avendo gli ultimi loro re Totila e Teia distrutto affatto il senato. Mostra ingannato il Carli, ove prende i romanati, moneta di Romano Diogene imperatore greco, per moneta romana, e piuttosto del senato che de' Pontefici : il Fioravanti riferisce per denari antichi battuti dai Papi que' Romaniscos denarios spendibiles, ma l'Acami ne dubita assai. Avendo s. Gregorio Il inutilmente procurato di convertire l'imperatore Leone, che avea dichiarato crudel guerra alle sacre immagini, e tentato di arrestarlo ed ucciderlo, nel 730 circa lo scomunicò e sciolse dal giuramento e dal tributo gl'italiani in un ai romani. Ribellatasi l'Italia all'empio imperatore, Roma e sedici città del ducato, con altre sette della Campania, si sottoposero volontariamente a s. Gregorio II e alla Sede apostolica, e perciò sotto di lui ebbe origine il dominio temporale dei sommi Pontefici, i quali già esercitavano una certa dominazione paterna, al modo detto alla sua biografia e in tanti articoli. Il principio della libertà riacquistata dai romani, sembra doversi attribuire al 726, giurando al Papa totale obbedieuza. Tuttavolta l'Acami non conviene che l'origine della sovranità di Roma sia derivata dalla dedizione del popolo, ma che i Papi la ricevettero in dono dagli Au-

Col principato della santa Sede andò unito il diritto della zecca, e la coniazione delle monete pontificie. In fatti sotto s. Gregorio II si batterono monete coll'effigie e nome di s. Pietro, così volendo l'umiltà del Pontefice in vece del proprio, quali monete si vedono presso Fiora-

vanti, Garampi e Argelati, descrivendosene una d'argento e di forma quadrata dal Grimaldi col Volto santo, e colle chiavi incrociate, ben diversa da quelle di piombo o di stagno che per divozione davansi a pellegrini. Due simili col Volto santo si vedono presso il Fioravanti, ed altra presso il Vettori. L'autore delle Osservazioni mostra ad evidenza l'esistenza della zecca pontificia fin dai tempi di s. Gregorio II; zecca che non ebbe ad incominciare o da usurpazione, o dalla forza, o da qualche diploma imperiale, nè ad alcuno soggetta; ma dal comune consenso dei popoli, che scossa la tirannia dei greci, riconobbero per loro sovrano il romano Pontefice. Che nel 725 Ina re de' sassoni occidentali sottomise il suo regno tributario alla chiesa romana a tempo di s. Gregorio II, coll'annuo censo d'un denaro per ogni casa, onde fu detta moneta di ogni fuoco, lo dicemmo a Denaro di s. Pietro e ad Inghilterra. L'immediato successore s. Gregorio III egualmente battè monete, vendicandone l'identicità l'autore delle Osservazioni, avvertendo che il Ficoroni però pose una sua moneta tra i piombi, e la chiamò lamina. Nel 741 gli successe s. Zaccaria, e detto autore riporta una moneta quadrata che ha nel diritto # ZACCHARIAB e nel rovescio 4 PAPAE, la quale divulgò l' Oldoino dal museo de' Gottifredi romani, e meglio ravvisò il p. Mabillon che ne trovò una simile nel museo Mezzabarba in Milano, e chiamò pretiosa cimelia. L'Acami p. VIII la chiama la più antica moneta papale, e dice che legittima la riconobbero Fontanini e Garampi, confutando chi negava a quel Papa diritto di batter moneta, il quale ebbe lo stesso dominio e signoria che avevano esercitata i mentovati due antecessori, anche a p. XII e seg. La rarissima moneta di s. Zaccaria posseduta dal cav. Belli, in grandezza è simile a quella prodotta dal Ficoroni, che dà il piombo a tal moneta : il cav. Belli nel numero 80 del Diario di Roma 1839 pubblicò un articolo in cui dice come acquistò la moneta di s. Zaccaria, che chiama proto-moneta pontificia e quadrino, non essendo allora possessore di quella di s. Gregorio II, e di averla confrontata con altra esistente nel museo Kircheriano del collegio romano e trovata identica. Però la moneta di s. Zaccaria di tal prezioso museo è tonda e contraffatta, il perchè lascia il primato a quella del cav. Belli ch'è quadrata (quadrino). Antonio Selvaggi nel 1807 stampò in Roma la dissertazione: De nummo argenteo s. Zachariae Papae. Di questa e delle precedenti il pregio maggiore è che tutti i collettori cominciano la loro serie dalla moneta di Adriano I del 772, non essendo loro riuscito trovarne delle più antiche, come notò l'Acami p. XVIII, dicendo avere rivendicata la moneta di Zaccaria.

Il Baronio attribuì a s. Leone I una moneta di s. Leone III del 795, dicendo all'anno 461 che fu coniata una moneta col nome e immagine di s. Pietro, e dall'altra parte col nome di s. Leone I; ma l'Alemanni e il Vittorelli con altri la dichiararono di s. Leone III, anche per l'iscrizione D. N. Leoni Papae, perchè il titolo Domini nostri pel primo fu dato a lui, mentre l'antico dominio de' Papi su Roma essendosi più stabilito, da quel tem-

po in poi così vennero chiamati. Avendo s. Leone III elevato Carlo Magno nell'800 all'impero, e rinnovato quello d'occidente, s'incominciò in Roma ad imprimere una moneta romana, con da una parte il nome proprio del Papa, e dall'altra quello dell'imperatore, e ciò per volontà del Pontefice in contrassegno d'onore verso il protettore della Chiesa, perchè tanto prima che dopo ne furono coniate senza quello dell'imperatore. Anche l'autore delle Osservazioni dice che i Pontefici per onorare i nuovi Augusti creati da loro, e per attestar la confederazione strettissima tra la Chiesa e l'impero, non per dichiararli sovrani, vi posero i loro nomi senza il menomo indizio di sovranità, solo per l'avvocazia pontificia o difesa della romana chiesa, il cui uffizio riportai nel vol. XXXIV, p. 119 del Dizionario, parlando del nome dell'imperatore posto dai Papi nelle loro monete, con quelle in cui esso non vi è, Le monete pontificie col nome dell'imperatore Lodovico I, figlio e successore di Carlo Magno, sono quelle di s. Leone III, Stefano IV detto V, s. Pasquale I, Eugenio II, Valentino, e Gregorio IV. Avverte poi il medesimo autore che le monete pontificie col nome degl'imperatori non portano mai nel mezzo il monogramma di questi, come per lo più in monogramma complicati si vedono sulle stesse i nomi de' Papi, a riserva di una sol volta nella moneta di Marino I o Martino II Papa, pubblicata dal Viguoli, che il nome di Carlo il Grosso in monogramma rappresenta.

Nell'anno 827 divenuto Pontesice Valentino, si sa menzione del senato romano, il quale coi roma-

ni gli baciarono i piedi, e secondo il rito che descrivemmo altrove della consacrazione, il Papa regalò il senato e il popolo, diversis munerum donis optime ditavit. Visse soli quaranta giorni, pure battè moneta d'argento. Quella posseduta dal cav. Belli egli crede non esistere in verun'altra collezione, e non farne menzione alcun autore, il perchè nel 1842 pubblicò in Roma l'opuscolo: La moneta inedita del sommo Pontefice romano Valentino, illustrata e pubblicata, ec. La moneta contiene da una parte i segni + o C o e nel giro la parola Petreus; nel campo il monogramma VALENTINUS. Dall'altra parte si legge R/ Ludovvicus scritto in giro, e nel campo il monogramma IMPERATOR. Di tale erudito opuscolo ne fece l'elogio il numero 7 delle Notizie del giorno 1842. Ivi si parla anche di Leone XI che regnò meno di Valentino, ma egli non battè monete, bensì abbiamo di lui tre medaglie, descritte dal p. Bonanni e dal Venuti. Successe a Valentino, Gregorio IV, il rarissimo quadrino del quale è nella più volte lodata collezione, e può dirsi gemello al Zaccariano per la forma e per le lettere. Offre da un tipo 🚓 Gress. Pa-PE, scritto in due linee, e chiuso da un giro a perline; dall'altro Sci. PTR. parimenti collo stesso giro : è in rame di forma quadrilatera. Di s. Leone IV si ha da Anastasio Bibliotecario, ch'eletto nell'847 distribuì doni come Valentino, poi chiamati Presbiterii (Vedi): egli fu il primo a dispensar moneta effettiva nell'ottava dell'Assunzione, di che facemmo menzione nel vol. XXI, p. 170 e seg. del Dizionario, ove parlammo dell'antico gettito della moneta nella coronazione e possessi de' Papi, donde ebbe origine la dispensa dell'elemosina che si fa per la coronazione del Papa e suoi anniversari. Noteremo che pel possesso d'Innocenzo X monsignor Cibo maggiordomo, prima della benedizione, dalla loggia buttò al popolo moneta nuova d'argento, come avea fatto durante le cerimonie, altrettanto molte volte fecero i cardinali d' Este e Orsini. All'articolo CAPPELLE PONTIFICIE parlando del possesso, delle cappelle dell' Annunziata, venerdì santo, ed Assunta, dicemmo dell'offerte che in moneta fa il Papa, e descrivendo quella della terza domenica dell'avvento, ricordammo che i l'ontefici anticamente ponevano in bocca una moneta d'oro a chi nel vespero precedente intuonava loro la quinta antifona.

Alla biografia del cardinal Garampi, encomiando lo studio da lui fatto sulle monete pontificie, dissi pure della dotta dissertazione che pubblicò: De nummo argenteo Benedicti III, eletto nell'855. L'Acami non riconosce per moneta papale quella monetam romanam che si legge nel canone 15 del concilio di Ravenna dell'877 sotto Giovanni VIII; ma l'autore delle Osservazioni, p. 207, chiaramente dice che il Papa nel concilio fece proibir solennemente che niuno ardisse occupare alla Chiesa i patrimoni, le regalie e la zecca di Roma. Indi nel concilio Tricassino si confermarono le costituzioni promulgate da quello di Ravenna per ordine di Giovanni VIII: questo Pontefice assalito dai saraceni, fu costretto comprar la pace coll'annuo tributo di venticinquemila mancuzi d'argento, moneta di quel tempo, di cui seci parola a Denari. Delle monete battute in Roma da Alberico fratello di Giovanni XI e padre di Giovanni XII, forse sotto Papa Agapito II, ne parlai nel vol. XXVII, p. 193 del Dizionario; essendosi fatto tiranno di Roma, mutato il governo, e avvilito il senato. La prima serie delle monete pontificie da s. Gregorio II in poi, tutti gli autori la chiudono con Benedetto VII del 975; lacuna che durò più di tre secoli, cioè da tale epoca a quella di Clemente V eletto nel 1305, nel qual periodo si contano circa cinquantotto Papi: ne dà la ragione il Vignoli con queste parole. " Post eumdem Benedictum VII, nullius ibidem alterius Pontificis, usque ad Clementem V, sese mihi moneta obtulit, quod turbolentissimis iis Romanae Ecclesiae temporibus potissimum tribuendum esse videtur, quibus nimirum seditiosa Capitolii factio consulibus et senatoribus jam antea creatis, ac paullatim urbis administratione summis Pontificibus adempta, cudendae quoque monetae auctoritatem insolentissime sibi arrogaverat". Però avvertiremo, che nel cimelio numismatico Belliano vi è la moneta inedita di Giovanni XIV, che nel 984 successe a Benedetto VII, ed il gran vuoto, come suol farsi, è riempito colle monete del memorato turbolentissimo senato romano. Nella collezione Scillana poi, eravi una monetina di mistura, che lo Scilla dice l'unica da lui veduta, del b. Benedetto XI immediato predecessore di Clemente V, mal battuta e consumata, perciò mancante di molte lettere. Da una parte eravi la croce con le lettere PP. BENEDICT. Un., e dall'altra due chiavi in piedi e le lettere

S. Petri Patrimonium. Riconoscendo i Pontefici di aver ricevuto quanto possedevano da s. Pietro, ed anco dal suo diletto compagno s. Paolo, le loro immagini ed iscrizioni di frequente furono il tema-delle monete pontificie, come da qualche esempio si è veduto di sopra. Con ragione pertanto i beatissimi apostoli furono acclamati Romani Prin-CIPES in una moneta d'argento coniata dal senato romano ne' bassi tempi, come osserva il Fontanini. Disc. argent, vot. p. 38. Sui monogrammi delle monete pontificie. V. Monogramma: i rovesci delle prime monete pontificie sono celebri per la paleografia, e per li monogrammi, contro i quali gli stranieri hanno molto inveito per la pontificia supremazia. Dicemmo al citato articolo Mano, che dall'errore di conio di porre s. Pietro alla sinistra e s. Paolo alla destra, nacque l'uso di porre anche nelle pitture, mosaici ed altri monumenti, s. Pietro alla sinistra, e questa riflessione fu eziandio fatta dal Ciacconio e dall'Oldoino. A MEDAGLIE Pontificie facemmo alcune osservazioni sulle epigrafi, insegne, stemmi, figure ed allusioni, le quali in parte possono anco servire a questo argomento, oltre quanto diciamo ne' luoghi che vi hanno relazione e che lungo sarebbe qui ripetere. Sulle monete quadrate, ovate ed angolari, il libro delle Osservazioni ne tratta a p. 164 e seg.

Gregorio V creato nel 996 concesse a Gerberto arcivescovo di Ravenna l'investitura della città, col privilegio insieme di battere moneta: Ex gratuita largitate nostra donamus tibi, tuaeque ecclesiae districtum Ravennatis urbis, ripam integram monetam, etc. Osserva a

p. VI l'Acami, se dunque i Papi nel secolo X già concedevano altrui somiglianti privilegi, molto più essi prima d'allora ne saranno stati in possesso, sebbene il Muratori dispiacendogli la lettera di Gregorio V, si affaticò per farla credere un documento finto o almeno alterato, ma non adduce prove convincenti. Nei capitolari di Carlo Magno, Lodovico I e Carlo il Calvo, ordinandosi ove si dovesse battere moneta, Roma non vi si nomina mai, seguo evidentissimo che il diritto era presso i Papi; ed i contrassegni e caratteri prescritti da Carlo il Calvo per le monete dei suoi dominii non corrispondono in veruna guisa ai contrassegni e caratteri delle romane, come nota l'Acami. Nel 1010 Benedetto VIII ricevette dall'imperatore s. Enrico II, Bamberga feudataria della Chiesa, col tributo annuo di cento marchi d'argento, de' quali si parlò a De-NARI. Nel 1076 s. Gregorio VII diè l'insegne reali a Demetrio principe di Dalmazia, con l'annuo censo di duecento bisanzi, moneta che pure descrivemmo a detto articolo: a Napoli e Sicilia si dirà delle diverse specie di moneta stabilita nelle investiture di que' regni concesse dai Papi. A CAPPELLE PONTIFICIE, parlando del possesso preso dai Pontefici della basilica lateranense, si disse dei pugni di monete, che secondo l'antico rito spargevano al popolo, di che facemmo anco menzione nel vol. XXI, p. 156 del Dizionario, mentre a p. 160 e 161 rimarcai il gettito e dispensa delle monete che avea luogo in cinque diverse località nel recarsi i Papi ad alcune sacre funzioni. Siffatti spargimenti e caritatevole dispensa di moneta, già erano in uso al

tempo di Celestino II del 1143, che successe ad Innocenzo II. A questi prestarono giuramento i giudici e avvocati di Roma, con documento che cita Acami, ove sono nominati i denarii papales. Ad Innocenzo II nel 1141 si ribellarono i romani, ripristinando con autorità il senato, istigati da Arnaldo da Brescia che il Papa avea condannato co' suoi seguaci nel concilio generale di Laterano II, per sostenere non potersi salvare i chierici che possedessero: indi gli arnaldisti invasero nel 1143 la zecca pontificia, coniando il senato monete, e tentando scuotere il dominio temporale del Papa. Il Rinaldi all'anno 1143, num. 11, riferisce che in un codice vaticano si leggono queste parole. Questo beato Pontefice assegnò della sua camera un censo annuale di cento libbre di moneta papale ai giudici e agli avvocati della città di Roma. Vi si riporta la formola del giuramento che gli avvocati dovevano fare, obbligandosi difendere le cause per la verità, e secondo la coscienza, e non prendere per esse prezzo, se i Papi continuassero a dare i detti de-

Gli arnaldisti romani rinnovarono le politiche rivoluzioni sotto il successore Celestino II, che come il predecessore ne morì di pena; sotto Lucio II che sacrilegamente percossero, onde ne morì; quindi costrinsero a fuggire Eugenio III, e per nuove sollevazioni provocarono l'interdetto su Roma, fulminato da Adriano IV, al cui tempo il prefetto della città fece bruciare Arnaldo, gettandone al Tevere le ceneri. Egualmente furono cacciati da Roma Alessandro III e Lucio III. e n'ebbero il bando Urbano III e

Gregorio VIII. Veramente al primo i senatori fecero il consueto giuramento, che si legge nel p. Mabillon, Mus. Ital. t. II, p. 215, ove si numerano le regalie del Pontefice, e fra esse moneta perchè era stata invasa dagli arnaldisti; ma nella sede vacante la usurparono di nuovo, finchè il popolo romano venne a concordia col suo concittadino Clemente III, e gliela restituì, con atto riportato dal ch. Luigi Pompilj-Olivieri segretario della romana magistratura, a p. 192 dell'importante, diligente ed erudita sua opera: Il senato romano, che nel 1840 graziosamente si compiacque dedicarmi: peł di più può vedersi il Vitali, De' senatori di Roma, il quale riporta diversi analoghi documenti. L'atto porta la data anno 44 del senato, ultimo di maggio 1188, in cui dodici erano i senatori e consiglieri, e quarantasei i senatori. Ivi si dice: » ... vi rendiamo la città e la moneta, ma avremo di questa la terza parte per erogarsi in annui pagamenti, finchè verra pagata tutta la moneta per la quale sono state impegnate (le chiese che restituivano), e secondo la diminuzione della sorte diminuirà la rata de' frutti.... Voi poi darete ai senatori pro tempore i consueti beneficii e presbiterii. Similmente ai giudici avvocati e scrivani ordinati dal romano Pontefice, ed agli officiali del senato i soliti presbiterii .... Farete coniare la moneta dentro la città in qualunque luogo a vostro talento, della quale darete la metà ai senatori pro tempore". Il Carli avea sostenuto che le monete di Roma fino a Clemente III credute de' Papi, sono tutte del senato romano, però confutato dai citati scrittori. Il Zac-

caria che ne sece l'analisi nel t. III. della Stor. lett. d'Italia, cap. V. & 13, osserva che la moneta sino allora era stata detta del senato e poi papale, e trovarsi ne' tempi anteriori nominate lire PP. Monetae, o bonorum denariorum PP., quali abbreviature dice doversi spiegare Papiensis e Papiensium, cioè di Pavia. Però confessa che il verbo redditus usato dai senatori nell'accordo, può significare non rinunzia, ma restituzione di cose usurpate, e che gagliarda opposizione al sistema del Carli è quella di trovarsi prima del 1188 monete aventi la sola effigie del Papa senza menzione alcuna d'imperatore, perciocchè se queste fossero del senato, come mancarvi l'imperial nome? obbiezione che il Carli avea prevenuto a modo suo. La mancanza del nome imperiale è una prova diretta di quanto si asserisce, poichè gl'imperatori erano molto gelosi della loro autorità, come tra gli altri rilevò Segur. Questo punto è ben discusso dall'autore delle Osservazioni, spiegando il significato del verbo reddo, e confutando le interpretazioni sinistre, gli abbagliamenti e assolute decisioni del Carli, colle quali pres tese stabilire l'epoca della zecca pontificia, con dire erroneamente che dal'1188 cominciarono i Papi a dir loro la moneta che prima era del senato, il quale solo la batteva per privilegio pontificio, laonde si vide ne' tempi appresso correre moneta papalina e del senato fino al secolo XV. Rilevò ancora come il Carli per vendicare al senato romano tutte le monete coniate in tempo in cui vacava l'impero, col nome però del Papa, quando non ebbe altro scampo le tolse a un Papa, e le attribuì à un altro, indotto com'egli dice, dalla forma de'caratteri, dal metallo e dalle circostanze; mentre quando il senato ebbe zecca davvero usò le iniziali S. P. Q. R. del suo antichissimo stemma. Si deve notare, che vi sono parecchie monete supposte del senato, nelle quali per frode manifesta si legge S. P. Q. R., mentre in realtà non sono da lui coniate; ed Akerblad ne avea una rarissima, nella quale vi erano queste parole: ex suprema auctoritate S. P. Q. R.

Innocenzo III eletto nel 1108 costrinse i senatori e prefetto di Roma a giurargli obbedienza e fedeltà, sottomettendo interamente il popolo alla sua piena autorità. Dichiarò re de'bulgari Calogianni, gli mandò le insegne reali, con facoltà di battere moneta. Grato Pietro II re d'Aragona ai benefizi ricevuti da Innocenzo III, fece tributario della chiesa romana il regno, coll'annuo censo di duecentocinquanta maomezzettini, moneta di quel reame, equivalente ognuno a sei soldi reali. L'alterazione della moneta parve tale indegnità per un principe cristiano a Innocenzo III, ed un sì duro aggravio pei sudditi, che ordinò al re di Majorica il richiamo delle monete alterate, sotto pena altrimenti delle censure ecclesiastiche e della scomunica, non dovendo con falsa lega avvantaggiare il regio erario. Nel 1217 Onorio III concesse in feudo la Marca d'Ancona al marchese d'Este, col tributo annuo di cento libbre di moneta provisina, moneta che alcuni dicono portata in Roma da Carlo II conte di Provenza: meglio ne parlammo a Ds-NARI, e nel vol. II, p. 47 del Dizionario. Sotto Innocenzo IV, mentre era assente da Roma, nel 1252

fu fatto senatore Brancalcone bolognese, il quale battè la sua moneta: da una parte eravi un leone, in atto di camminare, con questa iscrizione intorno 4 BRANCA. LEO S. P. Q. R.; dall'altra, la figura d'una donna sedente e coronata, col globo nella mano destra, la palma nella sinistra, e l'iscrizione in giro A Roma Caput Mundi. Il senatore di Roma era espresso nelle monete in atto di ricevere il vessillo da s. Pietro, e poneva le sue armi nelle monete. Clemente V stabilì nel 1305 la residenza in Francia e in Avignone, e nel 1310 visitò la provincia venaissina, dominio della Chiesa, cui diè il titolo di contea, facendo battere moneta d'argento col titolo di Venaissin: Comit. Venasini, ovvero COMES VENASINE, sotto il successore Giovanni XXII. Tanto la moneta venaissina che del Patrimonio, fu dapprima detta paparina, quasipapalina, diversa però dalla provisina o romana. All'articolo De-NARI dicemmo come Giovanni XXII nel 1322 fece battere in Avignone una nuova moneta d'oro, cioè fiorini e ducati papali o di camera, e scudi d'oro, e loro diverse nomenclature, poi battuti anche nella zecca di Roma, mentre quella d'Avignone sussistette anche dopo che Gregorio XI restituì la residenza pontificia in Roma. Mentre n'erano assenti i Papi, insorse il famoso audacissimo Cola di Rienzo, che nel 1347 fu eletto tribuno del popolo romano, il quale lo pose in signoria in Campidoglio, indi fatto senatore di Roma nel 1353 dal cardinal d'Albornoz legato: nell'auge del suo potere avea incominciato monetam novam cudere, ac alia plurima innovare,

come si ha da un'epistola di Cle<sup>\*</sup> mente VI, citata dal Vettori.

Il ch. Zesirino Re, nella Vita di Cola di Rienzo, da lui ridotta a miglior lezione e illustrata, lib. I, cap. XIII, nel descrivere la cavalcata che fece portandosi a s. Pietro, probabilmente si ragiona di tale specie di moneta, poichè si legge: » Seguitava un'omo, 'I quale per tutta la via veniva gettando denari, e spargendo pecunia a modo 'mperiale, Liello Migliaro fu suo nome; di là e di quà avea due persone, le quali sostenevano le sacca de la moneta: poi questi seguitava 'l Tribuno ". Il Vettori quindi chiama rara la piccola moneta, nella quale da una parte si legge 4 N. TRIBVN. AVGVST. nel contorno d'una croce grande quadrata, che sta nel mezzo; e dall'altra similmente si legge: # Ro-MA. CAPV. Mv. intorno ad alcune insegne e simboli. Il lodato Belli illustrando le case abitate in Roma dai grandi uomini ne' Diari di Roma, nel .n. 35 del 1843, parla degli avanzi di quella di Cola di Rienzo, situata nel XII regione Ripa, incontro la chiesa di s. Maria Egiziaca, creduta dal volgo erroneamente di Pilato; dice pure delle sue gesta, e dichiara possedere nella sua cimelioteca due monetine rarissime da lui fatte coniare, indi riprodusse le notizie che su Cola ci avea dato nel suo opuscolo Moneta di Valentino p. 4, delle quali solo riporteremo quella riguardante le monete del tribuno. Tali due monetine della collezione Belliana furono citate dal Papencordt: Cola di Rienzo, e suo tempo. Nel Carteggio inedito degli, artisti, stampato in Firenze nel 1839, t. I, p. 56, vi è una lettera di Cola alla signo-

ria di Firenze, de'7 giugno 1347, nella quale si legge verso il fine: " Volentes novae formae monetam incidere rogamus, ut mictere placeat zeccherium peritum, et instructum assagiatorem consuetum et expertum, et cudisformae scultorem quibus debito juris ordine solemniter providebimus, et decenter. etc." Il lodato Pompili narra a p. 274, che il Fioravauti da alcune monete in cui si legge da una parté Innocentius PP. VII. e dall'altra Sanctus Petrus S. P. O. R. ritiene che il senato abbia avuta facoltà di batter moneta, che talvolta siaglisi questa stata tolta, e talvolta ridata, come in tempo di Innocenzo VII del 1404, lorchè si fece la concordia colla mediazione di Ladislao. Dice inoltre che nei bassi tempi la zecca senatoria era alle radici del Campidoglio vicino all'arco di Settimio Severo (molte volte fu pure nelle case e palazzi privati de' senatori, che ne abusarono mettendo in circolo monete supposte d'argento, mentre erano di pessima lega, come le monete erose battute in Roma prima della deportazione di Pio VI, colle quali diversi arricchirono), come deducesi dal Signorile o Signorelli che nel principio del secolo XV era scrivano del popolo romano, e fece una relazione di Roma e sue chiese. Altrettanto avea riportato il Vitale, Storia de' senatori di Roma, par. II, p. 370, narrando pure come fu poi tolta la cura della zecca, e facoltà di battere moneta ai senatori e conservatori, ed appropriatasi privativamente dai Pontefici verso la metà del secolo XV, fu trasferita per più sicurezza nel sito ov' è ora il banco di s. Spirito rimpetto a Castel s. Angelo, e da A-

lessandro VII nel 1665 fu situata vicino agli orti e palazzo pontificio, in cui tuttora resta. Il Guattani nelle *Memorie di Roma* t. I, pag. 151, scrisse che l'officina monetaria del senato romano era presso il Tarpeo rocca del Campidoglio.

Molte furono le monete conjate dal senato di Roma: le descrive il citato Vitale p. 560 e seg., premettendone i disegni di trentasette, in cinque tavole, ragionando a p. 583 di altre monete senatorie colle notizie comunicategli da Pietro Borghesi di Savignano. Ma quanto alla zecca pontificia, apprendiamo dal Vettori a p. 463, che ne'tempi antichi quella de'romani era nel mezzo della città, secondo Marziale; che a'tempi di Giorgio Vasari la papale era nel palazzo del vescovo di Cervia (forse un Cesi, o un Santacroce al più) sul cantone di s. Lucia della chiavica. L'Albertini nel libro Mirabilia urbis Romae, che indirizzò a Giulio II, nel capitolo de officina cudendae pecuniae scrive così: Non longe ab ecclesia s. Celsi (che corrisponderebbe al suddetto banco di s. Spirito), tua sanctitas officina pecuniae cudendae construxit. Indi parla il Vettori della macchina eretta nella zecca vaticana attribuita a Lorenzo Bernini e da lui perfezionata (il bilanciere adoperato a mulino coll'impulso delle acque che voltano alcune ruote, e sostituito ai martelli che battevano sui conii per applicare l'impronto alle monete), poichè già da molto tempo era stata inventata in Hall di Germania, e nel 1665 fatta porre in esecuzione da Alessandro VII, riportando la lapide marmorea, che perciò fu eretta nella facciata esterna dell'edifizio, Monetarum officina. Finalmente avverte che nel 1735 sotto Clemente XII fu in Roma istituita una nuova zecca, oltre la sopraddetta, e fu aperta nella via de' Coronari presso il palazzo del Drago, nell'istesso luogo ove Sisto V avea aperto il Monte di pietà, per cui sopra tale abitazione fu collocata una memoria scritta in marmo.

Nel 1504 per comando di Giulio Il fu rinnovata tutta la moneta papale, come adulterata nella bontà così detta dai zecchieri, e le monete fino a Giulio II si dicono di argento agro perchè facilmente frangibili: quindi per editto del camerlengo cardinal Raffaele Sansoni-Riario fu tolto via dalle monete allora in corso il nome di carlini, proveniente da Carlo I di Angiò fratello di s. Luigi IX, probabilmente nell'epoca in cui fu senatore di Roma, o nel 1266 quando mediante l'investitura pontificia fu coronato re di Sicilia. Tuttavolta il cardinale con editto comandò che i nuovi carlini coniati nella zecca pontificia, e così detti per esprimere la bontà dell'argento, si dovessero dal nome del Papa chiamar giulii, dieci de'quali avessero il valore equivalente al ducato d'oro. I giulii conservarono la loro denominazione anche in quelli coniati sotto Leone X, Adriano VI, e Clemente VII, variandone il nome colla moneta di Paolo III del 1534, che furono detti paoli, allorchè rese esatta la ripartizione delle monete. Sebbene questo nome prevalse a quello di giulio, ciò fu per equivalenza così detto, e qual sinonimo di paolo sino a' nostri giorni usato. Il dotto Garampi nell'opera ch'egli ritirò, come imperfetta, e perciò rara, intitola-

ta: Saggi di osservazioni sul valore delle antiche monete pontificie, tratta nel capo V dei grossi o carlini papali, detti poi giulii e paoli: ne daremo un breve cenno. Grossi e carlini papali anticamente altro non furono che la stessa specie di moneta, che poi si appellò giulio e paolo, e solo nel 1542 sotto Paolo III alla metà del giulio o paolo fu attribuita la denominazione di grosso. Circa l'origine dell'appellazione di grossi alle monete, ognuna che conteneva un aggregato valore di molte monete minute o piccole si disse grossa: da appellativo il nome ne divenne proprio, e grosso si disse una tal moneta, coll'aggiunta della denominazione della zecca in cui si batterono; quindi si dissero grossi romanini, veneti, ravignani, anconitani, fiorini o florini o florinelli, tornesi, bolognini, ec.; cioè delle zecche di Roma, Venezia, Ravenna, Ancona, Firenze, Tours, Bologna; però fuvvi differenza e rapporti fra i grossi di varie zecche, ed il p. Oderici gesuita pubblicò una dissertazione importante sui grossi volterrani in Dissertat. et adnotat. ad inscript. et numism., Romae 1765. I grossi di Roma ebbero tre denominazioni, sanpierini, dall'immagine di san Pietro, mentovati sovente sotto Bonifacio VIII; romanini, migliori de' precedenti e nominati sino dal 1269, divisi in romanini vecchi, ed in romanini nuovi, quasi eguali al grosso tornese, e perciò più forti del vecchio; e carlini, i quali si diversificavano dai romanini, in modo, che nel 1302 furono ragguagliati al valore di 26 provisini, ed i romanini a 32; in seguito la moneta de' carlini acquistò celebrità, per cui sul fine del secolo XIV fra le monete che correvano comunemente in Roma, non più nominavansi romanini, ma bensì carlini e tornesi. Quanto ai carlini d'oro incominciati sotto Carlo II figlio di Carlo I, il Garampi pensa che in principio fossero sostituiti agli augustali battutisi nelle zecche del regno di Sicilia, da Federico II re e imperatore. I carlini d'argento furono detti liliati, giliati e julhati, dai fiori cioè del giglio, stemma gentilizio Angioino, impressivi; indi parla il Garampi del fino di questa moneta, peso, corso in vari paesi, diversi ragguagli e valutazioni.

Eletto nel 1555 Marcello II amante della parsimonia, fece squagliar l'oro delle suppellettili per la mensa pontificia, e fece coniarvi moneta d'argento per l'erario della camera apostolica, la quale ne scarseggiava. Benchè visse soli 22 giorni, abbiamo di lui due giulii ed un carlino: i primi sono colle parole Marcellus II Pont. Max., arme, S. Petrus Alma Roma, figura; MARCELLUS II PONT., MAX., arme, S. Petrus Ancona, figura. Il carlino, che Scilla chiama raro: MARCELLUS II PONT. MAX., arme, BONONIA MATER STUDIORUM, leoncino. Il Papa s. Pio V colla costituzione, Cum nihil, de' 25 ottobre 1570, Bull. Rom. t. IV, par. III, p. 130, estese la pena capitale imposta dalle leggi ai tosatori delle monete d'oro, a quelli ancora delle monete d'argento, essendone eguale il danno alla società. Nel pontificato di Sisto V si trova nominata l'arte de' bancherotti, i quali per le piazze e in altri luoghi di Roma tenevano alcuni banchi o tavole, e quivi cambiavano le monete d'oro e d'argento colle baiocchelle. Il Papa ridusse l'arte in

appalto, e l'affittò la prima volta duemila scudi, e in appresso sopra trentacinquemila scudi, come meglio racconta lo Scilla a p. 255. Nel precedente pontificato di Gregorio XIII nella Chiesa di s. Lorenzo in Damaso fu eretta una confraternita pei banchieri cambiatori di monete, con altare dedicato a s. Matteo, di cui parlano Piazza, Eusevologio romano tratt. VII, cap. XXX; e Bovio, La pietà p. 134, il quale dice che il sodalizio poco esistette, poichè i componenti tralasciarono l'arte di banchieri cambiatori di monete, per la salute delle loro anime. Ridolfo Gonzaga marchese di Castiglione delle Stiviere fu accusato di aver ivi fatto battere e coniare sotto Clemente VIII moneta pontificia; per lo che citato formalmente al tribunale della camera apostolica, fu dopo il processo scomunicato e punito con altre censure, onde divenne sì odioso a' sudditi, che l' uccisero. Urbano VIII mediante la bolla In supremo, de' 13 novembre 1627, Bull. Rom. t. VI, par. I, p. 95, volle sottoposti anche gli ecclesiastici secolari e regolari, alle pene emanate contro i tosatori delle monete. Nel 1670 pel possesso di Clemente X furono battuti giulii o paoli, grossi e mezzi grossi, e distribuiti al popolo. Benedetto XIV confermando le provvidenze contro i falsificatori e tosatori di monete, con la costituzione Ad curam, dei 31 ottobre 1756, Bull. Magn. t. XIX, p. 263, estese ai chierici dei due cleri la pena di morte imposta ai laici per la falsificazione delle cedole o carta monetata del Monte di pietà e del banco di s. Spirito di Roma; dappoichè il banco di s. Spirito avea fatto una gra-

ve perdita per l'insedeltà, di un ministro. Per l'approvazione del miglioramento della moneta nel 1755 fu battuta una medaglia col ritratto di Benedetto XIV, col motto: Provinentia Pontificis, e pell'esergo, Ex PROBATA MONETA A. MDCCLV. Diverse medaglie furono perciò coniate, e per non dire di altre, nel 1765 fu coniata a Clemente XIII una medaglia colla sua essigie, e nel rovescio l'epigrafe REPENTE DE COELO SALUS, con la figura della Chiesa con croce, rischiarata da un raggio celeste, avente innanzi un'ara con turibolo fumante; nell'esergo vi è la leggenda, Ex PROBATA MONETA AN. MDCCLXV. Ma si trovò una satira che diceva: Evirata moneta, poichè realmente il predecessore Benedetto XIV avea aumentato la bontà della moneta sì nell' oro che nell'argento, dopo due saggi che ne fece fare intorno alla bontà ed al peso. All' articolo Medaglie Ponti-FICIE parlammo di quelle battute colla pasta degli esperimenti per le nuove monete, indi dispensate al chierico di camera presidente della zecca, direttore ed altri ufficiali della medesima.

Pio VI nel 1785 vedendo gl'immensi danni che provenivano dalla falsificazione del carattere e firme di cui erano munite le cedole del monte di pietà, ordinò che gli si sostituissero stampate equivalenti agli odierni biglietti della banca romana, e di riportare al suddetto monte dentro otto mesi le cedole create a tutto il 1782, "spirati i quali non avrebbero più valore: questa provvidenza tuttavia non potè eliminare il disordine invalso, anzi si accrebbe essendo per iscoppiare il gran vulcano rivoluzionario.

A questo disordine si aggiunse quello della moneta pontificia, che essendo nell'intrinseco maggiore della valuta, venne incettata dai monopolisti, onde se ne penuriava. A. rimediare all'inconveniente, Pio VI nel 1786 pubblicò una tariffa sì per le monete papali che estere, ordinando portarsi alla zecca pontificia le monete d'oro coniate a tutto il 1757, onde riceverne il correspettivo in monete d'oro di posteriore conjuzione. Indi nel 1787 il Papa rimise al prelato tesoriere quarantamila scudi in cedole, e settantamila in contante per ritirare i zecchini d'oro tondati, pei quali facevasi notabile perdita. Crescendo la penuria del denaro, per ripararvi, Pio VI nel 1793 fece battere a vantaggio del commercio cinquantamila scudi di moneta plateale, detta pure di biglione o billione, da otto o da quattro baiocchi di rame, la quale però essendo di lega inferiore alla consueta peggiorò il decadimento del numerario. Infatti nel 1794 il cambio o realizzazione delle cedole salì al cinque per cento, e fu allora che Pio VI adottò il progetto del tesoriere della Porta, con far battere dieci milioni di moneta plateale o erosa formata d'argento e rame, cogli argenti vecchi delle chiese, presi in prestito dal tesoro pontificio, per estinguere in parte le cedole eccessivamente accresciute. Nel 1795 vedendoşi Pio VI minacciato d'invasione dai repubblicani francesi, per porsi in grado di difesa, supplire alle spese dell'armamento necessario e riparare alla penuria delle monete, invitò anche il monte di pietà ed ogni ordine di persone di portare alla zecca i loro argenti (per cui si spezzarono e fusero preziosi lavori, come 'l' ostensorio di s. Aguese in Navona, della principesca casa Doria), accordando il frutto del quattro e mezzo, per cento; secondando tutti le mire del Pontefice, potè la zecca porre in commercio copiosa quantità di monete, ricavate da detti argenti, alquanto inferiore all' antico. Presto sparì dalla circolazione per l'avidità della peste de monopolisti, ad onta che per frenarli si pubblicarono rigorosi castighi. Al più volte citato articolo DENARI, parlai della moneta plateale, e di quella chiamata paludella che valeva un baiocco, moneta pei lavoranti impiegati al prosciugamento delle Paludi Pontine, di cui feci pur menzione a Luoght pt Monte, potendosi anche consultare il Nicolai, De'bonificamenti delle terre Pontine. Rilevando Pio VI i gravi danni cagionati dall' aumento della moneta, nel 1796 in maggio ne abolì l'incremento, invitando i possessori a portarla al monte di pietà per ricevere corrispondenti cedole, che pel; loro gran numero e discredito costrinsero il Papa ad alienare una quarta parte de' fondi rustici del clero secolare e regolare dello stato pontificio, comprese le confraternite e le cappellanie laicali. Stabilì poi la riduzione delle cedole, che soffrivano il discapito di un terzo, sospendendo quelle superiori ai cento scudi: diminuì eziandio la moneta semi-erosa, ordinando che i dazi e le gabelle si pagassero con moneta effettiva. Tuttociò non bastò, e dovette suo malgrado Pio VI ricorrere all'espediente d'un imprestito su tutti gli ecclesiastici, per estinguere l'immenso numero delle cedole, fino al quantitativo della sesta parte del valore de'lo-

ro beni, col frutto del tre per cento, imponendo ancora tasse sui legati testamentari e successioni trasversali. I francesi prima costrinsero Pio VI nel 1796 al gravoso armistizio di Bologna, e poi nel 1797 all'umiliante pace di Tolentino, il perchè ebbero luogo le perquisizioni degli ori ed argenti da ogni ceto di persone, e rovinosi imprestiti per conservare il poco numerario che circolava. Questo si ridusse a tale scarsezza, che Pio VI fece squagliare i cannoni, e col metallo pose in corso monete di cinque baiocchi, e cedole pel valore di due milioni d' uno a cinque scudi. Fra le monete di cinque baiocchi ve ne sono delle rare, battute in varie parti del stato, e fra queste quella di Ronciglione.

In sede vacante, il governo provvisorio napoletano di Roma, alla cui testa era il general Naselli, con editto de' 10 febbraio 1800 ridusse la moneta sì di mistura o plateale, che di rame, battuta dopo il 1793, e con altro de' 15 pubblicò il sistema de' pagamenti; quindi a' 10 marzo venne emanato l'editto sulla riduzione della moneta fina o d'argento. Ma il porre in equilibrio il sistema monetario era riservato a Pio VII, che perciò fece sborsare al pubblico tesoro un milione e mezzo di scudi romani, pubblicare editti dal cardinal camerlengo nel 1801, onde venne battuta la medaglia coll'effigie del Pontefice, e coll'epigrafe Moneta RESTITUTA MDCCCIII nell'esergo; rappresentandosi la figura di Roma galeata sedente con cornucopio nella destra e bilancia nella sinistra. Benemerito sopra tutti del giusto sistema della moneta fu il tesoriere monsignor Lante, al modo detto nel vol. XXXVII, p. 117 del Dizionario. Fra le monete di Leone XII è raro lo zecchino doppio, avente nel diritto la Chiesa sedente di fronte e raggiata, con croce nella destra e calice nella sinistra, e l'epigrafe Super FIRMAM PETRAM, nell' esergo CAPUTI: nel rovescio l'arma del Pontefice, e Leo XII P. M. A. II. Rarissima è altresì la moneta d'oro di cinque scudi di Gregorio XVI colle immagini de'ss. Pietro e Paolo, perchè forse circa otto ne furono coniate, non furono messe in corso, e il Pontefice le donò a forestieri e ad altri senza riserbarsene; la prova in argento fu acquistata da un estero, e siccome la fece dorare, non vuole che si prenda colle dita, poichè il peso scuoprirebbe la materia; nella zecca di Roma esiste il conio. Si dice che per venerazione alle sacre immagini, Gregorio XVI non permise che tal moneta ulteriormente si battesse, benchè in principio non avea impedito che si coniasse lo scudo rappresentante la Purificazione della Beata Vergine, nel giorno della cui festa fu sublimato al pontificato, ed il mezzo scudo con l'effigie di s. Romualdo fondatore della sua congregazione camaldolese, Gregorio XVI fu grandemente benemerito delle monete pontificie, e altamente, encomiato, perchè riformò il sistema monetario, e ridusse la moneta in ragione é proporzione decimale, di bella forma e ottima lega. Niun Pontefice coniò ogni specie di monete come Gregorio XVI, regolarizzandone l'equivalenza per decine, togliendo i rotti degli anteriori zecchini, e doppie e mezze doppie d'oro, mezzi grossi d'argento, ec.; sistemandone ogni ramo, ritirando le monete calanti e discreditate (così avesse potuto far liquesare tutti i papetti, paoli, grossi e mezzi grossi de' suoi antecessori, logori e mancanti del valore intrinseco, ma la dissipato consentire interamente al divisato intendimento); per cui ora la pontificia moneta è esattissima e comoda dal 1835 in poi, calcolata nella frazione decimale, in pieno credito e gradita a tutti, compresi gli esteri.

Nel volume I della Raccolta delle leggi e disposizioni di pubblica amministrazione nello stato pontificio emanate nel 1835, si riporta il chirografo di Gregorio XVI, Ci rappresentaste, de' 10 gennaro 1835, e diretto a monsignor Tosti tesoriere generale, poi cardinale, sul sistema monetario, sulla coniazione delle nuove monete e sulla tariffa generale delle monete che hanno corso legale nello stato pontificio. Basi sulle quali un' apposita congregazione cardinalizia convenne nella riforma del sistema monetario e della tariffa delle monete, col parere ancora dei direttori delle zecche pontificie di Roma e Bologna, e di altre persone intendenti all' uopo consultate. Massime stabilite per la riforma del sistema monetario. Fissazione della tolleranza sul titolo e peso delle monete d'oro e d'argento. Divisione e forma delle nuove monete. cioè scudo romano del valore di dieci paoli, o cento baiocchi; del mezzo scudo romano o paoli cinque; del testone da paoli tre; del papetto o quinto di scudo da paoli due; del paolo o decimo di scudo da baiocchi dieci; del grosso o vigesimo di scudo da baiocchi cinque. Che le monete d'oro sieno di una intiera decina di scudi, ossia

moneta da scudi dieci, che prese il nome di Gregorina : di mezza decina ossia moneta da scudi cinque, che prese il nome di Gregorina da cinque; di un quarto di diecina, ossia moneta da scudi due e bajocchi cinquanta, che prese il nome di mezza Gregorina. Che i baiocchi, mezzi baiocchi e quattrini sieno in rame. In tal modo la nuova moneta è tutta decimale, ed esclude le frazioni tanto incomode ne'calcoli. Si legge inoltre nel chirografo, che finalmente quanto alla forma, ritenuto l'uso già adottato di coniare colla così detta virola solcata, ed in principio di restringere la superficie, si adotti per massima che nelle nuove monete sia espresso il loro valore; e che quindi le monete contengano nel diritto l'effigie del sovrano fino al quinto di scudo inclusivamente, e nel rovescio l'espressione del rispettivo valore; e dal paolo o decimo di scudo fino al quattrino, nel diritto lo stemma del sovrano e nel rovescio il valore rispettivo. Nella detta Raccolta si riporta pure l'esclusione degli spezzati della moneta estera, ad eccezione del mezzo scudo di Spagna; la tabella del prezzo a cui si ricevono dalle zecche di Roma e di Bologna le paste d'oro e d'argento; la notificazione del cardinal Galeffi camerlengo in esecuzione del chirografo sovrano sulla riforma del sistema monetario. e sul corso legale delle monete; i provvedimenti emanati dal tesorierato sul corso delle monete: la tolleranza del corso delle monete d'argento, benchè sieno state bucate per appendersi al collo o alle corone; la circolare della segreteria per gli affari di stato interni per l'interdizione di traforare, a-

bradere e bucare le monete in corso: l'ordine circolare del tesorierato sulle monete d'oro pontificie di antica coniazione; la tolleranza di un grano di calo del peso per le sole monete d'oro pontificie: il modo col quale si debbono ritirare dalle casse pubbliche le monete d'oro calanti più di un grano, col diffalco de' grani che mancano; e che i periti de' corpi di delitto per moneta falsa sono i soli saggiatori delle pubbliche zecche. Abbiamo la medaglia d'argento coll'effigie di Gregorio XVI An. IV, e nel rovescio l'iscrizione: Bono PUBLICO LEGIBUS OPTIMIS CONSULIT REM NUMMARIAM CONSTITUIT. Con allusione alla riforma del codice civile e del sistema monetario, e fu battuta in occasione che il Papa onorò di sua presenza la zecca di Roma. Questa medaglia è una delle migliori, ed è per la storia pontificia molto interessante, siccome celebrante cosa della più alta importanza, cioè di tutelare il pubblico diritto e le sostanze altrui nel secondo sangue dell' uomo ch'è il danaro: sine pecunia nihil. Tra quelli che fecero rimarcare i pregi di tal riforma nomineremo l'eruditissima Dissertatio Bonaventurae Orfei sacri consistorii advocati, de veteris numismatis potestate ejusque incremento, et decremento, Romae 1837.

All'articolo Camerlengo di Santa ROMANA GRIESA dicemmo del diritto che i cardinali camerlenghi hanno in sede vacante di battere moneta d'oro e d'argento colla loro arma gentilizia; qui collo Scilla riporteremo il novero di que' cardinali, che sino al suo tempo l'esercitarono, e tutt'ora l'esercitano, parlando quello scrittore de' motti allo Spirito Santo in tali monete a p. 367: indicheremo, l'epoca delle sedi vacanti cogli anni in cui accaddero, mentre raffrontandoli colla Cronologia de' Pontefici, si vedrà a quali si riferiscano; quanto ai cardinali, la serie dei camerlenghi e le loro biografie suppliranno alla brevità. Lo Scilla poi a p. 403, parla delle monete battute in tempo di sede vacante, riportandone due d'argento forse battutenel 1370 in morte di Urbano V, colle parole Sede VACANTE, in mezzo una mitra, nel rovescio Sanctus Petrus, croce con due mitre, e due coppie di chiavette incrociate; e nel 1415 dopo deposto Giovanni XXIII, colla leggenda Sede VACANTE, con un Papa sedente, e nel rovescio le chiavi, SANCTUS PETRUS ET PAULUS, Ecco le monete de'camerlenghi. 1521, 1523 cardinal Armellini, due giulii per ciascuna battuti in Roma. 1549, 1555, 1559 cardinal Guido Ascanio Sforza, un testone e due giulii in Ancona; giulii, testone e scudo d'oro in Roma. 1565 cardinal Vitelli, giulio in Roma, due testoni in Ancona e Macerata. 1572 cardinal Cornaro, monetina di mistura in Roma. 1585 cardinal Guastavillani, due giulii in Roma. 1590, 1591 per quattro sedi vacanti, cardinal Gaetani, doblone d'oro, due testoni e giulii in Roma; un testone e giulio in Fano; testone e monetina di mistura in Macerata; testone e doblone d'oro in Roma. 1605, 1621, 1623 cardinal Aldobrandini, doblone d'oro, giulio e vari testoni in Roma; testone e giulio in Roma; testone, giulio, grosso e quattrino in Roma. 1644, 1655, 1667, 1669 cardinal Antonio Barberini, due testoni in Roma; testone, giulio, grosso e mezzo grosso, doblone e dobla d'oro in Ro-

ma; piastra, testone, giulio e scudo d'oro in Roma; piastra, testone, giulio, grosso, mezzo grosso, scudo d'oro e doblone in Roma. 1676, 1689, 1691 cardinal Paluzzi Altieri, piastra, testone, giulii, grosso, mezzi grossi in Roma; piastra, testone, giulio, grosso, mezzo grosso, e doblone da quattro scudi d'oro in Roma; testone, giulio, grosso, mezzo grosso, dobla in Roma. 1700 cardinal Spinola, piastra, due testoni, due giulii, scudo d'oro in Roma. Il novero de' successori dello Spinola nel camerlengato si possono leggere nella detta serie a CAMER-LENGO, sino al cardinal Giustiniani, a cui Gregorio XVI diè in successore l'odierno cardinal Tommaso Riario Sforza, che per la di lui sede vacante battè moneta e coniò le solite Medaglie pel conclave, di che si parlò a quell'articolo. Abbiamo poi le seguenti monete de'successori dello Spinola cardinali camerlenghi. 1721 cardinal Albani, doppia. 1724 Albani stesso, testone, e paolo senza nome proprio. 1730 il medesimo. 1740 lo stesso cardinal Albani, doppia, zecchino, mezzo zecchino, e quattrino senza nome proprio. 1758 il medesimo, zecchino, piastra, mezza piastra, papetto e grosso senza nome proprio. 1760 cardinal Rezzonico, zecchino, mezza piastra, papetto e paolo. 1774, del medesimo, zecchino, mezza piastra, papetto e paolo. 1823 cardinal Pacca, doppia, piastra, mezza piastra, papetto. 1829 cardinal Galleffi, doppia, piastra, mezza piastra. 1830-1831 lo stesso, doppia, piastra, testone. 1846 cardinal Riario-Sforza, moneta d'oro di cinque scudi detta Gregorina, e la piastra o scudo. De'chierici di camera presidenti della zecca, quali

monete furono battute col loro stemma, lo diremo a Zecca Pontificia. De' cardinali legati, prelati vicelegati, vescovi e governatori che fecero battere moneta col loro nome o stemma, o con l'uno o l'altro in Perugia, Macerata, Ancona, Marca, Camerino, Ravenna, Bologna, Ferrara, Parma, Piacenza, Avignone, lo Scilla ne dà il novero a p. 368 è seg. Il cardinal Armellini camerlengo fece battere un grosso con figura di s. Pietro, e sotto la sua arme con lettere S. Petrus Alma Roma: e dall'altra parte il nome e l'arme d'Adriano VI: questa è l'unica moneta battuta in Roma con l'arme del camerlengo vivente il Papa.

Il Muratori riporta varie opinioni donde nato il nome di baiocco, moneta bassa di rame, nella dissert. XXXIII. Dice il Vettori, i baiocchi in tempo di Cola di Rienzo essere notissimi in Roma ancora, ma quelli da lui veduti essere d'argento, e superarne la valuta di molto. Aggiunge che sotto Giulio II correva la moneta baiocchella, massime nel pontificato di Siste V, la quale era di mistura di rame inargentato, e benchè non avesse la valuta del baiocco, gli si dava la valuta con molto danno del popolo, che però la riceveva volentieri, perchè d'un giulio d'argento avea dieci baiocchelle, e cinque o sei quattrini di più. Quanto ai testoni, detti anticamente tertios paulos, il Vettori vuole originato il vocabolo dalla testa di vari Papi e altri principi, che ve la secero scolpire, producendo altri pareri a p. 260. Il Vettori in più luoghi discorre della piccola moneta del quattrino. Il Garampi nel Sigillo della Garfagnana parla delle monete fiorino,

malecchino, marca, marchesina, obolo, oncia, pavese, sterlino, tornese, bisanzio, libbra, soldo; e nelle Memorie della b. Chiara, di Ancona, anfusinus, fiorino, turonensis, Pavia, Pisa, proveniensis, Ravenna, siclo, januensis, milianensis, ec. Il p. Plettemberg, Notitia, ragiona dello scutum antiquum et novum, e dello scutum auri, come dell'uncia auri in camera. Gio. Agostino Gradenico, Dissert. della forma dei piombi diplomatici pontificii, nel t. XXVIII della nuova raccolta d'opuscoli del p. Calogerà. Francesco Ficoroni, I piombi antichi, Roma 1740. Saverio Scilla, Breve notizia delle monete pontificie antiche e moderne, Roma 1715. Il cav. Belli nella sua Cimelioteca, p. 15, dice di diverse monete pontificie, come del grosso in satira, del paolo delle dodici campanelle, delle monete del presepio usate quali amuleti, del s. Venanzio, del s. Pietro colla testa rivolta, del preteso baiocco di Leone XII, della piàstra di Pio VIII, delle leonine, e della cautela con che debbonsi prendere fra le dita le antiche monete di metallo agro perchè friabilissime, dovendosi tenere nella palma della mano. Negli Annali delle scienze religiose seconda serie, vol. II, p. 291, si annunzia un'opera interessante del dott. Angelo Cinagli, che coi tipi di Fermo intende pubblicare: Le monete de' Papi descritte in tavole sinottiche, avendo studiato i più valenti monetografi, e volendo alle loro opere aggiungere oltre mille monete inedite sfuggite alle loro ricerche, e particolarmente voler riferire quelle non mentovate dopo Scilla dal 1716 al 1845, tranne molte di rame pubblicate da alcun monetografo, ed anche quelle coniate dalle varie zecche dello stato pontificio negli anni 1794 al 1799; e ciò, come dicesi nel programma d'associazione, per non aver alcuno intrapreso di riunire e coordinare in un solo volume tutte le monete pontificie contenute nelle opere disparate e disgiunte di tanti eruditi raccoglitori e illustratori delle monete de' Pontefici romani, per utilità della storia e a diletto de' cultori della scienza nummaria.

MONFERRATO O MONTEFERRA-To, Mons Ferratus. Antico ducato d'Italia, col titolo di marchesato. limitato un tempo all'est dal ducato di Milano e da una parte degli stati di Genova, al nord dal Vercellese e dal Canevese, all'ovest dal Piemonte proprio, e al sud dal Genovesato, da cui lo divideva l'Apennino. Questo paese bagnato dal Po, Stura, Bormida, Belbo, Orba ed Erro, avea circa ventidue leghe di lunghezza, e rinchiudeva quasi 200,000 abitanti. Casale era la capitale del marchesato, e ordinaria residenza de' marchesi sovrani, Sisto IV la separò da Asti, e con parte del suo territorio e con quello di Vercelli formò una diocesi; quindi colla bolla Pro Ecclesiae praeminentia, dei 18 aprile 1474 l'eresse in sede vescovile: il regnante Carlo Alberto I re di Sardegna l'ha onorata della residenza di un senato, che nuovo lustro le reca, e richiama alla memoria l'antica sua magnificenza e sovranità. Quantunque il paese sia alquanto montagnoso, è però molto fertile, e produce vini eccellenti, con pingui pascoli. Compreso ora negli stati sardi, è ripartito fra le divisioni di Alessandria, Cuneo, Genova, Novara e Torino. Appartennero al Monferrato diverse città, come le città vescovili di Acqui,

Alba, Alessandria, ec. Vi fiorirono uomini illustri per santità di vita, lettere, scienze, armi, arti e dignità ecclesiastiche, come per non dire di altri, s. Innocenzo I eletto Papa nel 402, i cardinali Boba, Ottone Candido o sia Bianco dei marchesi di Monferrato, Teodoro Paleologo de' marchesi di Monferrato, Sangiorgi, Millo, Fontana, ec. Quanto a s. Innocenzo I d'Alba di Monferrato, da ultimo il can. Giorni nella sua storia d'Albano, a questa città attribuì i natali di sì insigne e benemerito Pontefice, in di cui favore pubblicò un articolo nella prima distribuzione dell' Album 1847, C. Guzzoni degli Ancarani. Anche il can. Palemone Luigi Bima, dichiara s. Innocenzo I d'Alba Pompea, a p. 33 della Serie cronologica de' romani Pontefici, e degli arcivescovi e vescovi di tutti gli stati del re di Sardegna, Torino 1842, 2.º edizione.

Nel 980 è fatta menzione di un marchese di Monferrato, che avea per bisavolo, per derivazione materna, l'imperatore Ottone II. Il Muratori, Delle antichità Estensi par. I, p. 251, esamina l'origine e la serie degli antichi marchesi di Monferrato. Il Zazzera, Della nobiltà dell'Italia, parlando della famiglia Gonzaga signora di Mantova, discorre delle famiglie che hanno posseduto lo stato di Monferrato, incominciando dalla famiglia Alderama, dal 950 al 1306, dalla famiglia Paleologa che lo possedè dal 1308 al 1533, alla famiglia Gonzaga in cui passò e lo ritenne per quel tempo, ciò che descrivemmo a Mantova. Il Sismondi tiene per fondatore dell'illustre, potente e nobilissima casa di Monferrato, Alderamo che lungamente contese coll'antichissima e potente casa di Savoia la sovranità del Piemonte (Vedi): la famiglia di Monferrato fu una delle principali d'Europa che spedirono crocesignati alle. Crociate, e regnò nel medesimo tempo a Casale, in Tessalonica, ed a Gerusalemme (Vedi); ma la storia dei marchesi di Monferrato durante i secoli X e XI è involta in grandissima oscurità. Alderamo fu fatto marchese di Monferrato da Ottone I il Grande nel 938, e si crede morisse nel 995. Gli si danno per successori tre suoi figli che regnarono uno dopo l'altro: Guglielmo I. Bonifazio I, e Guglielmo II, di cui nacque Bonifazio II. Si annoverano in seguito Guglielmo III, e Ranieri padre di Guglielmo IV- o il Vecchio, che regnò nel 1147, e sposò la sorella uterina dell'imperatore Corrado III: si coprì di gloria nelle crociate, fu amico di Federico I e suo consigliere; i suoi figli Guglielmo, Corradino, Bonifazio, Federico e Rainieri pel loro valore divennero celebri. Rainieri sposò Maria figlia di Manuele Comneno imperatore di Costantinopoli, che nel 1179 gli recò in dote il regno di Tessalonica. Guglielmo V primogenito si acquistò nelle guerre di Palestina il soprannome di lunga spada, dalla quale niun nemico poteva salvarsi. Il suo figlio fu Baldovino V re di Gerusalemme, e quando stava per succedergli in quel trono il fratello Corrado signor di Tiro, questi fu assassinato. Bonifazio III fratello di Corrado e di Baldovino V, su re di Tessalonica dal 1187 al 1207. Tornato in Monferrato nel 1191 aumentò i suoi stati colle concessioni di Enrico VI imperatore; indi fu arbitro tra Filippo e Ottone IV in Germania, e

capo della quinta crociata, contribuendo alla conquista di Costantinopoli, sotto Innocenzo III (Vedi): introdusse in occidente il maiz o grano d'India, che dal Monferrato si diffuse nel rimanente della Lombardia. Maritò sua figlia ad Enrico di Fiandra, secondo imperatore latino di Costantinopoli, Morì nel 1207 lasciando due figli, Guglielmo VI e Demetrio; il primo divenne marchese di Monferrato, l'altro re di Tessalonica, regno che perde nel 1219, avendolo conquistato Teodoro Lascaris. Accorse il fratello alla ricupera, ma morì avvelenato nel 1224. Demetrio col nipote Bonifazio IV figlio del defunto tornò in Monserrato, e morì nel 1227. Bonifazio IV fu gran partigiano di Federico II, e poi di Corrado IV imperatori. Nel 1254 gli successe il figlio Guglielmo VII detto il grande, nato di Margherita di Savoia, figlia del conte Amedeo IV; sottomise Vercelli, Ivrea ed altre città, e divenne pure signore di Pavia, Novara, Asti, Torino, Alba, Alessandria e Tortona, siccome padrone d'un esercito formidabile e vincitore di Carlo I d'Angiò. Divenne vicario imperiale in Italia, e maritò sua figlia Jolanda o Irene ad Andronico Paleologo imperatore di Costantinopoli, dandole per dote i suoi diritti al regno di Tessalonica: morì nel 1202 in una gabbia di ferro prigione degli alessandrini. Gli successe il figlio Giovanni I, il quale perdè diverse città, ed ai Visconti di Milano lasciò per cinque anni il governo del Monferrato, che poi ricuperò coll'aiuto del suocero Amedeo V conte di Savoia. Morto senza prole pel 1305, si estinse la linea mascolina degli antichi marchesi di Monferrato, dopo avervi reguato 338 anni.

Irene sorella di Giovanni I imperatrice di Costantinopoli, succeduta ne' diritti di sua casa, li trasmise a Teodoro I Paleologo suo secondogenito, in cui fu rinnovata la dinastia de'marchesi di Monferrato. Teodoro fu accolto con gioia dai monferini, e compose in greco un trattato sulla disciplina militare, che poi tradusse in latino. Nel 1338 gli successe Giovanni II suo figlio, che ricuperò parte de'suoi stati, e col cognato Ottone di Brunswick potè sottomettere gran parte del Piemonte. Accompagnò l'imperatore Carlo IV in Toscana e Roma, da cui ottenne il vicariato dell' impero in Italia. Per le guerre tra lui ed i Visconti, desolata la Lombardia, Urbano V gli spedì un legato per pacificarli. Avendo perduto Valenza e Casale, morì di pena nel 1372, e siccome avea sposato Elisabetta d'Aragona sorella di Giacomo IV re di Maiorca, regno che avea invaso Pietro IV re d'Aragona, pei diritti che vi avea si contentò di assumerne gli stemmi. Il figlio ed erede Secondotto Paleologo-Monferrato, sotto la tutela di Ottone e mediante l'alleanza del Papa Gregorio XI, si pacificò coi Visconti, e sposò la sorella di Giovanni Galeazzo. Morto nel 1378 gli successe il fratello Giovanni III, che morì nel 1381. Allora l'altro fratello Teodoro II montò sul trono, sotto del quale Monferrato respirò pace: nel 1404 ricuperò Casale ed ampliò i suoi dominii, maritando la figlia a Giovanni II Paleologo imperatore di Costantinopoli, e il suo figlio con Giovanna di Savoia d'Amedeo III detto il conte Verde. Guerreggiò coi milanesi, e l'imperatore Sigismondo lo riconobbe vicario imperiale in Italia, dignità che fu dipoi confermata ai suoi successori. Nel 1418 si ritirò in un convento d'Alba, ove terminò i suoi giorni nel 1464 in gran concetto di santità. Gian Giacopo suo figlio lo successe nel 1418, e fu uno de'principi più sciagurati di tal casa, poichè fu oppresso dai signori di Milano e di Savoia; lo stato soffiì devastazioni dai milanesi, e quasi tutto il perdè, costringendolo la Savoia a farle omaggio pel Monferrato. Morì nel 1445 dopo aver maritato Amata sua figlia, a Giovanni di Lusignano, re titolare di Cipro e Gerusalemme. Il figlio Giovanni IV lo successe, e pel primo introdusse nella sua corte la etichetta, che ammette solo nobili presso i sovrani, ritenendo ch' essi doveano servire i principi, ma ne restarono malcontenti in un ai cittadini. Sposò Margherita di Savoia, e senza prole morì in Casale nel 1464. Suo fratello Guglielmo VIII che gli successe, ebbe fama di prode capitano nelle guerre di Lombardia, e si affrancò dalla dipendenza feudale di Savoia, maritando al duca Carlo I la figlia Bianca. Morto nel 1483 senza maschi, divenne marchese di Monferrato Bonifazio V, terzogenito di Gian Giacopo, avendo già Guglielmo VIII assicurata la successione dello stato all'altra figlia Giovanna, ed a suo genero Luigi marchese di Saluzzo, regolamento che più non volle riconoscere Bonifazio V. Il perchè Luigi fece assassinare Scipione abbate di Lucedio, solo rampollo legittimo dei Paleologi. Avendo contro ogni speranza Bonifazio V ottenuto de'suecessori, allorchè morì nel 1493, il figlio Guglielmo IX montò sul trono, al quale nel 1518 successe Bo-

nifazio VI suo figliuolo, assai amato dai sudditi. Per la prematura sua morte, nel 1531 Giovanni Giorgio ultimo erede maschio della casa di Monferrato, ed abbate di Bremida e di Lucedio, depose l'abito ecclesiastico pel marchesato. Onde assicurare la successione maritò la nipote Margherita, figlia di Guglielmo IX, al marchese di Mantova Federico II Gonzaga, che nel 1533 ebbe il marchesato di Monferrato per morte di Giovanni Giorgio, dopo avervi regnato i Paleologi 228 anni: così questo stato si compenetrò nella casa Gonzaga, cui Carlo V imperatore glie ne diè l'investitura. Quindi Massimiliano II nel 1573 l'eresse in ducato. Estinta la` linea mascolina de' Gonzaga nel 1627, Carlo I duca di Nevers e di Rhetel ottenne il Monserrato col ducato di Mantova; però nel 1631 ne fu ceduta una porzione a Vittorio Amedeo I duca di Savoia. i cui successori furono investiti del restante del paese nel 1703 dall'imperatore in persona di Vittorio Amedeo II, primo re di Sardegna. Al di lui successore Carlo Emmanuele III, il Papa Benedetto XIV con annuo tributo cedette i feudi che la santa Sede possedeva nel Monferrato e in Piemonte, costituendolo vicario di essi, come dicemmo a Masserano.

MONFORT RAIMONDO, Cardinale. Raimondo de' conti di Monfort, nato in Tolosa, chiamato fino da fanciullo dalla Beata Vergine all'ordine della Mercede, fece tali progressi nella santità e nelle scienze, che acquistatasi in breve alta riputazione nella Spagna e nella Francia, venne consultato come l'oracolo de' suoi tempi. Più d' una volta intraprese il viaggio dell' Africa per riscattare i poveri schiavi, e disputo sovente cogli ebrei e co'loro rabini, de' quali ne indusse parecchi ad abbracciare le verità del vangelo, ed occupossi in altre somiglianti egregie azioni, per le quali Benedetto XII nel 1337 o 1338 lo creò cardinale prete di s. Stefano al Monte Celio. Ma quando giunse in Barcellona la nuova di sua promozione già era passato agli eterni riposi.

MONFORT (ven.) LODOVICO MARIA GRIGNON. V. MONTFORT.

MONICA (s.). Nacque nel 332 da famiglia cristiana, e fu educata da una buona femmina che da gran tempo era nella casa de' suoi genitori, la quale instillò in lei le massime della vera pietà. Giunta all'età opportuna, fu maritata a un borghese di Tagasta, per nome Patrizio, ch' era ancora pagano. Ella gli fu sempre sommessa in tutto, onorandolo come suo signore e padrone, ed ottenne colla sua dolcezza di guadagnarlo a Gesù Cristo, un anno prima della di lui morte. Arrivò pure a far convertire la suocera, dopo averla fatta pentire della sinistra opinione che avea concepita di lei. Monica aveva una mirabile destrezza per riunire gli animi tra loro discordi, e facevasi suo principale dovere di alleviare gl'indigenti provvedendo ai loro diversi bisogni. Esatta e fervorosa nell'adempiere i doveri della religione, era pure attentissima nel vegliare alla cura della sua famiglia, e soprattutto all'educazione dei figli. Essa n'ebbe tre dal suo matrimonio, due maschi ed una femmina. Il maggiore di tutti fu s. Agostino (Vedi), sugli errori del quale ella ebbe a versare molte lagrime, non cessando mai d'implorare da Dio

la sua conversione. Nel 384 avendo Agostino lasciata Roma, ov' erasi recato, andò a Milano per insegnarvi rettorica. Ciò saputo dalla madre, imbarcossi per raggiungerlo. Giunta a Milano intese dalla propria bocca del figlio ch'egli non era più manicheo. Ivi ella strinse particolar conoscenza con s. Ambrogio, il quale stimava s. Monica per la sua pietà, e congratulavasi spesso con Agostino perchè avesse una tal madre. Ivi pure ebbe la consolazione di vedere finalmente la perfetta conversione di quel caro figlio che le era costato tante lagrime, angoscie e preghiere. Dopo questo felice avvenimento ella andò con lui in una casa di campagna, ove si ritirò con alcuni suoi amici, e prese parte nelle sublimi conferenze che colà tennero fra loro. S. Agostino fu battezzato nel dì di Pasqua del 387, e continuò a vivere alcun tempo insieme con quei suoi amici che pure aveano ricevuto il battesimo, ai quali Monica prestava i più amorosi servigi, come se tutti fossero stati suoi figli. Essi più non pensavano che a tornarsene in Africa, e Monica doveva imbarcarsi con loro; ma cadde malata, e morì ad Ostia, nell'anno 387, cinquantesimosesto di sua vita; e s. Agostino, che ne avea allora trentatre, le chiuse gli occhi. Il corpo di s. Monica da Ostia fu trasportato a Roma nel 1430, sotto il Papa Martino V, ed è ancora riposto nella chiesa di s. Agostino. Martino V scrisse di sua mano la storia di questa traslazione, e di molte miracolose guarigioni operate da Dio ad intercessione della santa. Alcuni però pretendono che quello che si custodisce a Roma sia il corpo di s. Prima, e che quello di s. Mo-VOL. XLVI.

nica sia presso i canonici regolari di Arouaise, vicino a Bapaume nell'Artois, tranne il capo che vuolsi trasportato nella chiesa di s. Amato a Douai. Sarà una parte del capo, perchè afferma il Piazza nell' Emerologio, venerarsi nella detta chiesa di s. Agostino. La festa principale di s. Monica si celebra ai 4 di maggio.

MONITORIO, Monitorium, Praeceptum. Ordine emanato da un giudice ecclesiastico, che obbliga tutti quelli che hanno conoscenza del fatto che vi è contenuto a rivelarlo senza indicarne gli autori per il loro nome, sotto pena di scomunica, ai curati ed ai vicari che lo pubblicano dal pulpito delle chiese parrocchiali in favore di alcuni membri della Chiesa, poichè non si accordano monitorii agli eretici ed agli scomunicati denunciati, non essendo giusto che la Chiesa protegga coloro, dai quali viene disprezzata e lacerata. Il monitorio è un atto, col quale taluno, dopo essere stato tre volte ammonito di obbedire alla Chiesa, viene diffidato che si procede alla scomunica: il parroco non può pubblicare questo avviso senza ordine della curia; ed il concilio di Trento riserva ai soli vescovi il potere di accordare monitorii. Su questo punto di disciplina si possono vedere il p. Teofilo Raynaul e Rovault, ne' loro trattati de'monitorii, ed Evillon nel trattato delle scomuniche e dei monitorii. Vedi Censure eccle-SIASTICHE, INTERDETTO, e SCOMUNICA; ed il p. Plettemberg, Notitia: Monitoria et inhibitoria distinguenda a brevibus : Monitoria extra curiam dantur in pergameno. In molti articoli si parla dei monitorii, ed a chi furono intimati. Il Garampi

nel Sigillo della Garfagnana p. 70. narra che in alcune più celebri solennità dell'anno soleva il Papa pubblicare i processi o monitorii non solo comuni, ch' erano le scomuniche generali comprese nella bolla in Coena Domini, ma anche gli speciali contro qualche principe, comunità o altra persona, di che eruditamente ragionò il p. Lazeri. Dopo che il Papa avea fatto il suo sermone al popolo, un cappellano leggeva i detti processi o monitorii, indi un cardinale diacono con mitra in capo rivolto al popolo li volgarizzava. Il Papa ne ripigliava subito il discorso, e coll'assistenza dei cardinali e prelati, rivolti verso il popolo, si faceva da tutti il gettito delle candele, del quale parla il p. Mabillon, in Mus. ital. t. II. p. 364. Alle biografie de' Pontefici dicemmo de'principali monitorii da essi intimati, e molti ne abbiamo d' Innocenzo III (Vedi). Nel 1323 Giovanni XXII pubblicò il processo formato contro Lodovico il Bavaro con un monitorio a lui diretto, perchè sotto pena di scomunica desistesse entro lo spazio di tre mesi, di proteggere i ribelli della Chiesa, ed i Visconti di Milano dannati d'eresia. Nel 1324 Lodovico gli spedì tre ambasciatori col pretesto d'intendere se veramente fosse da lui emanato il monitorio, e di chiedere in tal caso un termine competente di sei mesi per fargli le convenienti risposte. Giovanni XXII accordò due altri mesi, non per rispondere al monitorio, ma per riconoscersi ed obbedire. Restando Lodovico contumace, fu scomunicato. All'articolo FRAN-CIA dicemmo come Sisto V nel 1589 pubblicò un monitorio contro il re Enrico III, onde scarcerasse il car-

dinal di Borbone con altri ecclesiastici arrestati : e dopo sessanta giorni comparisse in persona o per procuratore avanti la santa Sede, per render conto dell' uccisione del cardinal di Guisa, sotto pena di scomunica. Essendo morto il re prima di aver obbedito al monitorio, non gli celebrò i funerali. Dovendogli succedere Enrico IV, come eretico, Gregorio XIV spedì in Francia un nunzio con due monitorii, uno agli ecclesiastici che ne seguivano le parti, onde lo abbandonassero entro quindici giorni, ciò che pur doveano fare per l'altro monitorio i grandi del regno sotto pena di scomunica; dichiarando co'medesimi monitorii escluso Enrico IV dalla corona e dalla comunione de'fedeli: a detto articolo dicemino ancora degli attentati commessi dai parlamenti eretici, contro i monitorii pontificii. All' articolo Castro e Farnese si raccontò come il duca di Parma fortificò Castro, onde Urbano VIII gli fece intimare un monitorio di pene spirituali e temporali, se in trenta giorni non avesse demolite le fortificazioni : seguì la sentenza di scomunica, e la devoluzione dello stato di Castro alla Sede apostolica, Clemente XII con due formali monitorii minacciò il processato cardinal Coscia di spogliarlo della porpora, e di pubblicarlo scomunicato se dentro un mese non ritornava in Roma, donde era fuggito, avendo grandemente abusato della bontà di Benedetto XIII. Gravi differenze insorsero tra la santa Sede e il re di Sardegna sino dal pontificato d'Innocenzo XII e Clemente XI, per l'immunità ecclesiastica, e pei feudi che la chiesa romana possedeva in Piemonte o nel Monferrato, continuandosi in quelli di Benedetto XIII e Clemente XII: pertanto nel 1702 il cardinal Spinola camerlengo con monitorio comandò ai vassalli della santa Sede non riconoscere che questa nel dominio, rinnovando il monitorio nel 1711, cui seguì la sentenza di scomunica contro chi molestasse i sudditi pontificii, e quelli che aveano lesa l'immunità ecclesiastica, censura che pubblicarono ancora diversi vescovi. Per altri attentati, nel 1711 il prelato Patrizi tesoriere pubblicò un monitorio contro i ministri regi, citandoli presentarsi in Roma nel termine di quarantacinque giorni per giustificarsi, altrimenti incorrerebbero nella scomunica; quindi il prelato pubblicò tre altri monitorii, e due il successore Collicola. Le controversie terminate furono da Benedetto XIV, e se ne parla a' loro luoghi. All'articolo Parma diremo della prammatica sanzione pubblicata dal duca infante di Spagna, che Clemente XIII condanno, promulgando monitorii in disesa dell' ecclesiastica giurisdizione: in favore del duca presero impegno le corti Borboniche delle due Sicilie, di Spagna e di Francia, minacciando rappresaglie, e l'ultima con prepotenza occupò Avignone. Ne tratta il Bercastel, Storia del cristianesimo t. XXXIII, p. 204 e seg., ediz. dell' Antonelli.

MONOFISITI, Monophysitae. Eretici dell'oriente, i quali non riconoscevano che una natura in Gesiù Cristo, e condannavano come nestoriane le espressioni che la Chiesa autorizzò nel concilio di Calcedonia. Vedi Eutichiani e Giaconti. Abbiamo di Giuseppe Assemani: De syris monophysitis dissertatio, Romae 1750.

'MONOGRAMMA. Posizione di tutto un nome in una sola cifra. Il costume di collegare insieme tutte o parte delle lettere componen: ti i nomi che si volle esprimere, è molto antico, perchè si vede praticato nelle monete consolari; e si può credere che da principio si cominciasse dal fare le semplici legature di due o tre lettere insieme, come si può vedere nelle istrizioni del Grutero, il che spessissimo si osserva nelle medesime monete consolari, e dipoi si trapassasse da queste legature all' uso de' monogrammi. Di questi molti se ne trovano nelle antichissime medaglie greche, nelle quali sovente sono espressi in tal maniera dai popoli i nomi di alcune città, parecchi esempi avendone raccolto il p. Montfaucon nella sua paleografia. Si continuò poscia questo uso ne' bassi tempi, e così trovasi il nome di Ravenna in alcune medaglie stampate in quella città, presso il Du Cange. Nel calendario stampato dal Lambecio, nel frontespizio evvi una simile legatura di lettere, nella quale tale autore crede siavi contenuto il nome dell'impero romano di oriente. Si servirono finalmente di questi monogrammi, affine di esprimere i loro nomi, i Papi ne'sacri edifizi da loro eretti, massime nell'abside, e ne' mosaici che facevano nelle basiliche, come osserva l' Alemanni, De lateranensibus parietinis, cap. 3; e nelle monete come abbiamo dal Vignoli, Antiquiores Pont. rom. denarit, e cominciarono a cessare intorno alla 'metà del secolo XV, forse con Nicolò V. Inoltre i Pontesici usarono i monogrammi nelle loro Bolle e Diplomi (Vedi): altrettanto fecero gl'imperatori, i re e principi ne loro diplomi, come può vedersi nel citato Du Cange nel Gloss, latino, alla parola Monogramma. Parlando il dotto monsignor Mardini, Diplom. pontif. p. 31, del circolo a tratti di penna che costumarono i Papi, con epigrafe intorno, ricavata da' salmi o da altro libro sacro, nelle loro lettere, disse che abbiamo di s. Nicolò I un circolo col monogramma del suo nome: Adriano II sembra aver usato di scrivere ne'circoli alcune volte il solo monogramma di Cristo, oltre lasciarvi la croce colle solite due lettere greche. Tuttora i Papi nelle bolle delle Canonizzazioni (Vedi) usano un timbro orbicolare con intorno un motto della sacra Scrittura.

Il Borgia, Memorie ist. part. I. p. 61 e seg., eruditamente parla dell' origine de'monogrammi, parola in compendio ed in certo giro di lettere intralciate, e note compendiarie. Dice che frequentemente si vedono nelle antiche iscrizioni, usate per supplire alla mancanza del marmo o per correggere qualche errore corso nell'incisione : e che la stessa industria talvolta adoperarono i greci ed i romani nelle loro monete per farvi capire le iscrizioni con sigle abbreviate, rilevando forse da ciò l'origine de' monogrammi, il cui uso divenne frequente nel secolo VII, e continuò per qualche secolo. Eginardo scrisse che Carlo Magno fu il primo tra i re di Francia ad introdurre nella sua corte la pratica di munire le carte col monogramma, probabilmente per ricoprire l'imperizia sua nel formare buon carattere : egli però non fu il primo tra i re di Francia ad usare il monogramma, avendolo prima di lui adoperato qualche altro re. Nella detta corte il monogramma fu in uso sino a Filippo III. Questo comunemente si chiamò characterem nomis, comprendendo in una sola lettera le altre del nome, allo stesso modo che gli antichi chiamarono monochromata le pitture di un colore solo. Questi monogrammi e le formole usate ne'diplomi nell'indicarli, fecero sospettare che s' imprimessero a modo di stampiglia, ed ora si scrivesse dal sovrano stesso; poichè alcuni monogrammi nelle vetuste carte sono così esatti, che par difficile essere scritti a penna.

Del monogramma geroglifico del sacro nome di Cristo, e sua antichita e diversità, ne parlammo nel vol. XVIII, p.209, 210 e 229 del Dizionario ed altrove. I cristiani per la grandissima venerazione ch'ebbero del suo santo nome, sino dalla primitiva Chiesa lo posero negli scudi, nei labari, nelle monete, ne' bronzi, nelle lucerne, nelle pitture, ne' vetri, nelle gemme, ne'sigilli anche pontificii, negli anelli, negli utensili, nele iscrizioni, ec: segno o sigillo di pace, di amistà e di cristianità, laonde avverte il Paoli, Notizie di s. Feliciano martire, che il monogramma di Cristo trovato nelle lapidi sepolcrali, non è segno di santità nè di martirio, e che senza escludere gli altri significati, può spiegare il sentimento per Gesù Cristo. Il Buonarroti, Osservaz. dei vasi di vetro, parlando di questo monogramma, dice che si soleva porre nelle lettere formate, e si soleva unire con l'A e l'Ω, perchè Cristo disse di sè stesso, ch'era l'alfa e l'omega, il principio e il fine di tutte le cose, che sono, che furono e che saranno: altrettanto scrive il p. Mamachi, De' costumi de' primitivi cristiani, p. 186: ed

il Vettori, De vetustate et forma monogrammatis ss. Nominis Jesu dissert. antiquis emblematibus, Ro-

mae 1747.

MONONE (s.). anacoreta. Nato in Iscozia, lasciò la patria con intendimento di giungere più facilmente alla perfezione. Ritirossi nella foresta di Ardenna, dove visse da eremita nel settimo secolo. Egli fu trucidato nella sua cella dai ladri, e seppellito nel villaggio di Nassaw. Diversi miracoli resero celebre la sua tomba, ed è onorato a' 18 di ottobre.

MONOPOLI ( Monopolitan ). Città con residenza vescovile del regno delle due Sicilie nella provincia di Bari, distretto da cui è lungi dieci leghe, e tredici da Taranto, capoluogo di cantone, sull' Adriatico. Questa bella città e piazza di guerra, ben fabbricata con due sobborghi, ebbe il titolo di marchesato. La sua cattedrale risplende non solo per l' architettura, ma eziandio per gli statuari ornamenti. Sonovi diverse fabbriche di tessuti, che si esportano con vino ed olive di cui ridonda il territorio pei folti oliveti. Dalla sua rada salpano i bastimenti pel piccolo cabottaggio. Conta più di 19,000 abitanti. A poca distanza si osserva una gran quantità di case tagliate nelle roccie calcari, e le rovine con le vestigie dell'antica città di Egnatia, cui vuolsi abbia rimpiazzato Monopoli, Monopolis. Egnazia, antica città della Puglia Peucezia, nel territorio dei salentini sulle rive del mare, detta anche Agnazzo (Vedi), ebbe sede vescovile nel V secolo sotto Bari. L' Ughelli, Italia sacra t. X, p. 74, ne parla, dicendo che fu concentrata in quella di Monopoli, e

ch'ebbe per vescovo Rusenzio, che intervenne ai sinodi romani del 501, 502 e 504, celebrati dal Papa s. Simmaco. Tra gli uomini illustri di Monopoli nomineremo Bartolomeo Sibilla insigne filosofo e teologo; Girolamo monopolitano della famiglia Ippoliti, dotto domenicano, arcivescovo di Taranto; ed il cardinal Anselmo Marzati, però di famiglia di Sorrento.

La sede vescovile di Monopoli fu eretta dopo la rovina di Agnazzo nel secolo XI, sotto la metropoli di Bari, indi da Urbano II nel 1001 dichiarata immediatamente soggetta alla santa Sede, come lo è tuttora. L'Ughelli narra che nel 1000 Marco arcivescovo di Brindisi e di Oria era pur vescovo di Monopoli; e che sotto l'arcivescovo Eustachio ribellatasi la chiesa Monopolitana, il Papa nel 1062 la ridusse alla sua obbedienza. Il primo vescovo di Monopoli fu Adeodato del 1059, cui successero nel 1065 Smaragdo, indi Pietro che intervenne alla consecrazione della chiesa di Monte Cassino; nel 1073 Romualdo, il quale incominciò a edificare la nuova cattedrale, ov'è in gran venerazione l'immagine della Beata Vergine della Madia, rinvenuta nell'antica dedicata al patrono s. Mercurio; nel 1118 Nicola di Monopoli, a cui Calisto Il confermò la libertà della chiesa, protezione che rinnovò Eugenio III col successore Michele del 1144, facendo altrettanto nel 1180 Alessandro III col vescovo Stefano. Nomineremo i più benemeriti e lodati che governarono questa chiesa. Giovanni del 1227, per avere Onorio III annullata l'elezione che il capitolo avea fatto di altro: Gregorio IX confermò i privilegi concessi dai predecessori, e ratificò la elezione di Guglielmo fatta nel 1238 dal capitolo. Giulio fu nel 1255 consacrato da Alessandro IV. Per sua morte, diviso il capitolo, elesse due, ma dopo notabile sede vacante, si unirono i canonici per nominare Pasquale, confermato da Martino IV. Nel 1286 Onorio IV consacrò Pietro Saraceni romano. inconsulto capitulo. Diviso questo ne' pareri tra Berardo e Nicola Boccasigni, questi nel 1300 riconobbe Clemente V, il quale nel 1312 confermò il successore Francesco. scelto dal capitolo: il quale fu discorde assai nell'eleggere nel 1336 il pastore, onde Benedetto XII nominò fr. Dionisio di Borgo s. Sepolcro, celebre predicatore servita. Nel 1342 il capitolo domando fr. Marco Leone de' minori, e Clemente VI glielo concesse, succeduto nel 1357 da Pietro de Oriello di Monopoli. Fr. Giovanni de'minori divenne vescovo nel 1373, ma fu fautore dell'antipapa Clemente VII, come confessore di Giovanna I. Urbano VI nel 1382 fece vescovo Francesco Carbone napoletano, che poi creò cardinale. Nel 1437 fu vescovo della patria Antonio de Pede, sino al 1456, al successore del quale, Alessandro, il re di Napoli Ferdinando I confermò i privilegi della chiesa Monopolitana. Nel 1508 Giulio II vi traslatò da Polignano Michele Claudio governatore di Romay Paolo III nel 1546 elesse fr. Ottaviano Preconi siciliano, francescano insigne per pietà ed erudizione: nel 1561 gli successe Fabio Pignattelli nobile napoletano dotto e religioso. Da. Crotone fu qui trasferito nel 1598 fr. Giovanni Lopez domenicano spagnuolo, chiaro per virtu. Nel 1640 da

Brindisi, con ritenzione del titolo arcivescovile, fu traslato Francesco Sorgenti teatino, e gli successe nel 1654 Benedetto Herrera spagnuolo dottissimo: indi lo furono, Giuseppe Cavalieri nobile napoletano nel 1664, degno e grave pastore; Carlo Tilli di Trevico, traslato 1697 da Acerra; Gaetano della nobile famiglia d'Andrea, procuratore generale de' teatini, è della sua congregazione benemerito, divenne vescovo nel 1698; fr. Alfonso Francesco Dominquez agostiniano milanese, assistente generale del suo ordine e dotto, nel 1704; Nicola Centomani di Potenza, vicario generale del suo vescovo, nel 1707, col quale nell' Italia sacra t. I, p. 961 dell'Ughelli si compie la serie, quale continueremo colle annuali Notizie di Roma, 1724 Giulio Antonio Sacchi di Tropea. 1738 Francesco Jorio di Procida. 1754 Ciro de Alteriis napoletano. 1761 Giuseppe Cacace napoletano. 1780 Domenico Russo napoletano, traslato da Potenza. 1785 fr. Raimondo Fusco minore conventuale di Nusco. 1805 Lorenzo Villani d'Ugento, al cui tempo Pio VII nel 1818 soppresse la sede vescovile di Polignano (Vedi), e l'uni in perpetuo a Monopoli. 1824 Michele Palmieri di Monopoli, traslato da Troia. Per sua morte, Gregorio XVI nel concistoro de' 17 giugno 1844 traslatò da Lacedonia l'odierno vescovo monsignor Luigi Giamporcaro, di s. Cataldo diocesi di Girgenti.

La cattedrale è a Dio sacra, sotto l'invocazione di s. Mercurio martire. Il capitolo è composto di quattro dignità, la maggiore delle quali è l'arcidiacono; di venti canonici, comprese le prebende del

teologo e penitenziere; di dodici mansionari ed altrettanti soprannumerari, e di altri preti e chierici addetti alla sacra uffiziatura. La cura d'anime si funge da un canonico nella cattedrale, munita di battisterio. In città sonovi altre quattro chiese parrocchiali col fonte sacro, tre conventi di religiosi, altrettanti monasteri di monache, un conservatorio, una confraternita, l'ospedale, il monte di pietà e il seminario. L'episcopio resta incontro alla cattedrale. La diocesi si estende per circa sedici miglia di territorio, ed ogni nuovo vescovo è tassato ne' libri della camera apostolica in fiorini 250, ascendendo le rendite della mensa a più di cinquemila ducati.

MONOTELITI, Monothelitae. Eretici che riconoscono una sola volontà in Gesù Cristo, cioè la divina, e sono un ramo degli Eutichiani (Vedi). Teodoro vescovo di Faran, fu il primo che insegnò l'errore verso l'anno 620, e lo abbracciarono Ciro vescovo di Phare o Faran poi d'Alessandria, Sergio e Pirro di Costantinopoli: Eraclio imperatore li favorì coll' Ectesi (Vedi), indi Costanzo pubblicò il Tipo (Vedi) per imporre silenzio sulla questione dell'unità e delle molteplici volontà in Gesù Cristo. I monoteliti non negavano già che le facoltà, le volontà e le operazioni umane non si trovassero in Gesù Cristo, a cagione delle due nature; ma essi le riducevano ad una sola operazione teandrica o deivirile, che attribuivano al Verbo: poichè l'umanità gli era talmente unita, dicevano essi, che non agiva per nulla da sè stessa, ma per mezzo del Verbo, che le dava tutto il suo movimento, come ad un puro istromento.

Per esempio, confessavano ch'era l'umanità di Gesù Cristo che aveva sofferta la fame, la sete, il dolore; ma pretendevano che questa fame, sete, dolore, ed in fine tutte le passioni, volontà ed operazioni di Gesù Cristo, si dovessero attribuire al Verbo, non credendo essi che vi potessero essere due volontà e due operazioni libere in una medesima persona. Fu accusato di negligenza il Papa Onorio 1 (Vedi) in dover estinguere l'eresia de'monoteliti: il successore Severino (Vedi) riprovò l'Ectesi favorevole agli eretici, e ne fu vittima. Giovanni IV (Vedi) condannò tale editto e gli errori de'monoteliti, la cui erésia procurò estinguere Teodoro I condannandola. Nel 649 s. Martino I (Vėdi) che gli successe fece altrettanto, onde ebbe la palma del martirio, e s. Eugenio I (Vedi) imitò lo zelo de' predecessori. Anche il monaco Sofronio ed il santo abbate Massimo sì opposero fortemente ai monoteliti, che tanto danno facevano alla Chiesa e alla purità della fede. Il Papa s. Agatone (Vedi) condannò i monoteliti e spedì i legati al concilio generale di Costantinopoli VI (Vedi), nel quale nel 680 furono condannati senza riserva i monoteliti, con l'E. ctesi ed il Tipo, e furonvi dichiarate due volontà in Gesù Cristo; e da quell'epoca il monotelismo si estinse, dopo aver travagliato la Chiesa, massime d'oriente. Abbiamo di J. B. Tamagnini: Historia monothelitarum, atque Honorii I controversia, Parisiis 1778.

MONREALE (Montis Regalis). Città con residenza arcivescovile, nel regno delle due Sicilie, nella provincia della Valle minore di Palermo, da cui è discosta più d'una

lega, capoluogo di cantone. Posta in vetta al monte Caputo, da dove si vede una magnifica prospettiva, è cinta da monti anco più elevati, tranne la parte settentrionale ch'è una catena di colline deliziose, coperte di olive ed agrumi. La cattedrale di gusto gotico è uno de'più belli e splendidi monumenti di Sicilia: costruita a tre navi, le mura sono coperte di finissimi marmi, di preziosi mosaici fatti da artisti greci con colonne di granito egiziano, ed altri ornamenti di bellissimo effetto. L'altare maggiore è tutto coperto d'argento con mirabili bassirilievi dello stesso metallo: il pavimento è a mosaico, le porte sono di bronzo istoriate. Questo tempio fu descritto da Gio. Luigi Lello: Historia della chiesa di Monreale, Roma 1506; e dal p. d. Michele del Giudice, Descrizione del real tempio di s. Maria Nuova di Monreale con le osservazioni sopra le fabbriche e mosaici della chiesa, Palermo 1702. Nel 1816 molto soffrì per un incendio, ma con molto discernimento si eseguirono poscia le convenienti riparazioni. Veggasi Domenico lo Fuso duca di Serradifalco: Del duomo di Monreale e di altre chiese siculo-normanne, Palermo 1838. In questa cattedrale vi sono i mausolei marmorei di porfido di Guglielmo I, e di Guglielmo II re di Sicilia, il quale edificò la città e il magnifico tempio nel 1167. Carlo I d'Angiò fratello di s. Luigi IX ottenne per questa chiesa i di lui visceri e cuore, e li fece collocare colla maggior magnificenza: vi doveva essere l'intero corpo, ma l'ottenne Filippo III figlio del santo, dando invece alla chiesa una sacra spina. Annessa alla cattedrale vi è la maestosa fabbrica del monastero, ritenuto il maggiore del regno, dell'abbazia fondata dal medesimo re Guglielmo II detto il Buono, con bellissimo chiostro adorno di quattro fontane di marmo. Vi è un collegio in cui si apprendono le lettere e le filosofiche discipline. Racchiude la città circa 13,000 abitanti, compresi quelli del villaggio Rocca. Le ricchezze che nella chiesa e monastero vi ammucchiò il re Guglielmo II, destarono sovente la cupidigia de' pirati maomettani, che più d'una volta tentarono d'impadronirsene, per cui si dovette circondare le disperse abitazioni di grosse mura. In que' secoli di tumulto e di continue guerre molti si ripararono in quel recinto per vivervi colla maggior possibile sicurezza: in tal modo si aumentò Monreale, detto anche Montreale e Morreale, che diè molti uomini illustri alla Chiesa, alle armi, alle scienze ed alle arti.

Nel 1167 Guglielmo II incominciò la sontuosa chiesa e monastero, in onore di s. Maria Nuova, sopra s. Ciriaca, per i monaci benedettini della Cava, ed arricchì l'abbazia di possessioni e privilegi: a sua istanza il Papa Alessandro III nel 1174 la dichiarò esente dall'arcivescovo di Palermo e da qualunque giurisdizione, e immediatamente sotto il patrocinio della Sede apostolica, accordando all'abbate le insegne della mitra, guanti, sandali, tonicella, dalmatica, bacolo, anello, con facoltà di benedire il popolo, e con altre prerogative. Le terre concesse all'abbazia dal refurono molte, fra le quali Bitetto, concedendone giurisdizione all'abbate, cui diversi ve-\_ scovi accordarono privilegi. Primo

abbate e signore del real monastero di s. Maria Nuova, fu nel 1176 eletto fr. Teobaldo monaco della Cava, dell'ordine di s. Benedetto: fu da alcuni detto vescovo, ma dice il Lello non trovarsene documento. Nel 1178 gli successe il priore fr. Guglielmo, sotto del quale Lucio III eresse la chiesa del monastero in metropoli, ad istanza di Guglielmo II, ricevendo la nuova metropolitana sotto la protezione della santa Sede, con prescrivere che inviolabilmente vi si osservasse l'ordine monastico benedettino, e colle sue mani consacrò primo arcivescovo fr. Guglielmo, e gl'impose il pallio, concedendo l'elezione de'successori a' monaci. Clemente III confermò l'erezione di Lucio III, ed assoggettò alla chiesa di Monreale, per suffragance, le sedi di Siracusa e di Catania nell'anno 1188. Nell'anno seguente divenne pastore di Monreale fr. Caro, che come il predecessore s'intitolò, abbate, signore e arcivescovo, così i successori. Il copioso numero de' privilegi concessi alla chiesa e monastero di Monreale, il Lello li riporta a p. 2 e seg. del Sommario. Divennero successivamente arcivescovi, N. ... nel 1234 per volere di Gregorio IX che annullò l'elezione di L... monaco di Monte Cassino, riservandone la provvisione alla santa Sede. Nel 1255 Manfredi si fece coronare re di Sicilia non in Monreale, come scrissero alcuni, ma in Palermo, essendo arcivescovo, abbate e signore Benvenuto, poichè scrive il Villani, che incombeva agli arcivescovi di Monreale il coronare i re di Sicilia. Gaufrido del 1266 fu legato di Clemente IV in molti luoghi, e da lui eletto. Trasmondo del 1267, sotto del quale a' 25 aprile

il cardinal Rodolfo legato e vescovo d'Albano consacrò la chiesa di Monreale, e Clemente IV confermò all'arcivescovo il farsi precedere nella sua provincia dalla croce, 1260 Avveduto abbate di s. Giovanni di Palermo. 1278 Giovanni Boccamazza romano, poi cardinale: noteremo che avendo i cardinali le biografie, queste si possono vedere per le notizie de cardinali arcivescovi di Monreale. Alla vacanza della sede, il capitolo avea fatto postulazione per il vescovo di Potenza. 1286 Pietro Gerra da Firentino detto romano, nominato da Onorio IV per la riserva da lui e da Martino IV fatta in provvedere le vacanti sedi di Sicilia, per la sollevazione del regno contro gli angioini, e servì la sede in vari importanti incarichi. 1304 Ruggieri di Donmusco salernitano. 1306 Arnaldo di Rassach catalano, il quale in libro raccolse molti privilegi concessi alka sua chiesa dai Papi, imperatori, re ed altri principi. 1325 Napoleone Orsini romano, fatto da Giovanni XXII, ad onta della postulazione fatta per altri dal capitolo, ignorando la riserva che ne avea fatto il Papa, che la dichiarò nulla: sotto di lui s'intruse l'abbate di s. Maria d'Altofonte. 1338 Manuello Spinola genovese, che riformò l'abbazia di s. Maria di Maniace de' benedettini, indi nel 1348 col consiglio del capitolo riparò l'antichissimo monastero di s. Martino della Scala nella diocesi, di che abbiamo l'opuscolo: De reaedificatione monasterii s. Martini de Scalis, ordinis s. Benedicti, Romae 1596. L'arcivescovo morì di peste nel 1362.

Nel 1363 Urbano V nominò Guglielmo Monstrio catalano, cui scrisse Gregorio XI per sapere quali speda-

MON

li e commende dell'ordine gerosolimitano fossero in Monreale e diocesi: ma avendo dissipato i beni della chiesa, ricevette ordine di accrescere il numero de' monaci nel monastero, essendo prima il foro capitolo composto sino a cento; indi per avere aderito all'antipapa Clemente VII fu deposto da Urbano VI, che nel 1380 vi traslatò da Isernia fr. Paolo romano; invece l'antipapa conferì la chiesa a Francesco Richerio, e poi a Pietro Serra spagnuolo che diventò anticardinale, come dicemmo nel vol. III, p. 225 del Dizionario; nell'intrusione gli successe fr. Giovanni di Thauste francescano nel 1307. Il legittimo fr. Paolo fu vicario di Roma per Gregorio XII, che gli diè in commenda quel monastero di s. Eusebio, a cagione delle usurpazioni fatte dagli intrusi, e Martino V lo trasferì a Tessalonica. 1422 Giovanni Ventimiglia di Messina de'marchesi di Gerace, eletto da' monaci mentre lo avea nominato Martino V: riparò la chiesa, il claustro, edificò il palazzo arcivescovile con vasto giardino, ed in sua morte elessero i monaci il vicario. 1449 Alfonso de Cuevasruuias spagnuolo, indi fatto capitano generale di s. Chiesa, che servì in gravi negozi. 1455 Giovanni d'Aragona figlio del re Giovanni II, trasferito a Saragozza. 1473 Auxia di Spuig spaguuolo o del Poggio, governatore di Roma poi cardinale, fece diversi sacri doni alla sua chiesa, e avendo in essa ripristinata l'osservanza regolare de' monaci di s. Benedetto, Sisto IV l'autorizzò col priore a sceglierne dodici d'altri monasteri per accrescerne il numero, e nel 1483 uni i monasteri benedettini di Monreale, di s.

Maria di Licodia, di s. Nicola d'Avena, e di s. Placido di Calonero in congregazione di Sicilia, ordinando inoltre il Papa che sedici monaci di Monreale vi celebrassero gli uffizi divini, cui l'arcivescovo passasse le consuete annue cento oncie. 1485 Giovanni Borgia spagnuolo, non attendendosi l'elezione di quello che aveano fatto i monaci, poi cardinale: sotto di lui Alfonso II re di Napoli, che avea coronato in Napoli, si ritirò in Moureale a far penitenza nel monastero. 1503 Giovanni-y-Castellar spagnuolo, indi cardinale. 1505 Alfonso d'Aragona figlio naturale di Ferdinando V e arcivescovo di Saragozza: sotto di lui Giulio II nel 1506 uni la suddetta congregazione di Sicilia in un al monastero di Monreale, a quella di s. Giustina de' cassinesi, come riporta il p. Lubin, Abbat. Italiae, p. 235. 1512 Enrico Cardona spagnuolo, castellano di Castel s. Angelo, poi cardinale: nel 1520 non esseudo sufficienti pel divin servigio nella chiesa di Monreale i sedici monaci stabiliti da Sisto IV, si convenne accrescerne altri nove, e comporre il capitolo canonicale di venticinque monaci, col consenso del priore del monastero, assegnando l'arcivescovo le opportune reudite pel mantenimento, in ragione d'annue dieci oncie per cadauno; la congregazione de' cassinesi di s. Giustina e il Papa approvarono tali accordi. 1531 cardinal Pompeo Colonna romano. 1532 cardinal Ippolito de' Medici fiorentino. 1536 cardinal Alessandro Farnese romano, celebrò il sinodo, e cominciò il pavimento di marmo nella cattedrale. Lo zio del cardinale, Paolo III, nel 1549 con sua bolla riportata dal Pirro, ter-

mind le differenze ch'erano tra i ministri della chiesa di Monreale coi monaci, pel divino servigio, e prescrisse opportuni regolamenti, assegnando il cardinale provvisioni ai preti secolari che servivano la chiesa, pei quali eresse in collegiata la chiesa di s. Salvatore che loro assegnò. Il Papa stabilì le precedenze così: il priore e il decano de' monaci, il vicario dell' arcivescovo e l'arcidiacono del clero secolare, dignità di cui il Lello dice essersi fatta menzione nel 1204. Stabilì l'ordine di sedere in coro, ed asseguò l'amministrazione dei sacramenti e la cura delle anime ai preti secolari. 1573 Luigi de Torres di Malaga: celebrò il sinodo che diè alle stampe, collocò il corpo del re Guglielmo II nel magnifico monumento summentovato, ridusse in più ampia forma l'episcopio, sece dipingere gli stemmi de' suoi predecessori con altre cose, ed altro, e fu spedito a Malta da Gregorio XIII per comporre gravi differenze: indi fabbricò la chiesa e il convento de' cappuccini, ed altamente encomiato morì in Roma nel 1584. Con questi il Lello termina le sue importanti, copiose ed erudite notizie sugli arcivescovi di Monreale, la cui serie proseguiremo con Rocco Pirro, Sicilia sacra, vol. I. p. 417.

1588 Lodovico de Torres romano, nipote del precedente, il quale nel 1590 eresse il seminario con giardino, e la sua celebre libreria donata, con approvazione di Gregorio XIV e Clemente VIII. Accrebbe il monastero, eresse una cappella cui regalò i suoi paramenti, e nlla cattedrale preziosi arredi, e fu creato cardinale. 1612 fr. Arcangelo Gualtieri siciliano, generale francescano, limosiniero e ornato

di altre virtù. Voleva il predecessore con pregiudizio de'monaci istituire de canonici regolari, ma il tribunale della rota ordinò non doversi alterare gli statuti di Paolo III, e doversi continuare la celebrazione de' divini uffizi, more monastico secundum regulam si Benedicti: l'arcivescovo Gualtieri fece eseguire il decretato, 1620 Girolamo Venero e Leyva spagnuolo; celebrò il sinodo; cinse di mura la città per difenderla dal contagio della peste che affliggeva Palermo, edificò dai fondamenti il convento degli agostiniani, e riparò quello delle monache di s. Castro, aumentò il seminario, e nel 1626 istituì in s. Salvatore un collegio di ventiquattro sacerdoti, ove fu sepolto nel 1628. Con esso termina il Pirro il novero degli arcivescovi: ecco quelli riportati nelle annuali Notizie di Roma, 1608 cardinal Francesco del Giudice napoletano . 1725 cardinale Alvaro Cienfuegos gesuita spagnuolo, traslato da Catania, 1739 cardinal Traiano d'Aquaviva d'Aragona napoletano. Essendo vacante la chiesa insorse seria questione tra Benedetto XIV ed il re Carlo di Borbone, perchè rendendo allora la mensa di Monreale sessantamila scudi, era stata accordata una pensione di seimila scudi al terzogenito del re, che il Papa voleva dare compresa nella terza parte della rendita su cui il re nominava pensioni, per le molte che gravitavano le altre parti; ma implorata per grazia, poi fu concessa - 1754 Francesco Maria Testa di Nicosia diocesi di Messina. traslato da Siracusa. Pio VI a'7 luglio 1775 ad istanza del re Ferdinando IV l'uni all'arcivescovato di Palermo aeque principaliter. Indi Pio VII colla bolla Imbevillitas hu-

manae mentis, de'2 marzo 1802, Bull. Rom. Contin. t. XI, p. 293, a richiesta di detto re restituì a Monreale la dignità arcivescovile, ed a' 24 maggio dichiarò arcivescovo Mercurio Maria Terese di Cefalù, cui successero: nel 1816 Domenico Benedetto Balsamo benedettino cassinese di Messina; e per sua morte Gregorio XVI nel concistoro de' 24 novembre 1845 traslatò da Piazza l'attuale arcivescovo monsignor Pier Francesco Brunaccini de' principi di s. Teodoro, benedettino cassinese. Al presente Monreale ha quattro vescovati suffraganei, cioè Catania. Girgenti, Caltagirone, e Caltanisetta istituito da Gregorio XVI a' 6 marzo 1844, o meglio VIII kal. junii, colla bolla Ecclesiae universalis regimen, indi provveduta dell'odierno vescovo nel 1845.

La cattedrale, di elegante struttura gotica, è sacra alla Beata Vergine sotto il titolo di s. Maria Nuova: ecco come nell'ultima proposizione concistoriale si descrive il capitolo. » Ob insigne monasterium hujus nominis s. Benedicti congregationis cassinensis, cujus monaci saltem viginti numero sunt canonici, atque ejusdem metropolitanae capitulum constituunt. Hos inter tres dignitates (priore, decano e arcidiacono) recenserunt, quarum post pontificalem prima est prioratus: adest pariter praebenda theologalis, ac poenitentiaria, nec non octodecim presbyteri beneficiati seu praebendati, totidem vicarii de choro nuncupati, aliique presbyteri et clerici inibi divinis inservientes". La cura delle anime si esercita nella metropolitana, ov'è l'unico battisterio della città, ed è ricca di sacre reliquie, alternativamente dal collegio di sei parrochi, preti secolari

di antica istituzione, absque concursu, approvati dall'arcivescovo. Non vi è in Monreale altra chiesa parrocchiale, evvi però la collegiata di s. Salvatore con canonici; quattro conventi di religiosi, due monasteri di monache, sodalizi, ospedale, seminario con alunni, monte di pietà, ed i pii ospizi de' poveri eretti dalla generosità dell'ultimo defunto pastore. L'episcopio, ottimo edificio, è annesso alla cattedrale. L'arcidiocesi è ampla, e comprende sedici luoghi. Ogni nuovo arcivescovo è tassato ne' libri della camera apostolica in fiorini 2000, in proporzione dell'antica sua rendita, ex quibus quatuor millia unciarum illius monetae summam constituunt sex centum supra novem millia scutorum, nullo omnino onere gravata.

MONSIGNORE, Dominus, Domnus, Dominus meus. Titolo di maggioranza, che significa mio signore, ora proprio de' patriarchi, arcivescovi, vescovi e prelati di mantelletta o mantellettone della santa Sede (V. Prelato e i relativi articoli); degli abbati mitrati secolari; de' dignitari che lo godono per privilegio o per antica consuetudine : e di quei cubiculari e famigliari pontificii notati a' loro luoghi, come maestri di ceremonie, camerieri segreti partecipanti e soprannumerari, camerieri d'onore ed extra urbem, e cappellani segreti d'onore ed extra urbem, cioè quanto ai famigliari pontificii, finchè sono addetti al servigio effettivo o titolare del Papa, i soli ceremonieri godendo il titolo a vita. Per consuetudine hanno il titolo di monsignore i vicari generali de' cardinali vescovi, ed anche altri, nella maggiore e principal parte abusivamente; onde questo onorifico titolo di distinzione de' prelati secolari, come tanti altri, si dà per ignoranza o per adulazione a moltissimi che non gli spetta. Secondo i gradi il monsignore si usa coll'Illustrissimo, col Reverendo, col Reverendissimo, e coll'. Eccellenza, di che si ragiona a questi articoli. Il Boccaccio, nato nel 1313, dice che a suo tempo bastavano i semplici titoli di Signor mio, Monsignore, e Messere (Vedi), per onorare coloro che per eccellenza di virtù, o per cariche illustri, o per santità di carattere erano al comune degli uomini superiori. Il titolo di monsignore o Monsieur o Monseigneur sino al 1830 si diede in Francia al figlio maggiore o al fratello del re, eredi presuntivi della corona, in un al titolo di Delfino (Vedi), che il Manuel des dates di Chantal, dice incominciato nel 1349, dopo la riunione del Delfinato alla corona. Il Leti, nel Cerimoniale storico politico t. VI, p. 529, osserva che sebbene in Francia uno solo era il Monsignore, tuttavia non eravi duca, maresciallo, uffiziale e gentiluomo che non esigesse dai suoi domestici il titolo di Monseigneur; ma il Delfino veniva così qualificato da tutti i sovrani e principi, essendo titolo a lui privativo. Il Parisi, Istruzioni t. III, p. 40, scrive sul titolo di monsignore, dacchè la corte romana fece la sua dimora in Avignone (dal 1305 al 1376), adottò dai francesi il monsignore: davasi dapprima a personaggi grandi e specialmente a' cardinali ch'erano illustrissimi e reverendissimi monsignori; ma cacciato nel 1630 l'illustrissimo monsignore dal titolo di Eminenza (Vedi), si rifugiò sotto la mantelletta de'prelati secolari, non già regolari (per allora), benchè il

MON Bembo prima avesse scritto: A monsignore il generale di s. Agostino. Il Garampi, Memorie p. 47, parlando del titolo di monsignore, lo chiama di maggioranza, dato comunemente ai re, imperatori, principi secolari; al Papa, cardinali, vescovi o altre persone costituite in dignità; che il Sacchetti scrisse monsignore lo re; fu pur da lui detto, monsignore Carlo Magno; ed innanzi che Urbano VIII chiamasse i cardinali Eminentissimi, davasi loro il monsignore. Il medesimo Garampi, Sigillo della Garfagnana p. 60, notò che lo stesso Sacchetti scrisse messer lo cardinale, corrispondente al Dominus e al monsignore. Nel libro, Conclavi de' Pontefici, in quello del 1585 si leggono esempi in cui i cardinali sono chiamati monsignori illustrissimi dai loro colleghi.

MONSTRIO PIETRO ed Ugo, Cardinali. Vedi Roger, Cardinali.

MONTALCINO (Ilcinen). Città con residenza vescovile, nel granducato di Toscana, provincia di Siena, capoluogo di comunità, sede d'un vicario regio e di altre autorità. Risiede sopra la diseguale sommità di esteso poggio che si alza circa mille braccia sopra il livello del Mediterraneo, presso i fiumi Ombrone e Orcia. É circondata dal secolo XII di mura castellane con rocca e cinque porte, lungi venti miglia da Siena. Tra i suoi edifizi primeggia la cattedrale, eretta nell'antica pieve di s. Salvatore sul punto più eminente della città. Era di gotica struttura, e fu atterrata, indi riedificata nel 1818 a tre navate con disegno di Fantastici, e riaperta nel 1832: mirabile è la Concezione dipinta dal Vanni. Nelle diverse sue chiese vi sono pregevoli pit-

ture, e monumenti d'arte interessanti : in quella di s. Agostino uffiziò il capitolo, nella ricostruzione della cattedrale. Vi sono stabilimenti benefici e letterari con accademie, ed un piccolo teatro. Il territorio produce abbondanti e squisiti frutti, olio, eccellente vino, e moscatello assai apprezzato. Il suo clima è freddo, ma sano. Questa città fornì alle lettere e alle scienze uomini distinti, tali furono: Francesco da Montalcino profondo canonista, essendo lodata per pietà Moranda sua moglie. Pietro e Bernardo Lapini poeti. Guido di Fredo giureconsulto. Pietro Menchini, Antonio Posi che figurò al concilio di Trento. Giulio Mancini archiatro di Urbano VIII. Gaspare ed Alfonso Donnoli. Flaminio Pinelli anatomico. Lorenzo Brunacci. Cervioni teologo e poeta. Due scultori Berti, ed altri. Tra i prelati nomineremo il vescovo Tommaso Cervioni sagrista pontificio.

L'origine di Montalcino, che ne'secoli più vicini ai nostri figurò nelle storie sanesi, diè luogo a molte congetture, fra le quali, che vi si rifugiò l'anno 120 di Roma il pretore romano Scipione, cogli avanzi dell'esercito combattuto dai galli senoni penetrati nel territorio di Chiusi. Ne' primi tempi del cristianesimo è certo che il poggio e le cortine erano abitate, e ne sono prova alcune chiese parrocchiali ne' dintorni della prima epoca longobarda: Il luogo prese il nome dalla qualità delle piante arboree, dai lecci che ricoprivano il selvoso ora vitifero monte, e che perciò fu detto Mons Ilcinus, non Mons Lucinus. Questo territorio, compreso il monte in cui sorge la città, Lodovico I il Pio lo donò al monastero di

s. Antimo, cinque miglia distante dalla città, ed al suo abbate nell'814 con piena giurisdizione. Nel secolo XI la chiesa plebana avea per titolare s. Andrea, esercitando gli abbati di s. Antimo giurisdizione spirituale e temporale in Montalcino, portando gli abbati i titoli di conti palatini e consiglieri del romano impero, e presero parte nelle leghe, nelle guerre e nelle paci coi popoli e stati limitrofi. Nel secolo XII incominciarono le guerre coi sanesi, che la presero nel 1202 per differenza di confini, essendo i montalcinesi alleati de' fiorentini, i quali nel 1207 guerreggiarono con successo. Tuttavolta i sanesi costrinsero l'abbate, nel 1212, a cedere la quarta parte di sue possessioni, e giurare i montalcinesi d'essere compresi nel contado e diocesi di Siena, con annua oblazione. Nel 1252 i fiorentini fecero levar l'assedio, e misero in rotta i sanesi, ponendo guarnigione nella terra. Vedendo di mal occhio i sanesi la tutela che Firenze prendeva de' luoghi del contado sanese, con forte esercito di ghibellini riportò la famosa vittoria di Montaperto nel 1260, e presero quindi Montalcino, che volevano distruggere; però gli rovinarono le mura e ridussero il castello a borghi, e poi ebbe luogo la pace. Alprincipio del secolo XIV i montalcinesi si scostarono dall'amicizia snnese per riavvicinarsi ai fiorentini; ma dopo il 1355 essendo in iscompiglio Montaleino dai partiti Salimbeni e Tolomei, ritornò all'obbedienza di Siena, che riconobbe i montalcinesi per suoi cittadini, e vi fece innalzare il cassero o forte, stabilendo poi regolamenti pel buon governo e amministrazione della

terra, e mandandovi il castellano. Montalcino venne ripartita in tre terzieri, e prosperando fu meglio munita di mura castellane, onde inutilmente nel 1525 fu assalita dalle milizie di Clemente VII Essendo atta a potersi difendere, vi si raccolsero gli avanzi dell'agonizzante repubblica sanese, e nel 1553 i montalcinesi bravamente sostennero l'assedio delle truppe imperiali e medicee, rendendosi famigerati nell' ultimo periodo della repubblica, specialmente quando nel 1555 fu costretta sottomettersi al vincitore. Allora Piero Strozzi con altri capi del partito repubblicano, costituì e organizzò in Montalcino una nuova repubblica, modellata a somiglianza di quella sanese, che arrestò i progressi di Cosimo I de Medici. A celebrare i sanesi i loro salvati diritti in Montalcino, coniarono monete di rame, d'oro e di argento colla leggenda: Libertas, e in mezzo Resp. Senens in M. Ilcino. I francesi proteggendoli con esercito, questo era comandato da Monluc, e dai due distinti capitani italiani Mario Sforza e Giordano Orsini. Intanto d. Garzia di Toledo assaltò Montaleino nella parte più debole ov'era il cassero, essendo le altre difficili a superarsi. Non potendola vincere colla forza, per la vigorosa difesa degli assediati, ricorse inutilmente all'inganno. Venuto Cosimo I duca di Firenze in potere dello stato sanese, si pacificò nel 1557 col re di Francia, ed ottenne che ritirasse le truppe da Montalcino, ed allora gli abitanti si sottomisero, al governo di Cosimo I stabilito in Siena, con giuramento di fedeltà ed obbedienza. In conseguenza di che i sanesi rifugiati in Montalcino poterono ritornare in

patria e riavere i loro beni, restando a Montalcino il vanto di essere stato l'ultimo rifugio della repubblica di Siena. Al nuovo sovvano i montalcinesi ben presto innalzarono una statua marmorea, scolpita dal montalcinese Giovanni Berti, e la posero sotto l'atrio del pretorio. Da quell' epoca Montalcino seguì i destini della Toscana.

Montalcino con quasi tutti i popoli della sua comunità, dall'epoca longobarda fino al 1462 fu compresa nella diocesi d'Arezzo, benchè i Papi sino dal secolo XI avessero concesso ai potenti abbati di s. Antimo, una quasi giurisdizione vescovile sopra le chiese di Montalcino. In fatto la sua pieve di s. Salvatore venne qualificata da Pio II fra quelle di niuna diocesi, quando con bolla de' 13 agosto 1462 innalzò la medesima in cattedrale vescovile, con quella di Corsignano ossia di Pienza (Vedi), e che destinò un solo vescovo a presiedere alle due chiese, dichiarandolo immediatamente soggetto alla santa Sede, ora essendolo dell'arcivescovo di Siena. Il primo vescovo di Montalcino e Pienza, fu Giovanni Chinugi nobile sanese, celebre maestro delle cerimonie pontificie; nel 1496 il cardinal Francesco Piccolomini arcivescovo di Siena, sino al 1498, indi Pio III nel 1503; nel 1498 Girolamo Piccolomini figlio di Giacomo sanese; nel 1510 Girolamo Piccolomini figlio di Bonsignore sanese, ottenne nel 1528 da Clemente VII la separazione temporanea delle due cattedrali di Pienza e Montalcino, nella quale occasione lo stesso Papa investì il vescovo di Montalcino col titolo di abbate deibeni superstiti dell'abbazia di s. Antimo, insieme colle ville state

della giurisdizione di quell' abbate. Girolamo cedè al nipote Alessandro Pienza, e ritenne Montalcino, che amministrò Alessandro dopo la sua morte avvenuta nel 1535, indi questi intervenne al concilio di Trento. Gli successe in Montalcino per cessione nel 1554 il suo fratello Francesco Maria Piccolomini, ed alla sua morte nel 1563 ottenne anche il vescovato di Pienza, terminando i suoi giorni nel 1500. Avea Clemente VIII sotto di lui, mosso dalle preci de'montalcinesi, confermato nel 1594 a questa diocesi le parrocchie assegnate da Pio II; indi nel 1600 separò affatto in perpetuo le due cattedre episcopali di Montalcino e di Pienza, conferendo la prima a Camillo Borghese nobile sanese, nel 1600 trasferendolo da Castro d'Otranto, e poscia il suo parente Paolo V lo promosse all'arcivescovato di Siena. facendo vescovo di Montalcino nel 1607 Mario Cossa sanese, oriundo della nobilissima famiglia napoletana, di mirabili virtù ed erudizione. Paolo V nel 1619 gli sostituì Ippolito Borghese, altro suo parente, generale degli olivetani, da Urbano VIII fatto vescovo di Pienza nel 1636. Ne furono successori, nel 1637 Scipione Tancredi sanese, traslato da Soana; nel 1641 Alessandro Sergardi sanese, dotto e prudente; nel 1652 Antonio Bichi sanese, traslato nel 1656 a Osimo, poi cardinale : nel detto anno Lorenzo Martinozzi sanese benedettino; nel 1665 Fabbro de Vecchi sanese, il quale ingrandì l'episcopio, e il palazzo campestre di Castelnuovo dell'abbate, destinato ai vescovi in tempo di villeggiatura, rinvenendo nella cattedrale il capo di s. Giulio e di s. Vittoria vergine, martiri;

nel 1688 Romualdo Tancredi sanese, monaco olivetano e buon pastore; nel 1505 Giuseppe Maria Borgognini sanese, dotto canonista, col quale nell' Italia sacra d' Ughelli t. I. p. oo1 e seg. si termina la serie de'vescovi, quali continueremo colle annuali Notizie di Roma, 1727 Bernardino Ciani agostiniano sanese, dotto canonista. 1767 Domenico Andrea Vegni della diocesi di Pienza. 1774 Giuseppe Bernardino Pecci olivetano sanese, la cui memoria è in benedizione. 1815 Giacinto Pippi di Massa Marittima, traslato a Chiusi e Pienza. 1824 Giovanni Bindi Sergardi sanese, già vicario generale e capitolare di Siena. Al presente sono alcuni anni che la sede è vacante.

La cattedrale è sacra a Dio, sotto l'invocazione del ss. Salvatore, con battisterio. Il capitolo si compone di quattro dignità, la prima delle quali è l'arcidiacono, di dodici canonici comprese le due prebende del teologo e del penitenzie. re, e di altri preti e chierici addetti alla divina uffiziatura. Nella cattedrale vi è il battisterio, e la cura d'anime la funge l'arcidiacono. Poco distante è l'episcopio: nella proposizione concistoriale del 1824, si dice questo vescovato immediatamente soggetto alla santa Sede. Oltre la chiesa cattedrale, in città vi sono altre quattro parrocchie munite di battisterio, cioè s. Egidio riedificata nel 1325, s. Lorenzo, s. Margherita, e s. Maria. La chiesa di s. Francesco con vasto convento degli agostiniani, era de' conventuali sino dal 1285; così la chiesa e convento della Natività di Maria degli osservanti era de' riformati. Vi sono due conventi di religiosi, un monastero di monache, e sette confraternite. Avvi l'ospedale ; cui è unito l'orfanotrofio per le povere fanciulle : il conservatorio di s. Caterina eretto nel 1542; l'antica pia casa della misericordia; il seminario occupa la chiesa e convento degli agostiniani, di cui si hanno memorie nel 1227, e la chiesa venne rifabbricata nel 1380 : fu Leopoldo II che assegnò il locale al seminario, quando vi tolse gli agostimiani. A circa venticinque miglia di territorio si estende la diocesi. Ogni nuovo vescovo è tassato ne' libri della camera apostolica in fiorini 187, essendo le rendite circa mille quattrocento scudi.

MONTALTO. Vedi Peretti.

MONTALTO (Montis Alti), Città con residenza vescovile dello stato pontificio, nella delegazione di Ascoli, fra questa città e Fermo. È posta in un gran colle che s'innalza sopra la destra riva dell' Aso, nascendo alle sue radici il Monocchia, in aria eccellente, con fertile territorio, ed in amena situazione: è circondata di muraglia, con dieci torrioni, tre porte, e diversi pregevoli edifizi. Fra le sue chiese, ma fuori delle mura, si distingue la cattedrale di magnifico disegno, ch'era destinata a racchiudere il santo Sepolero di Cristo, se il magnanimo suo concittadino Sisto V avesse potuto compiere il gran disegno di redimerlo dalle mani degl'infedeli. Prima vi risiedeva un prelato col titolo di preside o presidente del presidato di Montalto, e ne furono ultimi presidi Francesco Brivio, Pier Simone Galli, Luigi Pandolfi e Domenico de Simone ambedue poi cardinali; l'ultimo preside fu propriamente il Brivio sino al 1798, gli altri dal 1800 al 1800 gover-

natori, avendo estesa giurisdizione su tutti i circostanti' paesi. Invaso interamente nel 1800 lo stato pontificio dagl' imperiali francesi, questi formarono di Montalto un capoluogo di cantone con giudicatura di pace. Ritornato Pio VII nel 1814 al possesso de'suoi stati, divenne sede di governo distrettuale, con governatore secolare, che comprende anco i governi di Offida e di s. Benedetto, mentre nel circondario governativo sono dipendenti le comuni di Carassai, Capradosso, Castel di Croce, Castignano, Force, Monte di Nove, Patrignone, Porchia e Rotella. Ad ornamento di Montalto fiorirono molti uomini illustri, oltre l'immortale Sisto V. e il nipote Alessandro Peretti cardinale celebratissimo, il cardinal Andrea Baroni, Paolo Emilio Silvestri designato cardinale, dignità che gli rapi immatura morte; Lorenzo vicario e uditore del governatore della Marca; eccellenti dottori in legge, come Antonio Sacconi, Girolamo Giovannini, Alessandro Lucidi; prodi militari, come Pier Saccone valentissimo capitano che militò in Toscana, Alessandro Galli che si distinse in Germania, Serafino Rinaldi che fu di terrore ai turchi nell'espugnazione di Cipro, Gio. Vittorucci che militò valorosamente nella guerra tra Urbano VIII e il duca di Parma : valenti medici, fra' quali Antonio Vici, autore anco del poema eroico: Ludus pugillaris senensium; rinomati istorici, cioè Domenico Biondo, Orfeo Natali. Salvatore Morelli, Vincenzo Rosati; furono eruditi umanisti, Marco Antonio Mattei , Pier Simone Galli : buon filosofo fu Giambattista Aureli. Tra gli illustri religiosi nomineremo, Francesco Maria Lucidi conventuale inquisitore generale; Lorenzo Vici agostiniano valentissimo predicatore; Antonio gesuita che in Madurè nel 1694 ebbe la palma del martirio; Leonardo Castralupi cappuccino morto santamente: Sante Sacconi morto nel 1634 in gran concetto di santità in Monte Milone; Claudio Vici fatto da Sisto V vescovo di Strongoli; Lelio Morelli promosso dal medesimo Papa al vescovato di Capaccio, oltre il patriarca Biondi. Sisto V fece senatore di Roma Domenico Biondi, acclamato con archi trionfali, e durò in carica dal 1587 al 1591. Veggasi l'elogio della città di Montalto nel t. XXIV delle Antichità Picene dell'arciprete Andrea Lazzari, diretto al conte Agostino Rosati Sacconi patrizio di Montalto, e ciamberlano del duca di Parma. Al presente monsignor Carlo conte Sacco. ni è incaricato d'affari della santa Sede, presso il granduca di Toscana, inviatovi da Gregorio XVI che fece vescovo di Ferentino monsignor Bernardo Maria Tirabassi di Rotella diocesi di Montalto. Quanto riguarda la storia di Montalto ed i suoi nomini illustri, si può vedere in Pietro Andrea Galli : Notizie intorno alla vera origine, patria e nascita di Sisto V, con un ragionamento istorico sulla serie della sua vita, Ripatransone 1754.

Montalto forse ripete l'origine dai convicini castelli di Monte Patrizio, Montaltello, Rocca, Castel s. Giorgio e Grotte di s. Lorenzo, i quali diconsi fondati da patrizi romani o ascolani, in tempo che Ascoli era sotto la repubblica romana, cui soggiacque nell'anno di Roma 662. Il Colucci nelle citate Antichità Picene crede piuttosto i cinque castelli derivati dalla distruzio-

ne dell'antica Novana, ch'egli ritiene sorgesse tra Mont' Alto e Monte di Nove; ovvero dopo la venude' franchi in Italia, per mezzo de' conti rurali. Di Novana parlai nel descrivere Civitanova, cui vuolsi succeduta, nel vol. XL, p. 245 del Dizionario. Le barbare irruzioni de'goti, vandali e longobardi, che devastarono gran parte della Marca e floride città, rovinarono pure i memorati cinque castelli, i cui abitanti costretti ad abbandonarli, si rifugiarono nelle vicine foreste, verso l'impero d'Onorio. Si edificarono due chiese per l'esercizio del culto religioso, e poi due altre più comode dicesi in onore di s. Pietro e di s. Giorgio. Raffrenati e vinti i goti da Narsete, i longobardi gli successero a desolar la Marca, e solo incominciarono a cessare le loro crudeltà per l'interposizione di s. Gregorio I, e quando il re Agilulfo abbracciò la cattolica religione. Sotto il di lui siglio Odoaldo, i popoli del Piceno si posero a rifabbricare e ingrandire le loro patrie : altrettanto fecero i segregati abitatori de' suddetti cinque castelli, i quali di comun consenso risolvettero edificar un luogo solo colle rovine degli antichi, e l'eseguirono nel sito e vicinanze di Monte Patrizio, come il più comodo e più ameno, ciò che si attribuisce circa l'anno 63o. Da un privilegio di Enrico IV si rileva che Montalto avea questo nome, ed era un castello soggetto ai benedettini della celebre abbazia di Farfa (Vedi), come altri luoghi della Marca ed altre provincie; ed il preside dell'abbate farfense, dipoi fece residenza ordinaria in s. Vittoria, della quale parlai anco all'articolo Fermo, e talvolta in

Montalto. Riferisce il Lazzari, che il seminario occupa l'antico monastero degli agostiniani, già de'monaci benedettini con residenza d'un abbate, il quale esercitava giurisdizione spirituale e temporale non solo in Montalto, ma in tredici luoghi, cioè Montegallo, Offida, Monte Rubbiano, Montesiore, s. Vittoria, Montelparo, Force, Castignano, Porchia, Cassignano, Monte di Nove, Rotella e Patrignone. Aggiunge che nel monastero dai comuni tenevansi congregazioni provinciali per risolvere i loro interessi per mezzo de' propri deputati, e fino d'allora si crede godesse Montalto la prerogativa di essere capo d'un presidato, venendo così denominato dal preside che vi teneva l'abbate, per reggere in di lui vece il governo temporale; governo che passò poi al legato della Marca quando la santa Sede ne spogliò l'abbate, senza perdere Montalto la maggioranza sopra i suddetti paesi, essendo nell'archivio municipale i documenti delle diverse congregazioni provinciali ivi tenute, coll'assistenza del legato generale della Marca, ed alcune volte dallo stesso cardinal legato. Ma il Colucci confuta il Lazzari sull'antichità del presidato di Montalto, che confonde con quello farfense o di s. Vittoria, avendo incominciato il presidato di Montalto con Sisto V che lo eresse, prima essendo stato solo castello e terra; e che il presidato formato da Sisto V non si estese più avanti di Monte Rubbiano verso Fermo, e di Montelparo e s. Vittoria verso Macerata, giammai sino a Loreto. L'abitazione dell'antico preside, pretende Lazzari che fosse nel palazzo priorale; di più, che sotto il legato della Marca vi fosse un di lui luogotenente generale, per le cause civili e criminali dell'antico presidato, citando la
storia della città, scritta da monsignor Giovanni Ciamboli XVII preside; il perchè s. Pio V erasì determinato nel 1572 di elevare Montalto al grado di città, che già avea tra i cardinali il Peretti detto
Montalto dalla patria, il quale divenuto Sisto V nel 1585 rese celebre Montalto, ne accrebbe il lustro, e fu largo e munifico benefattore.

Grave e lunga questione si mosse per istabilire, se Sisto V nacque in Montalto oppure in Grottammare: il citato Galli di Montalto, ed il p. Tempesti nella Vita di Sisto V, trattarono eruditamente questo punto, e da ultimo l'opuscolo stampato nel 1841 in Ripatransone: Memorie storiche di Grottammare. Parlando imparzialmente, sembra che passando Pietro o Peretto Ricci di Montalto a rifugiarsi in Grottammare nella contea di Fermo, ivi nascesse il suo figlio Felice, il quale fu educato in Montalto, vestì l'abito de' conventuali in Ascoli, e fece gli studi nel convento di Montalto, col qual nome venne appellato tra i religiosi quando fu creato cardinale, a preferenza del cognome Peretti, e Montalto si dissero gli altri cardinali di sua famiglia; su di che è a vedersi Sisto V, ove si vedrà Grottammare essere patria fortunata di Sisto V per nascita, e Montalto per origine, domicilio paterno ed educazione. Noteremo che la vigna o Villa Montalto (Vedi) di Roma così fu nominata perchè fabbricata da Sisto V essendo cardinale; nome che eziandio fu dato al collegio da Sisto V fondato in Bologna a vantaggio di que' consittadini e marcheggiani registrati nel vol. V, p. 302 del Dizionario, parlando di tale stabilimento, e della scuola da lui eretta in Montalto da cardinale; mentre nel vol. XXVII, p. 156 si disse che la villa di Frascati, acquistata dal cardinale nipote di Sisto V, ancora chiamasi Montalto. Ora passiamo ad accennare le beneficenze di Sisto V verso Montalto. Nel 1586 da terra cospicua ch'era, innalzò Montalto al nobile grado di città e sede vescovile, con duemila scudi di rendita, colla bolla Super universas, de' 14 novembre, Bull. Rom. t. IV, par. IV, p. 274, suffraganea di Fermo di cui lo è tuttora; gli sottopose vasta diocesi, mediante smembramenti di quelle di Fermo, Ascoli e Ripatransone, e per pochissima parte si estende nel regno delle due Sicilie. L'antica collegiata dichiarò cattedrale, con tre dignità e dieci canonici fregiati di cappa magna, con altri prebendati. Indi colla bolla Postquam nos, de' 13 dicembre 1586, Bull. Rom. t. V, par. I, p. 162, esentò Montalto per otto anni da ogni peso o dazio camerale, e la costituì residenza d'un prelato governatore del presidato, che tolse dalla giurisdizione del preside di Macerata, e indipendente da esso, concedendogli il jus sanguinis, di poi toltogli per diversi motivi : ne fu primo preside Giulio Silafenato, il cui nome si legge nella iscrizione della sontuosa statua di bronzo, che la Marca fece per Montalto e poi fu eretta in Loreto (Vedi). Assoggettò al presidato di Montalto anche la città di Ripatransone che dipendeva dal governo di Macerata, e le terre di Montemonaco e di Montefortino che tolse alla prefettura di Norcia; quindi sinchè esistette il presidato, i deputati di tutti i luoghi soggetti si adunarono in Montalto con assemblee provinciali, per deliberare sui comuni interessi. Inoltre Sisto V concesse al magistrato municipale di Montalto molti privilegi, la toga, e un medaglione d'oro per cadauno da portarsi in petto, avendoglieli esso stesso donati. Per ampliare la città Sisto V tentò di spianare un monte vicino, e diè principio a molte fabbriche. Tra i doni ch' egli fece a Montalto, meritano ricordo sei candellieri con croce d'argento di 103 libbre, il calice d'oro di cinque libbre e sette oncie, le mitre preziose e ricche, una pisside mágnifica, paramenti ed arredi sacri, oltre un reliquiario d'oro con perle e gemme stimato ottomila scudi, perchè il solo oro si valutò 42 libbre. Sisto V onorò altresì Montalto colla coniazione delle monete, come nelle piastre del 1588 coll' immagine della Beata Vergine nel cenacolo cogli apostoli; nella mezza piastra colla Beata Vergine sedente, con s. Lorenzo e s. Apollonia genuflessi (riportata ed illustrata dal p. Bonanni, Numism. Pont. t. I, p. 427); nel testone colla Beata Vergine e serafini intorno: dice lo Scilla, Mon. Pont. p. 163 e 253, che Sisto V la fece battere per l'ingraudimento di Montalto, erezione della sede vescovile, edificazione della chiesa di s. Maria ove furono trasferite la sua immagine e quelle de' ss. Lorenzo ed Apollonia, riportando anco altre monete col nome di Montalto, ove Sisto V stabilì la zecca, anzi volle appropriarsi come suo e proprio l'emblema che colla testa del Salvatore fu impresso nello scudo d'oro nel primo anno del pontificato: Beare soleo amicos meos. Di fatti più che beata potevasi dir Montalto, nel vedersi per l'estensione di 40 miglia esente d'ogni dazio per l'introduzione delle sue merci, chiamandosi ancora Città Sistina.

Sisto V nominò primo vescovo di Montalto Paolo Emilio Giovannini di Porchia nel 1586, dettissimo e di egregie doti fornito, antico suo amico, che con zelo e pietà adempì gli uffizi di pastore. Nel 1606 successe Tiberio Mandosio nobile d' Amelia romano, canonico vaticano, famigliare del cardinal Alessandro Montalto alle cui istanze lo nominò Paolo V, morto nel 1607; onde il Papa gli sostituì nel 1608 fr. Paolo Orsini domenicano de' signori di Gallese, ornato di scienza. Ne furono successori Orazio Giustiniani genovese nel 1640, consagrato dal cardinal Pamphili poi Innocenzo X, il quale nel 1645 lo trasferì a Nocera e creò cardinale: alla sua biografia dicemmo delle sue benemerenze con Montalto, e dell'erezione dell'episcopio. Nel 1645 Girolamo Codebò nobile modenese. governatore di varie città dello stato ecclesiastico, e designato vescovo di Gravina, traslato a Reggio nel 1661. Cesare Lancellotti trasferito da Bisceglia nel 1662, cui Clemente X nel 1673 surrogò il suo cubiculario Ascanio Paganilli camerinese, e nel 1711 gli successe Luca Antonio Colomboni Accoramboni, nobile di Gubbio, col quale si termina nell' Ughelli, Italia sacra, t. II, p. 747, la serie de' vescovi, che proseguiremo colle annuali Notizie di Roma. 1735 Pietro Bonaventura Savini camerinese. 1748 Leonardo Cecconi di Palestrina, dotto autore di opere, fra le quali, Storia di Palestrina, Istituzione dei

seminari: rinunziò poi il vescovato. 1760 Giuseppe Maria Centini d'Ascoli. 1770 Francesco Antonio Marcucci dell'Immacolata Concezione ascolano, colla ritenzione del vescovato, da Pio VI fatto nel 1781 patriarca di Costantinopoli, e vicegerente di Roma, indi nel 1782 il Papa lo volle compagno nel viaggio di Vienna. Pio VII agli 11 agosto 1800 fece vescovo Francesco Saverio Castiglioni di Cingoli, già alunno del celebre collegio Montalto di Bologna, che diè molti grandi uomini alla santa Sede ed alle lettere, e terminò nell'invasione francese. In questa Napoleone esigendo dai vescovi il giuramento vietato dal Papa, il prelato obbedì alle prescrizioni apostoliche, e fu strappato dalla diocesi e sbalzato in esilio. Dipoi fu creato cardinale, e nel 1829 divenne Pontefice Pio VIII. 1817 Pietro Paolo Mazzichi d'Asisi. 1823 Filippo Ambrosi d'Ascoli. 1825 fr. Luigi Canestrari delle Piaggie diocesi di Fano, procuratore generale de' minimi, esaminatore de' vescovi, consultore di propaganda, e indefesso banditore dell'evangelo: Leone XII l'esaltò al vescovato in pregio de' servigi resi alla Chiesa, massime per quanto dicemmo nel vol. XXXVIII, p. 61 del Dizionario. Gregorio XVI gli affidò l'amministrazione della chiesa di Ripatransone, che egregiamente sostenne per anni quattro. Nel 1841 avendo il Papa assegnato ai concittadini di Sisto V per protettore il cardinal Antonio Tosti, questo porporato incaricò il vescovo a prenderne il possesso, ciò che eseguì nel giorno sacro al patrono s. Vito, al modo descritto nel numero 52 del Diario di Roma. Dipoi ebbe luogo: Scientificum et litterarium spe-

cimen quod auspice viro principe eminentissimo Antonio cardinali Tostio publici aerario pro praefecto, Altoduni, patrono episcopalis seminarii alumni caeterique auditores labente sextili 1843 exhibebant. Come si legge nell'opuscolo appositamente stampato. Il degno vescovo Canestrari, di maniere affabili e adorno delle più belle virtù, morì a'rg ottobre 1846, lasciando desiderio di sè. Il regnante Pio IX nel concistoro de' 21 dicembre gli sostituì l'odierno ottimo vescovo monsignor Eleonoro Aronne di Serrone diocesi di Palestrina traslato da Listri, già ausiliare del cardinal vescovo di Palestrina e arcidiacono di quella cattedrale.

La chiesa cattedrale di Montalto, magnifico edifizio che divenne maggiore nel restauro, è dedicata alla. Beata Vergine assunta in cielo. Il capitolo si compone di tre dignità, la prima delle quali è l'arcidiacono, di dieci canonici comprese le prebende di teologo e penitenziere, di tre beneficiati, e di altri preti e chierici addetti al servigio divino. Nella cattedrale vi è il battisterio e la cura d'anime che si amministra dall'arciprete seconda dignità; n'è alquanto distante l'episcopio, buon edifizio. In città vi è un'altra chiesa parrocchiale. Vi sono confraternite, ospedale, monte di pietà, seminario con alunui, un monastero di monache, ed un convento di religiosi conventuali, abitato da s. Francesco verso il 1212. Ne parla il p. Civalli, Antich. Picene t. XXV, p. 20, e dice che ha chiesa grande restaurata nell'anno 1459. Ogni nuovo vescovo è tassato nei libri della camera apostolica in fiorini 200, essendo le rendite della mensa ad ultra quingenta supra bismille scutata monetae ro-

MONTALTO, Mons Altus. Città vescovile rovinata, ora borgo nel regno delle due Sicilie, nella provincia di Calabria Citeriore, capaluogo di cantone, nel paese de'bruzi. Pretendono alcuni che corrisponda all' Uffagum o Uffagium di Tito Livio, ed a Babia antico luogo nominato da Plinio a cagione dei vini. L' Ughelli nel t. X, p. 144 dell' Italia sacra, tratta della sua sede vescovile, e di quella trasferitavi da Uffagum, di cui parla Livio nel lib. 30, cui si crede ancora abbia esistito nel borgo di Faggiano. Nel VI secolo il vescovato si uni a Cosenza, ed il luogo ebbe il titolo di ducato. La collegiata ha le dignità del decano, arcidiacono, cantore, e tesoriere ch'esercita la cura delle anime; i canonici hanno l'uso della mozzetta. Dice l'Ughelli ch'eravi l'ospedale, il monte di pietà, i domenicani, i cappuccini, i minimi, e le monache cappuccine.

MONTANISTI, Montanistae. Eretici discepoli di Montano eresiarca del secondo secolo, nato in Ardaban nella Misia, vicino alla Frigia. Avendo esso abbracciato il cristianesimo per innalzarsi alle dignità ecclesiastiche, finse d'essere un profeta inviato straordinariamente, pubblicando che lo Spirito Santo era in lui; e per sorprendere più facilmente, si associò a due femmine frigie, ricche e potenti, nominate Priscilla e Massimilla, animate dallo stesso spirito di seduzione, e comparendo come due prosetesse. I vescovi e i fedeli dell'Asia, in concilii condannarono le pretese profezie dei settari di Montano, la qual condanna promosse il loro scisma; e la società governata da coloro che si dicevano profeti, e ciò verso l'anno 174, 170 o 181. Montano e le due profetesse n'erano i capi; Priscilla morì nel 211, e Montano con Massimilla sotto Caracalla s'impiccarono, spinti dallo spirito maligno da cui erano invasi. Dai montanisti ebbero origine molte sette, cioè gli artotiriani, i catafrigi, i frigi, i pepujani, i quintulliani, i priscilliani, che ne seguirono gli errori : questi furono. 1. Dicevano che Montano era il Paracleto, ossia lo Spirito Santo promesso agli apostoli da Gesù Cristo, e che gli apostoli per conseguenza non aveano ricevuto lo Spirito Santo. 2. Essi non ammettevano se non che una sola persona nella Trinità. 3. Condannavano le seconde nozze come adulterii, e asserivano potersi sciogliere il matrimonio a nostro buon grado. 4. Imponevano nuovi digiuni, cioè tre quaresime, e due settimane di serofagia o mangiar secco, nelle quali si astenevano da tuttociò che avea succo: per affettato timore si astenevano pure dalle carni degli animali. 5. Sostenevano non essere permesso nè di schîvare, nè di riscattarsi dal martirio ne' tempi di persecuzione. 6. Pretendevano che l'omicidio, l'adulterio e l'idolatria fossero peccati irremissibili. 7. Corrompevano la forma del battesimo, ed in vece di battezzare in nome della ss. Trinità, non battezzavano che in memoria della morte di Gesù Cristo, che consideravano un puro uomo; e battezzavano anche i morti. 8. Disprezzavano tutti gli antichi profeti, come se fossero stati tutti invasi dal demonio, ed asserivano che non avendo Dio potuto salvare il mondo, nè coll'opera loro, nè con quella di Mosè e di

Gesù Cristo, era disceso per opera dello Spirito Santo in Montano, Priscilla e Massimilla. g. Componevano la loro gerarchia di patriarchi e di vescovi che non occupavano che il terzo rango. 10. Pungevano un fanciulletto in tutte le parti del corpo per averne sangue, che mescolavano con farina, e ne componevano del pane di cui facevano l'Eucaristia: se il fanciulletto moriva dalle sue ferite, essi lo annoveravano tra i martiri, e se sopravvivea lo creavano gran sacrificatore. I montanisti furono condannati, oltre che da molti concilii dei greci, dai Papi s. Eleutero e s. Zeffirino. Se il Pontefice si Aniceto concesse le lettere pacifiche ai montanisti, come scrisse Tertulliano, già infetto della eresia del suo maestro Montano, ciò fece perchè ingannato dalla vita austera ed esemplare ch'essi fingevano, onde perciò avrebbe errato s. Aniceto circa la persona, non già circa la fede, come ben avverte il Bellarmino, De Rom. Pont. lib. IV, cap. 8. I montanisti ebbero ad avversari molti illustri scrittori contemporanei, come Apollinare vescovo di Gerapoli, Rodone, Milziade, Apollonio e Serapione.

MONTANO (s.), martire. Sofferse per la fede di Gesù Cristo sotto l'impero di Valeriano, nell'anno 259, ed ebbe a compagni nel martirio i santi Lucio, Flaviano, Giuliano, Vittorico, Primolo, Reno e Donaziano, tutti come lui discepoli di s. Cipriano vescovo di Cartagine, il quale pure avea riportata in quella persecuzione la corona del martirio. Arrestati per ordine di Solone governatore di Cartagine, furono messi in prigione, ove passarono più mesi soffrendo la fame,

la sete e tutti i disagi di un'orribile carcere. Donaziano e Primolo morirono poco dopo che vi furono rinchiusi. Gli altri vennero condotti dinanzi al preside per essere interrogati, e persistettero coraggiosamente nel confessar Gesù Cristo; laonde furono condannati all'estremo supplizio, che giubilando incontrarono facendo al popolo le più commoventi esortazioni. Il diacono Flaviano fu decapitato tre giorni dopo de' suoi compagni. Tutti questi martiri sono unitamente onorati il dì 4 febbraio nei martirologi autichi e nel romano moderno.

MONTAUBAN o MONTALBANO (Montis Albani). Città con residenza vescovile di Francia, dell'alta Guienna, capoluogo del dipartimento di Tarn e Garonna, di circondario e di due cantoni. È situata sul Tarn in un ameno territorio, lunge 140 leghe da Parigi. Fertile n'è il paese, ed ha tribunali di prima istanza e di commercio ec.; società di scienze ed arti diversi stabilimenti letterari e benefici, biblioteca di 10,000 volumi, ed il teatro. L'aspetto è bellissimo, l'aria sanissima; le porte di elegante architettura, in generale ben fabbricata, primeggiando la cattedrale, l'episcopio, il palazzo comunale, il ponte sul Tarn in mattoni di ardita costruzione; nel centro vi è la bella piazza con doppia fila di portici adorni di pilastri d'ordine dorico, con in mezzo un pubblico giardino, ed in un angolo un bellissimo monumento chiamato la fontana del Grison: fra due ameni passeggi s'innalza una piattaforma, da dove si gode d'una vista magnifica sino ai Pirenei. Vi sono moltissime fabbriche, essendo la città vero emporio di

grani e panni comuni: ampla n'è l'estensione anche pel cospicuo borgo Ville-Bourbon, residenza della maggior parte de'negozianti. Montauban, Mons Aureolus, dicesi fondata nel 1144 dal conte di Tolosa Alfonso Jourdain, presso l'antico Mons Albanus, da cui derivò il suo nome; gli abitanti di Montauriol, non volendo assoggettarsi al diritto detto di cuissage, che gli abbati di s. Teodardo o Teodoro pretendevano esercitare, se ne lagnarono col conte di Tolosa, che gl'invitò a recarsi nel luogo che occupa attualmente la città. Appartenne un tempo alla contea di Quercy, la quale sebbene topograficamente situata nella Guienna, fu sino dal secolo XVII incorporata alla contea di Tolosa. Gli abitanti avendo abbracciato per la maggior parte il calvinismo nel 1572, fu prontamente fortificata, e divenne una delle principali piazze di tal partito. Montluc Invano l'assediò nel 1580, e resistette nel 1621 alle truppe di Luigi XIII, e da lui comandate, che furono costrette ad allontanarsene; essendosi però assoggettata nel 1629 dopo la presa di Rochelle, il cardinale Richelieu ne fece distruggere le fortificazioni, e fu spopolata dalle dragonade sotto Luigi XIV. Il concistoro protestante abolito per la revoca dell'editto di Nantes fu ristabilito nel

La sede vescovile fu istituita da Giovanni XXII nel 1317, erigendo in cattedrale la chiesa abbaziale de'ss. Teodardo e Martino che dismembrò da Cahors, coll'annua rendita di 25,000 lire, facendola suffraganea di Toulouse, di cui è tuttora, formando la diocesi il dipartimento di Tarn e Garonna. Il primo vescovo fu Bertrando du Puy, il quale era abbate di s. Teodoro, nominato nel 1317 da Giovanni XXII; morto nel 1319; quanto ai suoi successori fino a Pietro II Berthier di Tolosa, eletto vescovo nel 1634, che morì nel 1674, veggasi la Gallia christ. t. II, par. 2, p. 748 e seg. Le annuali Notizie di Roma riportano i seguenti. 1729 Michele de Verthamon di Limoges. 1763 Anna Francesco Vittore le Tonnellier de Breteuil di Parigi. Essendo vacante la sede, fu soppressa nel 1801 da Pio VII nel concordato, indi ristabilita per quello del 1817, onde Leone XII dichiarò vescovo nel 1824 a' 3 maggio Giovanni Lefebure de Cheverus di Mayenne, traslatandolo da Boston, e poi nel 1826 a Bordeaux: pei suoi meriti descritti alla di lui biografia, nel 1836 Gregorio XVI lo creò cardinale. Leone XII nel 1826 gli diè in successore Lodovico Guglielmo Dubourg, trasferendolo dalla nuova Orleans. Gregorio XVI nel 1833 preconizzò vescovo monsignor Giovanni Chaudru de Trelissac della diocesi di Perigueux, e per sua dimissione nel concistoro de' 22 gennaio 1843 gli sostituì l' odierno vescovo monsignor Giovanni Doncy dell'arcidiocesi di Bourges, e canonico teologo di quella cattedrale, vicario generale onorario di quell'arcivescovo. La cattedrale ampla di moderna architettura e magnifica, è dedicata alla Beata Vergine: prima lo era ai ss. Teodardo e Martino, e distrutta dai calvinisti nel XVI secolo, venne rifabbricata da Luigi XIV. Il capitolo si compone di otto canonici titolari, fra i quali vi è l'arciprete, ed anche il teologo e il penitenziere, ma senza

prebenda. Vi sono inoltre diversi canonici onorari, i pueri de choro pel divin servigio, cui prestano assistenza gli alunni del piccolo e grande seminario. Anticamente il capitolo avea due dignità e ventiquattro canonici, ed il vescovo assisteva alle assemblee degli stati di Linguadoca, perchè una parte della sua diocesi apparteneva a quella provincia. La cura d'anime nella cattedrale, ov'è il fonte battesimale, si esercita dal canonico arciprete aiutato dai vicari. N'è alquanto distante l'episcopio, vasto edifizio. Le altre chiese parrocchiali con battisterio sono cinque, e vi sono comunità religiose, confraternite ed ospedale. Prima i lazzaristi aveano cura del seminario, ed i gesuiti del collegio; ed eranvi cinque conventi per ambo i sessi, comprendendo la . diocesi centotrenta parrocchie, comprese le chiese sussidiarie, poi ridotte a ventiquattro. Ogni vescovo ne'libri di camera è tassato in fiorini 370.

MONTE CIOCCHI ANTONIO, Cardinale, Antonio Ciocchi denominato del Monte perchè nato in Monte Sansovino diocesi d'Arezzo, da Fabiano avvocato concistoriale e famoso giureconsulto; essendo dottissimo nelle scienze legali, e fornito di singolar prudenza, nel 1503 ottenne da Giulio II il vescovato di Città di Castello, e nel 1506 l'arcivescovato di Siponto. Venne poi ammesso tra gli uditori di rota, indi fatto uditore della camera, ne'quali uffizi mostrò una costante ed infrangibile rettitudine nel giudicare a norma delle più esatte leggi della giustizia, ad onta di qualunque umano riguardo, come manifesto e indubitato argomento ne diede nella decisione d'una causa

ch' eragli stata con grande efficacia e con caldissime e reiterate istanze raccomandata dal Papa medesimo, anzichè rendersi reo di pronunziare un' ingiusta sentenza. Ciò giunto a notizia di Giulio II, trasportato dalla collera, proruppe in minacce e querele, per cui Antonio pensò bene di ritirarsi subito a Napoli . Ma ritornato il Pontefice in senno, e riflettuto meglio sul contegno dell'intemerato prelato, prontamente lo richiamò, è dono avere con somme lodi encomiata la fortezza e il coraggio del suo spirito, volle premiarlo col nominarlo in Ravenna a' 10 marzo 1511 cardinale prete del titolo di s. Vitale, protettore de' serviti, ed amministratore della chiesa di Pavia. In tale promozione, come il più antico degli otto prelati promossi, doveva essere nominato il primo, ma il Papa per un riguardo al re d'Inghilterra gli antepose l'ambasciatore Ursovico. Allorquando Giulio II riprese Bologna dai Bentivoglio, Antonio era commissario apostolico nella città, e perciò esposto a gravissimi pericoli e sedizioni. Indusse Giulio II a celebrare il concilio generale lateranense V, per opporlo al conciliabolo di Pisa; guindi nel 1517 Leone X gli con. ferì in amministrazione la chiesa di Novara e quella di Civitate; e nel 1528 Clemente VII gli affidò quella d'Alatri, nell'anno seguente quella di Rimini, e dopo un mese quella di Caiazzo. Nell'assenza di Clemente VII da Roma fu trascelto a legato dell'alma città. Nei poutificati d'Innocenzo VIII, Alessandro VI e Giulio II prestò rilevanti servigi alla chiesa romana, e Leone X con Clemente VII gli conferirono la legazione dell'Umbria, che governò con tal fama di giustizia e di religione, che fu denominato il giudice santo ed incorrotto. All'articolo Gualdo (Vedi) dicemmo che ne fu legato e governatore perpetuo benemerito. Si distinse pure per singolar divozione verso la Madre di Dio, per soddisfare la quale intraprese in pellegrinaggio il viaggio di Loreto. Finalmente essendo vescovo di Porto, chiesa che ottenne nel 1524. vide in Roma il termine di sua vita nel 1533, d'anni 72. Nel sepolcro di lui, quanto semplice altrettanto nobile e maestoso, composto di candido marmo, ed esistente nella chiesa di s. Pietro in Montório, nella prima cappella situata al manco lato, fece porre un magnifico elogio Giulio III suo nipote.

MONTE CIOCCHI GIANMARIA, Cardinale. V. Giulio III Papa.

MONTE INNOCENZO, Cardinale, Innocenzo del Monte, nato miseramente nella diocesi di Piacenza da una povera donna che andava mendicando per la città, ignorandosene l'origine e chi fosse, Innocenzo si diè per tempo a fare il vagabondo e l'ozioso, parlando capricciosamente. Il Novaes dice che nacque nel 1532 in Borgo s. Donnino, e gli fu imposto il nome di Fabiano, o di Santino secondo il Cardella. In Bologna o meglio in Piacenza gli infimi famigliari del cardinal Gianmaria del Monte governatore o legato della città, lo ammisero in casa del padrone per valersene nei più abbietti e bassi uffizi. Conosciutone a caso da Gianmaria il talento del misero giovinetto, tanto amore gli pose qual fosse un unico figlio. Lo diede in consegna a Baldoino Barga poi vescovo d' Aversa, lo fece quindi istruire ne' costumi e nelle lettere, e poi l'innestò nella propria casa, facendolo adottare nella famiglia del Monte da Baldoino suo fratello, e dandogli a governare una scimmia, per cui quando lo creò cardinale, fu volgarmente chiamato il cardinal scimmia. Alcuni hanno voluto sostenere contro il sentimento degli scrittori contemporanei, che Innocenzo fosse figlio legittimo di Baldoino sull'autorità di monumenti che si conservano negli archivi, e d'una marmorea iscrizione che fu posta nella villa o vigna di Papa Giulio III fuori della porta Flaminia; ma questo niente prova, potendosi chiamare figlio anche un adottivo: il Novaes afferma che il padre d'Innocenzo servì per bombardiere Baldoino nella rocca di Forlì, e il cardinal del Monte quando era legato di Parma e di Piacenza, quale guardia; ch'era bastardo di Baldoino, che l'adottò per figlio alla morte dell'unico e legittimo che avea chiamato Giambattista. Quindi gli procurò ovvero conferì una prepositura nella cattedrale di Piacenza, altri dicono in quella di Arezzo. Divenuto il cardinal Gianmaria Papa Giulio III, dopo tre mesi a' 31 maggio 1550 pel pris mo creò cardinale diacono di s. Onofrio, Innocenzo in età di soli 17 anni, con aperta ed unanime contraddizione del sacro collegio, e fra gli altri del cardinal Caraffa poi Paolo IV, il quale in pieno concistoro, senza riguardi e con forte ragionare, protestò contro la prostituzione dell'eccelsa dignità del cardinalato, in persona affatto priva di quelle virtù che in qualche modo potessero ricuoprire l'obbrobrio de'natali d'un soggetto che meritava restare pe' cenci da' quali era stato sollevato. Ad onta di ciò Giulio III gli mandò la berretta rossa in Bagnaia diocesi di Viterbo. gli diede il suo cappello cardinalizio, con bolla de' 13 maggio 1552 lo legittimò, gli conferì la legazione di Bologna e della Romagna, oltre molti pingui benefizi, e tra gli altri le abbazie di s. Sabba, di Miramondo e di Grottaferrata, che in tutti gli rendevano trentaseimila scudi. Ma il cardinale pur troppo fece quella riuscita che ognuno prevedeva. Dopo la morte di Paolo IV, accusato di molti e gravi delitti, fu da Pio IV ritenuto per sedici mesi in Castel s. Angelo, e nell'atto in cui era trasportato in quel forte, per un'ingiuria ricevuta da un oste e dal suo figlio, ferì sconciamente ambedue. Siccome poi dilapidava le rendite ecclesiastiche in ispese voluttuose e indecenti, e menava una vita disdicevole al decoro dell'eminente dignità, Pio IV gli tolse le tre abbazie, e lo rilegò a Tivoli, lasciandogli soltanto mille scudi pel suo mantenimento. Per siffatti castighi uon divenuto migliore, fu di nuovo fatto carcerare da s. Pio V, il quale, tranne il necessario sostentamento, toltagli qualunque rendita, lo confinò in Montecassino, e alle preghiere di diversi cardinali s'indusse a lasciargli per direttore e custode un sacerdote della compagnia di Gesù, Da Gregorio XIII restituito in libertà, tornato a Roma si rese a tutti grave e odioso; onde quantunque fosse il primo nell'ordine de' cardinali diaconi, guardavansi i colleghi di trattarlo e conversar con lui. Alla fine morì in Roma d'anni 46 nel 1577, senza destare in niuno lagrime e compassione, e fu sepolto privatamente pella chiesa di s. Pietro in Montorio nel di dell'anniversario de' fedeli defunti. Intervenne ai conclavi di Marcello Il, Paolo IV, Pio IV e s. Pio V, ma non si trovo in quello di Gregorio XIII, come inabilitato da un breve di s. Pio V.

MONTE CRISTOFORO, Cardinale. Cristoforo del Monte nacque in Arezzo, fratello cugino di Giulio III, che adottatolo nella propria famiglia, fu promosso al vescovato di Betlemme, quindi sotto Clemente VII passò nel 1525 a quello di Cagli, che rinunziò a Giovanni del Monte suo nipote, quando nel 1550 Giulio III lo trasferì alla chiesa di Marsiglia. Inoltre il Papa lo decorò della dignità di patriarca d'Alessandria, ed a' 20 dicembre 1550 lo creò cardinale prete di s. Prassede. La pietà e religione singolare di questo cardinale, i suoi talenti, la mansuetudine con tutti, la liberalità verso i poveri, lo resero oggetto di ammirazione e di amore a quanti ebbero la sorte di conoscerlo e trattarlo. Giulio III ancora lo riguardò con parziale affetto, atteso la sua erudizione congiunta alla straordinaria esperienza che avea nel maneggio degli affari, per cui recò gran sollievo al Papa nelle cure e sollecitudini del pontificato. Tuttavolta Pio IV lo guardò con cattivo occhio, ciò ch'egli costantemente soffrì con cristiana rassegnazione. Dopo di avere adempiti i doveri di zelante vescovo e di ministro fedele della Sede apostolica, e di essere intervenuto ai conclavi di Marcello II, Paolo IV c Pio IV, la morte lo sorprese nel 1064 d'anni 80, in s. Angelo in Vado, dove oltre all'avere risarcita la casa e il campanile della-chiesa maggiore, avea fondata una magnifica cappella, ed ebbe sepoltura nella chiesa di s. Angelo di cui era stato arciprete, avanti l'altare maggiore.

MONTE FRANCESCO MARIA, Cardinale. Francesco Maria del Monte da Monte s. Maria nella Marca, feudo di sua nobile casa, detto aucora Bourbon del Monte, dappoichè la famiglia ripete l'antica sua origine dalla reale stirpe di questo nome, come lo attesta il Ciacconio nella di lui vita, e l'Ughelli nel t. I dell'Italia sacra, p. 83. Nacque però in Venezia, e si applicò poscia allo studio delle leggi nelle quali ottenne di essere laureato. Condottosi in Roma ancor giovane, guadagnossi l'affetto in ogni condizione di persone per l'inarrivabile piacevolezza ed amabilità de'suoi costumi, affabilità singolare, e destrezza incredibile nel trattare i più delicati affari. Il cardinale Alessandro Sforza, dopo averlo ritenuto per un tempo notabile presso di sè, lo dichiarò suo uditore, e per di lui morte fu ammesso nella corte del cardinal Ferdinando de Medici, di cui divenne intimo famigliare, a cagione della sua fedeltà e morigeratezza che gli fecero guadagnare talmente la grazia e la protezione del principe, che pel di lui favore fu innalzato alla sacra porpora, ch'egli rinunziò pel granducato di Toscana. Avendone instantemente supplicato Sisto V, questi a' 14 dicembre 1588 lo creò cardinale diacono di s. Maria in Domnica, lo fece prefetto dei riti, e membro di altre congregazioni, fra le quali quelle della consulta e del concilio. Pieno di zelo pel pubblico bene e promotore delle belle arti, mostrossi assai liberale coi pittori, coi chimici, cogli artefici di vaglia, anzi col suo

autorevole patrocinio fece rivivere l'accademia dei pittori decaduta e quasi estinta. Investito ed animato dallo spirito sacerdotale, mostrossi indefesso nell'esercizio delle sacre funzioni, a cui aggiunse una sincera divozione alla ss. Vergine, in onore della quale osservava ogni sabbato un rigoroso digiuno in pane ed acqua, e ciò sino nell'ultima decrepitezza, accompagnando l'astinenza con abbondanti limosine, per mezzo delle quali sovvenne altresì i bisogni di molti letterati, e di nobili famiglie ridotte a gravi necessità. Si tenne sempre nei limiti di una stretta virtuosa parsimonia, contento di vesti interiori grossolane e rattopatte; onde non gli si rese difficile di accumulare considerabile somma di denaro, che la maggior parte fu da lui impiegata in opere pie. Dimessa la diaconia passò successivamente sotto Gregorio XV nel 1623 al vescovato di Ostia e Velletri, dove nel 1624 celebrò il sinodo, e abbellì quella cattedrale di nuovi organi di eccellente artifizio, e nell'anno santo 1625 col carattere di legato a latere aprì e chiuse la porta santa della basilica di s. Paolo. Finalmente dopo essere intervenuto ai comizi di otto Papi, cessò di vivere in Roma, decano del sacro collegio nel 1627, d'anni 78, ed ebbe sepoltura nella chiesa di s. Urbano, dove si legge un nobilissimo elogio postovi da Arimberto di Borbone del Monte canonico vaticano e suo consanguineo. Alle esemplari religiose cappuccine di detta chiesa, riedificò quasi dai fondamenti il monastero, oltre averle sovvenute con assidua frequenza e singolare generosità ne'loro bisogni.

MONTE CALVARIO. V. CAL-

VARIO.

MONTE CALVARIO. V. CAL-

MONTE CASSINO, Mons Cassinus. Abbazia celebre del regno delle due Sicilie nella provincia della Terra di Lavoro, collocata alle porte del reame, madre e principal sede del tanto benemerito ordine di s. Benedetto, monumento storico e religioso della più alta importanza, conosciuta in tutto il mondo siccome asilo della sapienza e della santità, precipuamente quando l'ignoranza dominava in tutta l' Europa, a cagione delle invasioni de' barbari, i quali mettendo tutto a ferro e a fuoco, costrinsero le lettere e le scienze andarsene raminghe, trovando asilo in questa altura, ove gl'industriosi monaci conservarono il seme d'ogni dottrina perchè a miglior avvenire si spandesse poi per tutto; essi colle proprie mani si diedero a moltiplicare i codici de' greci e latini risparmiati dalle ingiurie del tempo e dall'ignoranza de'popoli. Questo cenobio divenne stanza di santi e di sommi letterati, e vi si praticò ogni sociale virtù in tempi ch'era assai rara. Fu assai benemerito della religione, protomonastero famoso, grandemente favorito e privilegiato dai Papi, dagl'imperatori, dai re ed altri principi, già poderoso di vasta signoria, sotto il dominio temporale del possente suo abbate detto l'abbate degli abbati, che il p. Lubin, Abbat. Italiae p. 88, chiamò Dux et princeps omnium abbatum et religiosorum; vicecancellarius sacri imperii per Italiam, cancellarius regnorum Siciliae, Jerusalem, et Hungariae; comes et rector Campaniae Marittimaeque provinciarum. Qui sorgeva l'antica città volsca di Cassino o Cassina,

Casinum o Cassinum, l'ultima del nuovo Lazio, che s'incontrasse lungo la via Latina nella Campania Felice, e chiamossi ancora con voce osca Casca e talora Eraclea: e fu detta per la sua l'inomanza e magnificenza praeclara civitas. Prima l'abitarono gli osci, poi i volsci, indi i sanniti, dicendosi Cascum che suona vecchio. I romani l'acquistarono in principio delle guerre de'sanniti, indi i consoli Lucio Papirio Cursore e Caio Giunio Bubulco vi dedussero l'anno di Roma 441 la colonia XXX di 4000 veterani, e nel 663 fu elevata al grado di municipio. L'eruditissimo senatore M. T. Varrone dice che fosse edificata dai sabini nel sito appunto ove sbocca il fiume Scaterba vicino alla deliziosissima villa da lui fabbricata, che lo Spondano dichiarò posta alle radici del monte, o nel luogo chiamato Monticelli, e fu quella prima onorata dalla presenza di Cicerone, e poi dalle gozzoviglie di Marcantonio deturpata: altri luoghi del territorio dai romani furono ridotti a delizie, e da loro molto frequentati. Il fiume Vinio, oggi Rapido, ne bagnava le mura, e confluiva nel Liri.

La tradizione del paese riferisce che l'apostolo s. Pietro vi ordinasse un vescovo, del quale nell'Italia sacra dell'Ughelli, t. X, p. 41, non si trovano che due successori, nella provincia ecclesiastica di Capua, cioè Caprario che sottoscrisse al concilio celebrato nel 465 dal Papa s. Ilario, e s. Severo che intervenne al concilio adunato in Roma da s. Felice III Pontefice del 487, per ricevervi a penitenza i lassi, nè si ha contezza di altri a lui posteriori. La prima irruzio-

ne di Alarico re de'goti segnò la decadenza di Cassino, ch'ebbe però i maggiori guasti da Teodorico, il quale tra le fiamme ed il sangue consolidò in questa parte d'Italia la sua dominazione, ed a suo tempo fu ristabilito il culto de' falsi dei, perchè nella sommità del monte, malgrado la diffusione dell'evangelo, era tuttora in piedi un grandissimo tempio di Apollo con bosco sacro a Venere, ove accorti sacerdoti per guadagno vi mantenevano in credito la superstiziosa divinazione, concorrendovi gran numero di gente a far voti e sagrifizi. Negli avanzi della devastata città ripararono poscia alcuni abitanti, ma non riacquistò l'antico splendore e nome, che invece si 'disse Castel Cassino, indi Castel s. Pietro, e finalmente s. Pietro a monastero. Anche dopo la fondazione della vicina città di s. Germano, che prese tal nome dalle reliquie del santo vescovo capuano donate da Lodovico II, proseguì ad essere abitato fino al secolo XIV; ma la comodità maggiore della novella città contribuì poscia a far totalmente deserto questo separato feudo, del quale ora non si trovano che tre magnifici monumenti. Consistono essi ne' ruderi del teatro assai consumati dal tempo, nell'anfiteatro ben conservato, e nel vetustissimo tempio, che si conserva intatto dopo circa duemila auni, d'ordine toscano, il quale la duchessa Scanniperga moglie di Gisulfo II duca di Benevento convertì in chiesa cristiana, dedicandola a s. Pietro, ed oggi è intitolata al ss. Crocefisso, e viene custodita da un eremita. Le antiche iscrizioni trovate in Cassino e dintorni, sono riportate dal Ricchi, La reggia dei

volsci p. 103 e seg., ove parla della sua colonia.

Dopo la distruzione della città di Cassino incominciarono le glorie maggiori di questo monte, per la fondazione dell'arcicenobio benedettino, capo dell' inclito ordine, donde uscirono tanti santi, Pontefici, cardinali, vescovi, e dottissimi personaggi; mentre il sontuoso edifizio serve di stupore a chi recasi d'ogni parte ad ammirarlo, sì per la vastità, straordinaria ricchezza, splendidi ornamenti, e pei tesori che racchiude la biblioteca e l'archivio. Il monastero giace sopra uno de' fianchi del Moute Cassino, che forma in questo luogo un piano elevato assai esteso, di cui la sommità è quasi sempre coperta di nevi. Il maestoso fabbricato quadrato ha l'aspetto d'una reggia, ed è lungo cinquecento piedi. Dal sobborgo di s. Germano si apre agiata via, che serpeggia sino alla cima del monte per una lega, e guida al gran monastero, costruita nel 1720. S'incontrano salendo le varie cappelle od eremi di s. Mauro, di s. Scolastica, di s. Croce, di s. Severo, e di s. Agata. La maggior porta introduce al rustico ingresso, così conservato per avervi abitato s. Benedetto sopra una torre; indi per ampia cordonata si arriva alla seconda porta ferrata, e dopo altro piccolo tratto di cordonata scoperta, al piano del monastero. Dopo il passaggio di lungo portico di travertino bianco, d'ordine dorico, coronato da superbi terrazzi, si entra nei tre vasti e paralleli cortili con logge all'intorno. Due trouchi di grosse colonne di porfido e di granito ornano i centri de' chiostri o cortili laterali. Per quel di mezzo si va alla grande scalinata, a piè di cui

sono le statue de ss. Benedetto e Scolastica, ascendendosi così all'atrio o vestibolo graziosamente abbellito del piano superiore sostenuto da colonne di granito, ove sono le statue di Urbano V e Clemente XI. Per due porte angolari si passa alla loggia, chiamata il Paradiso, per l'ameno ed estesissimo punto di vista che vi si gode. Tre porte di prospetto all'atrio circondato da venti colonne di granito egiziano, e corrispondenti alla basilica, col busto di s. Giovanni Battista titolare di essa su quella di mezzo, mettono nel claustro delle statue, così detto per quelle erette ai personaggi più benemeriti del luogo, e collocate in apposite nicchie. Precede a destra della porta principale della chiesa la statua di Abbondanza madre di s. Benedetto, indi si vede quella del generoso patrizio Tertullo, e successivamente quelle de'Papi s. Gregorio II, s. Zaccaria, Vittore III, Benedetto XIII e Benedetto XIV. A sinistra sono le statue di Euprobo padre del santo fondatore, di Gisulfo o Gisolfo II duca di Benevento, degl'imperatori Carlo Magno, s. Enrico II. Lotario III; di Roberto Guiscardo, e di Carlo di Borbone. Si passa nella basilica per una grandiosa porta, rivestita di lastre di bronzo, nelle quali sono scritte in caratteri d'argento le possessioni della badia, la qual porta fu lavorata in Costantinopoli nel 1066.

I longobardi distrussero la chiesa edificata da s. Benedetto, i seraceni incendiarono quella ricostruita dall'abbate Petronace, rovinò pel terremoto del 1349 la terza eretta dall'abbate Giovanni I, e nel 1649 venne diroccata dall'abbate Desiderio IV Petronlo quella innalza-

ta da Urbano V, per riedificarla in più grandiose forme. Ma soltanto il successore abbate Domenico di Quesada potè mandare il disegno a compimento colla direzione del cav. Cosimo Fansaga, avendo termine l'edifizio nel 1727. E questa è l'odierna basilica cattedrale di Monte Cassino, lunga palmi 244 su 73 di larghezza, e 66 della maggior altezza. Disposta a tre navate, le volte sono sostenute da otto pilastri, e belle colonne di granito orientale formano gli archi delle cappelle. Tutta è rivestita di marmi e finissime pietre. Sono rimarchevoli le croci di marmo qua e là distribuite di tutti gli ordini equestri che sotto la regola benedettina si fondarono, come quelli di Calatrava, di Alcantara, di s. Stefano, dei ss. Maurizio e Lazzaro, di s. Maria della Mercede, di s. Giacomo della Spada, di Avis, di Montesa, di Cristo, e del soppresso de' Templari. Di stucchi dorati e vaghe pitture sono ripiene le pareti. Sopra la porta in gran quadro si rappresenta la consagrazione fattane da Alessandro II, e lungo la nave maggiore nelle volte sono effigiati i prodigiosi fatti di s. Benedetto, pregevoli lavori a fresco del celebre Luca Giordano, con esso i ritratti dei tanti Papi benedettini, molti de'quali si venerano sugli altari, di tutti avendone fatto il novero a BENEDET-TINI. Le volte delle navi laterali sono costrutte a scodella, e dipinte a fresco dal cav. Paolo de Mattheis, e sulle porte di queste navi sono due quadri di Mazzaroppi, colle mezze lunette di Francesco de Mura, rappresentanti i fatti del famoso capitano Consalvo da Cordova benemerito dell'abbazia. Di altri insigni pennelli sono le pitture del-

le navi laterali, come preziosi sono gli ornamenti delle cappelle: vi dipinsero il Salimene, il cav. Conca, il cav. Vanni, Belisario Corenzio, Carlo di Lorena, Andrea da Sabino discepolo di Raffaele, ed altri molti. A destra entrando in chiesa, la prima cappella è dedicata a s. Gregorio I Magno, e racchiude i corpi de'ss. Simplicio e Costantino, discepoli del fondatore: sono ricoperte di bel verde antico le colonne, e come in questa così nelle altre vi ha, oltre la principale tavola, de' quadri nei lati, nella volta e nelle lunette, al titolare della cappella allusivi. La seconda è sacra al re s. Carlomanno, che rinunziati gli stati d'Austrasia, Svevia e Turingia al fratello Pipino, fu dal Papa s. Zaccaria vestito della cocolla monastica, ed ivi menò santa vita: sonovi dipinte le sue principali azioni, e vi si venerano le sacre spoglie: le colonue sono d'alabastro cotognino. La terza fu intitolata a' ss. Guinizzone e Gennaro monaci, il primo de'quali resistette alle depredazioni di Todino, rapace ministro di Pandolfo IV principe di Capua, ed ebbe in discepolo il secondo: vi si venerano i loro corpi, e le colonne sono di verde di Polcevera fra le analoghe pitture: il ciborio per la custodia della ss. Eucaristia, di rame dorato, è decorato di lapislazzuli, agate, amatiste ed altre pietre preziose, superbo lavoro del Bernini. All'abbate s. Bertario martire è dedicata la quarta, con colonne scanalate di verde antico e broccatello di Spagna; vi è effigiato il suo martirio, e il congresso di s. Nicolò I con Lotario re di Lorena, pel ripudio di Teuberga e illecite nozze con Valdrada. A manca pel primo viene l'altare di s. Michele con colonne d'alabastro cotognino, ed angeliche visioni si vedono dipinte in ogni lato. Eguali colonne ha la seguente cappella di s. Gio. Battista, e si vedono coloriti i suoi fasti. La terza s'intitola a s. Apollinare abbate, a cui si attribuisce la deviazione de' saraceni nell'847 per visione avuta dall'abbate Bassaccio, e pari è l'ornato delle vaghe colonne d'alabastro, e dipinti che il fatto rimembrano, come il perdono accordato al pentito Radelchi conte di Consa per l'assassinio di Grimoaldo II principe di Benevento. Nella quarta cappella è in venerazione il corpo di s. Vittore III Papa, cogli stessi pittorici ornamenti e preziose colonne.

Un tempio così splendido ha l'altare principale disegno del sommo Michelangelo, colla maestria del quale gareggia la preziosità delle pietre e de' suoi marmi, e chiudesi per mezzo di balaustra di marmo, sulla quale vari putti di metallo sorreggono i simboli delle dignità e gradi che hanno illustrato l'ordine benedettino. Tredici lampade d'argento illuminano dietro l'altare il basso cancello della sottoposta tomba dei ss. Benedetto e Scolastica; e su quattro pilastri di marmo si eleva la grandiosa cupola, che sovrasta al santuario. Pregiatissimi dipinti compiono l'abbellimento di tutti i più minuti augoli, ed il pavimento di marmi di vari colori corrisponde agli altri cospicui ornati, e gli affreschi delle volte della crociera sono opera di Belisario Corenzio. Ai lati e negli sfondati delle crociere si vedono due magnifici mausolei, uno di Guido Fieramosca signore di Mignano capuano, eretto dalla moglie Isabella Castriota, che fece erede d'ogni suo avere il monastero, e poi vi fu anch'essa sepolta, e distinguesi per la maestria delle scolture : l'altro s'innalzò a Pietro de Medici fratello di Leone X, annegato nel Garigliano nel portarsi a Gaeta per soccorrere l'esercito francese, a spese de' cassinesi per compiacere il parente Clemente VII, composto di finissimi marmi, egregio disegno di Antonio Sangallo; e siccome le ossa del defunto e la lapide furono ivi collocate a tempo di Cosimo I, così si fece menzione di lui nell'iscrizione. Non minore sontuosità risplende nelle due angolari cappelle della Beata Vergine Assunta, e della Pietà, ridondanti di pitture e ricche pietre. Il coro di mezzo con due ordini di stalli è meraviglioso pei capolavori d'intaglio sul legno di noce, vedendosi la perfezione nella moltitudine e minutezza delle cose figurate. Al di sopra sono pure dipinti e stucchi dorati, e nel fondo della tribuna è l'organo tanto rinomato di Cesare Caterinozzi perchè produce l'effetto d'un'orchestra, ricco d'intagli dorati, che compie la stupenda prospettiva. I libri corali furono miniati in principio del secolo XVI, e sono singolari e bellissimi. La confessione sotterranea, che dicesi il tugurio, siccome incavata nella viva pietra del monte, nel 1544 fu ridotta alla forma che si vede, e tanto la cappella primaria, eretta precisamente nel luogo ove riposano i memorati sacri corpi de'germani fondatori de' monaci e monache benedettine, quanto le laterali de dicate ai ss. discepoli Placido e Manro, sono rivestite con impareggiabile eleganza di marmi e pitture, nelle volte colorite a gran fresco; Marco da Siena sulle mura dipinse la passione del Redentore, gli evangelisti ed altre figure. In

fondo è un coro inferiore, di cui parimenti molto sono stimati gl'intagli, ed ancor più profondo è l'altro coro di più semplice costruzione, destinato al salmeggiamento notturno. Nella sagrestia, nel sacrario delle reliquie e nel capitolo tutto è profusione d'innumerabili e magnifici ornamenti. Superiormente al capitolo trovasi la biblioteca, non solo per le opere d'ogni genere, ma pei rari codici rinomata, che servirono di studio al Sigonio, al Mabillon, al Montfaucon, al Ruinart, a Cristiano Luno, e ad altri sommi scrittori ecclesiastici; bensì è a deplorarsi che le frequenti espilazioni cui soggiacque il luogo, ne abbiano disperso i migliori, poichè bersaglio alle vicende delle armi, cadde in potere talora del vincitore, e poi anche del vinto, sempre il luogo soggetto agli avvenimenti principali : ora è composta di più di ventimila volumi, tra' quali edizioni dei primi anni della stampa, manoscritti rari e di gran valore, collezioni mirabili de' padri greci e latini. Tutto il rimanente, sia l'antico monastero che occupa i lati meridionale e orientale, sia della nuova fabbrica eretta negli altri due lati nel secolo XVIII ad ospizio de'nobili personaggi d'ambo i sessi, de'pellegrini e degl' infermi, attesta la sublimità della reggia consacrata al patriarca della monastica occidentale disciplina. I monaci di Monte Cassino non negano asilo a chiunque lo chieda, ricolmando di cortesia e d'istruzione i visitatori del loro insigne cenobio,

La chiesa minore, dedicata a san Martino vescovo, in memoria dell'antica cappella a lui innalzata dal fondatore stesso, serve a sepoltura degli esteri ed inservienti, mentre i monaci hanno le loro tombe nel cimiterio di s. Anna, prossimo al gran tempio. Il famoso archivio cassinese occupa tre ampie camere, ove si osservano parecchi antichissimi quadri in legno, ed altre rarità, oltre la ben ordinata serie de' diplomi, privilegi e scritture, non che due vetuste lapidi della città di Cassino: ivi i monaci, quai novelli sacerdoti del fuoco sacro. tennero vivi i fonti del sapere di cui ne'secoli rozzi erasi spento il lume, onde l'Europa, e principalmente l'Italia va obbligata. Tra le opere più particolari di questo luogo sono a nominarsi un codice medico di Costantino africano fondatore della scuola salernitana; un codice di Dante scritto nel 1367. con un riassunto in fine della Divina Commedia, che dicesi scritto da Pietro suo figlio; un codice dell'Eneide di Virgilio con note, cogli argomenti scritti da Modestino discepolo del giureconsulto Ulpianò. Ivi è pure una sedia balnearia o stercoraria di rosso antico, somigliante a quella di s. Giovanni in Laterano. La restaurazione de'locali si deve all'abbate Gattola, morto nel 1734, e vi si vede il ritratto in marmo con corrispondente epigrafe. L'antica torre di s. Benedetto ricorda l'abitazione sua e quella de' discepoli: nella parte superiore sono le tre stanze del fondatore, non meno venerabili pei passati vanti, che pregevoli per gli attuali ornamenti, mentre nel secolo XVI non solo si rivestirono di marmi, ma vi si formò una preziosa galleria de'migliori quadri di eccellenti autori d'ogni scuola italiana, Dall'intorno del monastero viene ricreato l'occhio pei vasti e deliziosi giardini ed orti. L'acu-

minata cima del Monte Cassino, che a tutte le vicine montagne ed al monastero sovrasta, rende ancor più maestosa la pittoresca prospettiva de' dintorni, contemplandosi dal golfo napoletano sino al mar Tirreno le acque marine, le alpestri boscaglie, i campi ridenti, i deliziosi colli, i romantici villaggi, e gli sparsi paesi. Altri monasteri popolarono questi solitari recessi. Il più celebre è quello di s. Maria dell'Albaneta edificato sino dal secolo X, poco più di mezzo miglio sud ovest dal santuario, ove si recano i monaci per ricreazione o convalescenza, perchè il sito non può essere più incantevole. Un oratorio ricorda la camera abitata da s. Ignazio Lojola, che vi si recò in pellegrinaggio, e vi restò cinquanta giorni. A più ristretto tenore di vita si dedicavano quei monaci che ne' monasteri ora diroccati dimoravano, cioè di s. Matteo de'servi di Dio, e di s. Nicolò della Cicogna. È pure rinomata la villa di s. Rachisio re de'longobardi, ov'è tradizione che vi dimorasse quando fece professione monastica, e vi piantasse una vigna, onde a sua memoria fu edificata una cappella.

La Cronaca di Monte Cassino fu pubblicata la prima volta nel 1513, la seconda nel 1603, la terza nel 1616, e d. Angelo della Noce fece la seconda edizione di Parigi. Nella cronaca cassinese in quattro libri, sta registrato quanto è avvenuto di più memorabile non solo nell'ordine di s. Benedetto, ma ancora nella Chiesa dall'anno 542 fino al 1138. I primi tre libri sono stati composti da Leone d'Ostia o marsicano, ed il quarto che comincia nel 1086, e prosie-

gue sino al 1138, ha per autore Pietro Diacono. Leone de'conti di Marsi (Vedi), monaco di Monte Cassino, ne scrisse la storia d'ordine dell'abbate Oderisio, da s. Benedetto sino all'abbate Desiderio poi Vittore III, e da Pasquale II fu creato cardinale; opera assai lodata, chiamata la cronaca minore. Pietro Diacono (Vedi), altro monaco di Monte Cassino, pur con lode la continuò, avendo però come l'altra i difetti delle antiche cronache; egli cominciò dal cap. 35 del lib. 3. aggiungendovi trent'otto capi, e ragionando di quelli che avevano illustrato questo arcicenobio. Pasquale II lo creò cardinale, e di lui abbiamo ancora: De viris illustribus casinensibus; De vita et obitu justorum casinensium, L'abbate Angelo della Noce, poi arcivescovo di Rossano, illustrò con note la cronaca cassinese. Dipoi d. Erasmo Gattola monaco di Monte Cassino e custode degli archivi ci diede: Historia sacri monasterii cassinensis ab erectione ad annum usque 1725, Venetiis 1733. Historia abbatiae cassinensis per saeculorum serie distributa, qua Leonis chronicon a Petro Diacono ad annum 1538 continuatum in plerisque suppletur, et ad haec usque nostra tempora ex probatissimis authenticisque documentis producitur. Insertis operis initio, monasteri descriptione, et ad calcem pro laudati chronici auctoribus apologia, Venetiis apud Coleti 1733. Il Muratori nel t. IV, p. 153 e seg. Script. rerum Ital., pubblicò la cronica cassinese, data in luce dall'abbate della Noce nel 1668, colle aggiunte e dissertazioni inedite del medesimo. Ma la completa applauditissima storia dell'abbazia, pei suoi distinti

pregi, commendevole per dottrina e filosofia, robustezza ed eleganza di stile, e diligente scelta di monumenti importantissimi tratti dal dovizioso archivio cassinese, felicemente la compilò il ch. e dotto p. d. Luigi Tosti cassinese in tre tomi con bellissime incisioni: Storia della badia di Monte Cassino divisa in libri nove, ed illustrata di note e documenti, Napoli per Filippo Cirelli 1842. Gli Annalt delle scienze religiose nel vol. XV, p. 308, ne parlò con giuste lodi, e nel vol. XVII, p. 193, pubblicò l'importante analisi dei primi sei libri del ch. Francesco Bartoli dottore di diritto in Perugia, sunto che fu stampato anco separatamente. Avendo noi parlato in tanti luoghi di questo illustre cenobio, e pel nostro sistema compendioso, solo ci limiteremo, colla scorta dell'encomiata storia, ad accennar brevemente le cose principali che lo riguardano, potendosi pel di più vedere gli analoghi articoli, e quelli che citeremo, altrimenti pel vasto argomento troppo lungo sarebbe il trattarne con minor laconismo, poichè l'importante storia e fasti di Monte Cassino sono collegati coi grandi avvenimenti dell'Europa, e particolarmente della Chiesa e dell' Italia, essendolo strettamente coi molteplici destini e vicende del regno delle due Sicilie, anche per la parte che dovettero prendere alle guerre e alle sue conquiste i possenti abbati.

Nel V secolo s. Benedetto (Vedi) prese l'abito religioso dal monaco Romano nell' antro di Subiaco (Vedi), per menarvi vita contemplativa, e nel territorio vi foudò dodici monasteri, meditandovi la regola per la disciplina monastica, che

abbracciata poi dall'occidente ne divenne il patriarca al modo detto a Monaco. Avendogli il patrizio Tertullo donato pro redemptione animae una terra sul Monte Cassino, vi si recò a fondarvi il monastero che diventò capo dell' ordine da lui istituito. Dopo aver abbattuto il tempio di Apollo, spezzati gl'idoli, e incenerito il bosco di Venere, eresse nell'area del tempio la chiesa di s. Giovanni Battista, che fu il principio della celebre basilica cassinese: mentre edificando non discosto una torre per l'abitazione de' monaci, onde guardarsi dalle scorrerie de' barbari, fu l'iniziamento dello splendido monastero; indi nel 520 vi pubblicò la sua regola: evvi però questione se già l' avesse promulgata in Subiaco culla dell'ordine, ove avea diretto dodici monasteri, onde dicemmo a Benedettini opinar alcuni che la regola incominciata in Subiaco fu compiuta e pubblicata in Monte Cassino. Avendo Tertullo offerto al fondatore il suo figlio s. Placido, si recò a visitarli, e morì nel 536 nell'abbazia, venendo sepolto innanzi la porta del refettorio, mentre s. Placido propagò l'ordine in Sicilia, e s. Benedetto fu visitato da Totila re de'goti. Dissondendosi l'istituto, il vescovo di Le Mans domandò monaci per la Francia, ed il santo vi mandò il suo diletto s. Mauro con alcuni altri religiosi. Da questo amore alla vita monastica, cioè alla benedettina, furono prese anche le donne, poichè come dicemmo a Monacus, la vocazione religiosa nel sesso femminile è di molto anteriore, laonde s. Scolastica sorella del santo si ridusse con altre in separato luogo nella valle che soggiace al Monte Cassino, e non

165

molto lontano da questo nel sito chiamato Piumarola o Piombarola, ed ecco l'origine delle monache Benedettine (Vedi). Venuto l'anno 542 a morte s. Benedetto nell' oratorio di s. Gio, Battista, mentre di poco avealo preceduto s. Scolalastica, fu il suo corpo insieme a quello della sorella riposto nel sepolcro, che tuttora si venera nella basilica cassinese. Nel t. XVII delle Dissert. eccl. del Zaccaria, la V è sopra l'anno e il giorno della morte di s. Benedetto; il p. Mabillon lo dice morto nel 543. Alcuni scrissero, che nel 660 o 690 distrutto il monastero, Agiolfo monaco di Fleury (Vedi), per ordine dell'abbate Mommolo con alcuni cenomani rubassero i corpi de'ss. Benedetto e Scolastica, e li trasportassero in Francia, cioè quello del santo al monastero di Fleury, e quello della santa rimanesse presso i medesimi cenomani di Le Mans. Mabillon, Saussay, Menard e Boschio con altri sostengono questa traslazione; che negano Loreto, della Noce e Macchiavelli, a favor dei quali si adduce s. Zaccaria Papa che protestò aver veduto e venerato i santi corpi in Monte Cassino, e più tardi Alessandro II, nella prima invenzione il cardinal Giovanni d' Aragona, nel 1545 l'abbate d. Girolamo Seloccheto piacentino, ed il p. della Noce quando nel 1637 alla presenza di tutti i monaci cassinesi e di molti altri, in occasione che l'abbate Simplicio Caffarelli voleva mutare la forma della chiesa, li vide con sua particolare tenerezza, onde scrive nella sua cronaca aver esclamato: Nunc dimittis Domine servum tuum in pace, quia viderunt oculi mei ss. patriarcham Italiae decus, Galliae deside-

rium. Forse sarà stata trasferita in Francia qualche reliquia di essi, e si prese la parte pel tutto. Urbano VIII colla bolla Sancta Mater, dei 20 marzo 1633, Bull. Rom. t. VI, par. I, p. 316, ordinò che in tutti i luoghi della Spagna ove esistessero chiese dedicate a s. Benedetto, ed in quelle ancora dell' ordine si osservasse la sua festa di precetto a' 21 marzo. La sua vita scritta da s. Gregorio I fu pubblicata con spiegazioni nel 1690 dal p. d. Giuseppe Mege, e tradotta in italiano da un cassinese venne stampata in Venezia nel 1733. Altra in francese l'avea data nel 1652 alla luce il p. d. Bernardo Plan-

Dopo la beata morte di s. Benedetto gli abbati s. Costantino, s. Simplicio e Vitale, ressero successivamente la badia. Indi secondo la predizione del santo, nel 589 fu essa notte tempo assalita da' longobardi condotti da Zotone duca di Benevento, essendo abbate Bonito, e messa a ruba, a sacco ed a fuoco. Fuggirono i monaci in Roma, ove gli accolse Pelagio II già monaco benedettino, ed introdusse nella basilica lateranense, rimovendone i Canonici Lateranensi; contiguo si costruirono il monastero de'ss. Giovanni Battista, Giovanni evangelista, e Pancrazio, ed ivi maestri di ecclesiastica dottrina per circa 130 anni abitarono, senza però lasciar del tutto deserta l'abbazia cassinese: quando s. Gregorio I spedì in Inghilterra per convertirla nuovamente alla fede sant' Agostino priore del monastero di s. Andrea, vi mandò pure alcuni monaci cassinesi, i quali nel monastero lateranense ebbero dodici abbati. Nel 718, o 719, o 720 s. Gregorio II fece

ritornare a Monte Cassino i monaci, onde ristabilire la disciplina monastica in Italia, facendo esecutore della sua pia intenzione Petronace nobile bresciano, che capitato in Roma a visitar i santi luoghi, si recò con essi a ristorare il monastero, ed a farvi di più fiorire la congregazione e monacale osservanza, aiutato dal Papa già monaco benedettino, dall'abbate s. Paldo di s. Vincenzo, e dai fratelli ss. Taso e Tato, non nel 731 come scrisse Leone d'Ostia e prova il Sarnelli, Mem. cron. p. 36. Il Bercastel parra, che divenuto il cenobio un mucchio di rovine, alcuni solitari eranvi rimasti, ma appena aveano l'alloggio e la sussistenza. Petronace vi portò un braccio dei ss. Faustino e Giovita, che il Bercastel dice uno de' primi esempi dell'uso di dividere le reliquie nella chiesa d'occidente: fuvvi eletto per superiore, cioè il sesto 'abbate dopo s. Benedetto. A tempo dell'abbate Petronace, nel 746, Papa s. Zaccaria già monaco benedettino si recò a visitare la tomba del santo patriarca, consacrò la chiesa già ristorata, decretò che si celebrasse la festa de'ss. Benedetto e Scolastica. come il natale; fece molti doni, confermò tutti i possedimenti, donazioni e privilegi, ed esentò il monastero dalla giurisdizione dei vescovi, assoggettandolo alla sola Sede apostolica, come si ha dalla Chron. Cassin, lib. I, cap. 4 e 8, lib. II, cap. 96. Per le esortazioni del Pontefice. Ratchis o Rachisio re de'longobardi si ritirò nel monastero e ne vestì l'abito, come fecero la sua consorte e figlia in altro monastero vicino, che aveano con ricca dote fabbricato; auche il re Carlomanno prese la cocolla monastica.

Nel 748 Gisolfo II duca di Benevento riparò a Monte Cassino i danni recati dal feroce Zotone, restituì le usurpate possessioni, e gli donò quanto circondava il monte insieme colle terre, castella, ville, molini ed acque che vi erano, come pure il territorio di Genziana. Morto nel 750 Petronace, a lui successe Ottato, poi Ermete Grazia. no, quindi Potone. Governando questo ultimo, nel 755 si fece monaco Adelardo, cugino del re Carlo Magno, ed Arechi duca di Benevento allargò la giurisdizione degli abbati. e gli sottomise il celebre monastero di donne in quella città dedicato a s. Sofia. Circa questo tempo intorno alla badia, nel monte e nella valle di . Germano, sorsero più chiese e monasteri, fra cui principalmente quello di s. Salvatore, chiese e monasteri ove le arti pompeggiarono, e con le arti le lettere si ritraevano al Cassino, per opera singolarmente del dottissimo monaco Paolo Diacono, onore anche d'Italia, ed autore della storia de' longobardi. Nel 787 Carlo Magno volle venerare il sepolcro di s. Benedetto, confermò le donazioni di Gisolfo II, comandò che l'abbazia fosse tenuta come camera imperiale, i monaci fossero cappel. lani dell' impero, l'abbate arcicancelliere, maestro cappellano, principe della pace, cioè che solo per mediazione dell'abbate potesse tornare in grazia dell' imperatore alcun barone ribellato; al medesimo concesse poter bere in coppa d'oro ed usare coltre di porpora; nelle processioni farsi precedere dal labaro imperiale, ossia una croce di oro ingemmata: e volle Paolo Diacono ad insegnar le scienze in Francia, ed a riformarvi i monasteri; così bramò che altri monaci per l'Italia e Germania fossero maestri delle lettere e delle scienze. In questo tempo Carlo Magno donò ad Adriano I ed alla santa Sede i ducati di Spoleto e Benevento, mentre il suo figlio Lodovico I nel pontificato di s. Pasquale I vi aggiunse la Sicilia.

Per la civil guerra nel ducato beneventano furono chiamati i saraceni con immensi danni; altra orda di saraceni verso l'846 nel pontificato di Sergio II, rimontato il Tevere dierono il sacco alle basiliche di s. Pietro e di s. Paolo: passando poi a s. Germano, portarono per tutto il saccheggio, la distruzione e la morte. L'abbate Bassaccio coi monaci ricorsero al patrocinio del santo loro archimandrita, e ne furono prodigiosamente liberati. Indi l'abbate Bertario volle difendere colle armi e con fortificazioni (che lodò l'imperatore Lodovico Il quando visitò il cenobio e il sepolcro di s. Benedetto confermandone i privilegi) Monte Cassino da sì crudeli nemici, i quali pieni di dispetto clandestinamente a' 12 settembre irruppero sul monastero, incominciarono col predare, e finirono col fuoco e col sangue: i monaci che scamparono la morte, parte fuggirono nel monastero di Teano, recando seco le bolle, i diplomi, i privilegi e la regola scritta dallo stesso s. Benedetto; gli altri più robusti coll'abbate Bertario si portarono alle radici del monte nel monastero di s. Salvatore in s. Germano fondato da Petronace : indi l'abbate Potone vi aggiunse la chiesa sacra a s. Benedetto, mentre l'abbate Gisulfo ingrandì il monastero, e magnificamente in onore del Salvatore rifabbricò la chiesa, al pre-

sente collegiata. A difesa degli aggressori il monastero fu circondato di abitazioni da Bertario, ond'ebbe origine l'odierna città, da luogo deserto ch'era. E qui non si deve tacere che l'abbate Teodomaro accosto alla chiesa di s. Benedetto fabbricò a Maria Vergine una chiesa con quattro torri agli angoli, onde fu chiamata s. Maria delle quattro torri, e tuttora esiste. Entrati i furibondi saraceni nel monastero di s. Salvatore, vi recarono la strage: trovato Bertario a piè dell'altare di s. Martino, come alcuni vogliono, offerente il divin sagrifizio, ricolmatolo d'aspri rimproveri gli mozzarono il capo a' 24 ottobre 884; pari sorte toccò a tutti i monaci. Dopo questa tragica scena i monaci continuarono nel doppio ministero di conservare e di propagare la sapienza, che per le guerre andava perduta.

Due anni dopo il miserando caso di Monte Cassino, l'abbate di Teano Angelario deputò Erchemperto scrittore della cronaca a ripristinar l'abbazia, ma molti ostacoli insorsero, e i longobardi gl'impedirono rivendicare i patrimoni monastici; passarono in vece i monaci nel 915 in Capua sotto l'abbate Giovanni I, successore dei tre che aveano governato in Teano, e si stabilirono nel monastero di s. Benedetto, ma l'austerità del santo vivere si rallentò tra la mollezza del vivere cittadino. Morto nel 942 il successore Adelperto, Baldovino che gli fu sostituito fece consapevole del disordine il Papa Agapito II, il quale comandò ai monaci di ritornare a Monte Cassino, lo che ebbe effetto sotto l'abbate Aligerno che nel 949 era successo a Maiepolto successore di Baldovino. Aligerno con zelo ed energia riparò a tutto, all'osservanza della disciplina, rivendicò tutte le possessioni dai vicini signorotti, gittò per difesa in a. Germano le fondamenta della rocca Janula, ove era stato un tempio di Giano, a fronte della vendetta che ne fece Atenolfo gastaldo di Aquino : indi a'suoi soggetti diè in feudo le terre della badia, venendo le sue ragioni feudali da più principi e da Ottone II confermate. Restaurata la chiesa e il monastero, rifiorendo la santità ne' monaci, Aligerno morì nel 986 benedetto dai religiosi, amato dai vassalli. Nell'elezione del successore Mansone, la discordia produsse scisma; quei che partirono dalla badia fondarono il celebre monastero della ss. Trinità della Cava, ed altri cinque in Toscana, fra' quali s. Maria di Firenze tuttora fiorente. Intese Mansone all'ingrandimento della potenza abbaziale fondando rocche e terre intorno al monte. Dispiacendo tali- opere al monaco s. Nilo, si allontanò dal monastero, e passò poi a fondare la celebre abbazia di Grottaferrata (Vedi), che ancora assai fiorisce. Mansone per le trame di monaci ribaldi, e di Alberico indegno vescovo di Marsi, perdè gli occhi in Capua, e morì di dolore nel 996: allora i limitrofi signori danneggiarono, invasero e tolsero le possessioni della badia. In questi miseri tempi non mancarono santi monaci a tenere in veneranda opinione il monastero. L'abbate Giovanni III pretese contro la regola potersi eleggere in successore Giovanni Rotondo suo nipote, e gli successe nel 1010; ma la maggior parte de'monaci pregò Pandolfo principe di Benevento a sostituirgli il suo figlio Atenolfo nel 1011. Sotto questo abbate il Papa Benedetto VIII e l'imperatore s. Enrico II confermarono i privilegi dell'abbazia; ma avendo egli assoldato i normanni di fresco venuti nella regione, contro il signore d'Aquino, mentre i greci per vendicar i loro possedimenti minacciarono l'Italia: Atenolfo per favorire il fratello guadagnato dai greci, fece gittare in mare Datto, che il Pontefice avea messo alla difesa d'un castello del Garigliano. A riparare le mene dei greci e punire il tradimento, si mosse l'imperatore s. Enrico II con poderoso esercito: l'abbate fuggì, e si affogò in mare nel 1022. Benedetto VIII e l'imperatore non credendo doversi lasciare ai monaci l'elezione del successore, vollero essi stessi presiederla, portandosi in Monte Cassino, e fu scelto Teobaldo. Grato s. Enrico II d'essere stato guarito dal mal di pietra per intercessione di s. Benedetto, lasciò magnifici doni al monastero, e ne confermò l' esenzioni.

Teobaldo di santi costumi e dedito agli studi, accrebbe lustro e splendore all' abbazia; ebbe però a provar la vendetta del principe fratello del predecessore, ed a sua influenza nel 1035 fu eletto abbate Basilio a lui ligio. I monaci ricorsero all'imperator Corrado II, il quale condottosi nel 1037 al monastero, sotto i suoi auspicii fu deposto, e poi creato abbate il bavaro Richerio. Vedendo infestato il patrimonio monastico dai conti di Aquino, ricorse all'imperatore, indi smantellò le mura e il castello di s. Angelo ribellato : venuto a battaglia coi normanni li vinse, e fece la pace, anzi liberò pure di prigione il conte di Teano suo nemico, dopo aver preso la rocca di Evandro in cui stava racchiuso per aver tentato di occuparla con tradimento. Nel 1047 l'imperatore Enrico III visitò il cenobio, vi lasciò ricchi doni e spedì diploma in suo favore. Nel 1049, o meglio nel 1050 s. Leone IX, già monaco benedettino, si recò in questo santuario, e nel di delle palme vi celebrò messa solenne, ponendosi a mensa coi monaci; accrebbe e confermò i privilegi dell'abbazia, sottomettendole il monastero di santa Croce in Gerusalemme di Roma, e come altri suoi antecessori accordò all'abbate l'uso della dalmatica, de' sandali, de'guanti e di altri ornamenti vescovili nelle principali festività, in tempo delle messe solenni. Nel 1051 vi ritornò, celebrandovi la festa dei ss. Pietro e Paolo; quindi nel 1053 recandosi il Papa a combattere i normanni divenuti rapaci delle castella cassinesi e del patrimonio di s. Pietro, caduto loro prigioniero fu trattato con somma venerazione, onde gl'investì delle terre che avevano occupate, ad esempio delle inseudazioni di Giovanni VIII, Stefano VI, e Giovanni X; indi volle a compagno l'abbate Richerio per l'infermità che l'assalse, e nel ritorno a Roma. Intanto il cardinal Giuniano Federico di Lorena vestì nel monastero il saio di monaco, e per morte di Richerio nel 1055 fu eletto Pietro I di santi costumi e ignaro delle cose del mondo : il Papa Vittore II, già monaco benedettino, che bramava nominare l'abbate alto a reggere la vasta signoria della badia, e per aiutarlo a reprimere la crescente potenza de' normanni, molto se dolse con lettere. Mandò quindi un legato pontificio per eleggere un altro: sulle prime i monaci difesero

la libertà di eleggere l'abbate, promossero a rumore i vassalli, ma Pietro I a' 20 maggio 1057 rinun. ziando spontaneamente, fu allora creato abbate il detto Giuniano Federico, che riuscendo di soddisfazione al Papa, in Firenze ove si portò a trovarlo, lo elevò di nuovo al grado di cardinale, confermando nella sua persona tutti i privilegi degli abbati cassinesi, e che nei radunamenti de' vescovi e de' principi sedesse sopra tutti gli altri abbati ; indi lo benedì e consacrò abbate nel giorno di s. Gio. Battista, secondo la consuetudine, perchè il Papa ne approvava l'elezione. Poco dopo Vittore II morì, e a'2 agosto Giuniano cardinale e abbate di Monte Cassino fu eletto Papa col nome di Stefano IX detto X (Vedi), ritenendo l'abbazia. Vi si recò l'ultimo di dicembre, emanando molti decreti intorno al culto e all'interno ordinamento, alla riforma degli abusi, alla povertà religiosa, onde sradicare il vizio della proprietà introdotto ne' monaci, ed eliminare il canto ambrosiano e restituirvi il gregoriano più grave. Ivi lo tornò ad assalire una febbre che lo logorava, e pensò all'elezione del nuovo abbate nel 1058, che fu Desiderio, la quale seguì avanti di lui dai decani; ma non gli lasciò il governo, avendolo destinato per la legazione di Costantinopoli, volendo abbassare la potenza normanna, e innalzare all'impero il fratello duca Goffredo. Dopo celebrata la festa di s. Scolastica a' 12 febbraio ripartì per Roma. Avea domandato il tesoro dell' abbazia, ma per certa visione di s. Benedetto lo rimandò, morendo in Firenze a' 20 marzo 1058 : nel di della Pasqua Desiderio assunse il regime dell'abbazia, e ricevè i monaci all'obbedienza.

Trovandosi la Chiesa in trista condizione. Dio la soccorse per opera dei benedettini, massime di s. Pier Damiani e d'Ildebrando poi s. Gregorio VII (Vedi), perchè la podestà temporale teneva dipendente la spirituale. Il nuovo Papa Nicolò II creò cardinale Desiderio. che confermato e benedetto dal Papa conservò il governo di Monte Cassino: gli confermò tutte le prerogative, come l'ospizio nel palazzo sessoriano presso la Chiesa di s. Croce in Gerusalemme recandosi in Roma, porto franco alle navi badiali che approdavano al porto romano, l'esenzione dai vescovi, ed inoltre lo dichiarò legato apostolico nella Campania, Puglia e Calabria per riformarvi i monasteri. Desiderio ricevè dal normanno Riccardo principe di Capua l'abbazia di s. Maria in Calena presso il Monte Gargano, indi incominciarono le famose dissensioni tra il sacerdozio e l'impero per l'Investiture ecclesiastiche (Vedi). Si recarono a Monte Cassino s. Pier Damiani che v'introdusse pie costumanze, e il principe Riccardo che vi fu largo di donazioni e di ampliazione di dominio. Mentre Desiderio era intento alla decorosa ricostruzione del monastero, ed alla magnifica e sontuosa riedificazione della chiesa, fu onorato dalla presenza del nuovo Pontefice Alessandro II che l'amava, in compagnia del cardinal Ildebrando nel 1066. Compita la fabbrica della basilica, Desiderio pregò il Papa a consacrarla, ed egli stabilì per la solenne cerimonia il sabbato primo di ottobre 1071. Vi si recò, e compì il rito assistito da sette cardinali, dieci arcivescovi, quarantasei

vescovi, abbati, principi, nobili; di Riccardo principe di Capua, col fratello e il figlio; del principe di Benevento Landolfo, di Gisulfo principe di Salerno co'fratelli, di Sergio duca di Napoli, di Sergio duca di Sorrento; e de'conti di Marsi, di Valva, e Borrelli, con splendido apparato che riuscì spettacolo religioso e imponente: tutto narrò Alessandro II nella bolla con cui confermò i privilegi della badia, riportandone anche il Grevio la descrizione della funzione, nel t. IX, par. I e II, p. 506 e seg. La badia assai fiorì nelle arti e nelle scienze sotto il reggimento di Desiderio, ed a lui la Sardegna domandò monaci, che fondarono monasteri nell'isola. Fra i molti monaci che allora fiorivano nel cenobio, per santità fu chiaro Deuferio principe longobardo, e da Germania si recò a visitar lui e il monastero l'imperatrice Agnese; questa fu generosa di ricche offerte e vi dimorò mezzo anno. La gran contessa Matilde esentò i monaci da ogni gabella; ed Alessandro II prima di morire ritornato a Monte Cassino, rivocò la chiesa di s. Croce in Gerusalemme donata da s. Leone IX, e in vece donò in perpetuo l'abbazia de'ss. Sebastiano e Zosimo di Roma, presso la quale abitarono poi gli abbati di Monte Cassino recandosi in Roma. come dissi a CHIESA DI S. SEBASTIA-NO ALLA POLVERIERA: finalmente alla persona di Desiderio donò Terracina col suo territorio. Il successore s. Gregorio VII scomunicò gli usurpatori dei beni del monastero, che prima di morire in Salerno visitò con tutti i cardinali, e il suo liberatore Roberto Guiscardo: agonizzante designò successore Desiderio, che col nome di Vittore III

(Vedi) fu eletto a'24 maggio 1086, sebbene ripugnante. Passati quattro giorni, temendo i partigiani d'Enrico IV, deposte le pontificie insegne, fuggi a Monte Cassino; solo a forza di preghiere le riprese in Capua a'21 marzo 1087, indi ritornato a Monte Cassino vi celebrò la Pasqua. In Roma fu consagrato a' 9 maggio, e dopo otto giorni fu di nuovo a Monte Cassino, ritenendo la carica di abbate. Restituitosi a Roma, passò a celebrare un concilio a Benevento, ove sentendosi gravare un morbo intestinale, fece ritorno a Monte Cassino, e spirò ai 16 settembre 1087, deputando in abbate il cardinal Oderisio de' conti di Marsi, ch'era stato sotto di lui preposto o priore, coll'assenso de' monaci. Urbano II già monaco benedettino occupò la cattedra apostolica: confermò i privilegi della badia, ed all'abbate concesse l'uso della mitra.

Oderisio crebbe il materiale della badia edificando vasta e comoda infermeria, e luogo appartato pegli ospiti. Più obblazioni ricevè il cenobio, particolarmente dai normanni, ed i crociati prima di veleggiar per l'oriente visitarono il santuario. Nel 1105 divenne abbate con malcontento di tutti Ottone conte di Fondi, e nel 1107 gli successe s. Brunone, che rinunziato il vescovato di Segni erasi fatto monaco: avendo Pasquale II condannato le investiture, temendo la furia di Enrico V si portò a Monte Cassino, convocando i principi normanni a difenderlo. Tornato in Roma, per la forza delle circostanze aderì all'imperatore, ripugnandovi s. Brunone: avendo egli altamente disapprovato il privilegio sulle investiture concesso ad Enrico V da Pasquale II, questi non volendo ch'egli fosse più insignito di due dignità, il santo umilmente abdicò l'abbazia nel 1111, ed i monaci ripugnando chi voleva surrogarsi, elessero Gerardo ben accetto al Papa e all'imperatore d'oriente. Indi in un concilio il Papa riprovò l'estorto privilegio dell'investiture, laonde quando l'imperatore si condusse in Roma nel 1117, Pasquale II stimò bene di ritirarsi a Monte Cassino, donde passò a Benevento, e poi in Roma ove morì. Nel monastero della suddetta chiesa di s. Sebastiano de' cassinesi, fu eletto a' 25 gennaio 1118 Gelasio II (Vedi), prima monaco cassinese e cardinale, contro il quale Enrico V fece antipapa Gregorio VIII Burding. Verso questo tempo levò gran rumore la visione del monaco cassinese Alberico, ch'egli poi scrisse in latino con Pietro Diacono, e si conserva nell'archivio cassinese: opinarono alcuni, che forse fu scintilla ad accendere l'immensa fantasia dell'Allighieri, nel comporre poi la Divina Commedia. Su questo argomento nel 1814 si pubblicò in Roma: Osservazioni intorno alla questione promossa al Vannozzi, dal Mazzocchi, dal Bottari, e specialmente dal p. ab. d. Giuseppe Giustino di Costanzo sopra l'originalità della Divina Commedia di Dante, appoggiata alla storia della visione del monaco cassinese Alberico, tradotta in italiano da Francesco Cancellieri. Arrestato l'antipapa Gregorio VIII, nel 1122 Calisto II già monaco benedettino, lo consegnò all'abbate Gerardo, che lo rinchiuse nella rocca Janula di s. Germano. Nel 1123 fu abbate il cardinal Oderisio di Sangro, sotto il quale Pontecorvo divenne sog-

getta alla badia: inimicatosi con molti, e coi monaci pegli aspri trattamenti, si ricusò a Onorio II che lo richiedeva di pecunia pei bisogni in cui si trovava, e con modo arrogante ando sparlando del Papa, Inasprito l'animo di questo, anche dai ricorsi che riceveva a suo danno, ed offeso della ripulsa quando da cardinale lo richiese d'abitazione nel monastero di s. Sebastiano, e temendo sulla custodia dell'antipapa, nel 1124 si recò a Monte Cassino incontrato processionalmente. Celebrò messa all'altare di s. Benedetto, e nel dì seguente partì, facendo trasportare alla rocca di Fumone l'antipapa, Giunto in Roma vi chiamò Oderisio qual predatore del censo cassinese, e più guerriero che abbate, onde purgarsi dalle accuse. Ricusandosi Oderisio, fu deposto, ciò che non curando venne scomunicato, ed egli passò a fortificarsi in Pontecorvo. Obbligati armato mano dagli abitanti di s. Germano, i monaci elessero abbate Nicolò nel 1126, mentre giungeva il cardinal Gregorio per missione pontificia per far abbate Senioretto. Sebbene i monaci non erano contenti del primo, protestarono sulla libertà delle loro elezioni. La discordia si propagò per le terre, che si divisero in favore del deposto e di Nicolò; il primo rinunziò, il secondo fu dimesso, e nel 1127 creato Senioretto dal Papa: di questo scisma di Monte Cassino tratta anche il Bercastel e il Rinaldi. Nell'esaltazione d'Innocenzo II nel 1130 insorse l'antipapa Anacleto II, che sostenne Ruggiero perchè da lui riconosciuto re di Sicilia, onde i cassinesi restarono dubbiosi se riconoscere Innocenzo II. Morto

nel 1137 Senioretto, segui la turbolenta elezione di Rainaldo I che seguì le parti di Ruggiero e dell'antipapa che il confermò, i monaci però furono divisi d'opinioni. Movendo l'imperatore Lotario II con Innocenzo II verso il regno di Napoli, l'abbate simulò parteggiare per l'imperatore; quanto agli scismatici cassinesi, essi ritenevano come tanti altri valida l'elezione d'Anacleto II da molti riconosciuto, e sebbene Rainaldo I lo conoscesse per falso, si confermava nell'errore per timore di perdere la dignità; finalmente l'imperatore con calde preghiere ottenne da Innocenzo II che ricevesse in grazia i monaci, con condizione che gli giurassero obbedienza e fedeltà, ed ebbe luogo la pace, Conosciutosi poi l'abbate traditore, in s. Germano fu deposto dal Papa e dall'imperatore, il quale salì alla badia coll'imperatrice: Rainaldo I avvicinatosi all'altare di s. Benedetto, sul sepolcro di lui depose il pastorale, l'anello, il libro della regola, come significavasi la dimissione della dignità abbaziale. Innocenzo II e Lotario II per serbare ognuno la propria autorità si contrastarono il diritto di elezione dell'abbate; ma i monaci col consenso imperiale elessero Guibaldo, e dovette sostenersi contro il deposto colle armi.

Frattanto essendo morto l'imperatore, Guibaldo vide la necessità di accostarsi a Ruggiero, ma lo trovò durissimo e sdegnato, onde si dimise dal grado, e i monaci nello stesso anno 1137 gli surrogarono Rainaldo II da Collemezzo, il quale cercò inutilmente pacificarsi col re, che seguiva a manomettere le terre benedettine, rifugiandosi quindi l'abbate in Roma, Inno-

cenzo II per la morte di Rainulfo da lui investito del ducato di Puglia, e difensore contro Ruggiero, dopo aver questi scomunicato, con esercito si portò a s. Germano, forse in compagnia dell'abbate. Invitò Ruggiero ad amichevole abboccamento, ma non riuscendo le pratiche, si continuarono le rappresaglie colla peggio delle terre cassinesi. Ruggiero tese un'imboscata al Pontefice, e lo fece prigioniero col suo seguito, ed ottenne l'investitura de'suoi stati con titolo regio e il perdono; ciò fatto, respirò ancora l'abbazia, e Rainaldo II si diè a ripristinar nel suo vigore l'osservanza della regola. Recatosi nel 1144 Ruggiero all'abbazia, in occasione che andò in Ceprano per trattare col Papa Lucio II suo compare, confermò ai monaci i loro possedimenti; indi Gunnario re di Sardegna visitò il santuario e confermò le donazioni fatte dai predecessori. La guerra della successione del reame, involse la badia in gravi e pericolose tempeste, essendo abbate Roffredo dell'Isola o Lisola, il cui procuratore Atenolfo fu più soldato che monaco, e per le sue imprese il cenobio acquistò una preponderanza militare. L'imperatore Enrico VI divenuto re di Sicilia senza grandi opposizioni per mediazione dell'abbate, lo rimeritò con dominii, e Celestino III nel 1191 lo creò cardinale (quelli che furono elevati a tal dignità, avendo biografie in questo Dizionario, li distinguiamo con carattere corsivo). Al crudele contegno di Enrico VI si ribellarono i popoli, ed egli ne fece atroci vendette; aiutato da Roffredo, solo ne abbandonò le parti per divozione alla Chiesa nell'assunzione al pontificato del magnanimo Innocenzo

III. Il Papa come tutore del regno lo adoperò in molti affari, e portatosi in s. Germano con Federico Il per ordinare le cose del reame nel 1208, indi salì alla badia, ove allettato dalla freschezza dell'aria vi dimorò alcuni giorni, concedendo privilegi e doni. Poi chiamò Roffredo a Roma, a riformare i monaci di s. Paolo, che vieppiù strinsero fratellanza coi cassinesi. Pietro III abbate, come timido, in s. Germano si umiliò all'ingrato imperatore Ottone IV, contro la volontà del Pontesice. Nel 1211 divenne abbate il bellicoso Atenolfo, ma la sua amministrazione non essendo conforme alla regola, il Papa voleva deporlo quando rinunziò. Onorio III eletto Papa favorì i cassinesi, e confermò i capitoli di riforma del predecessore. L'abbate Stefano I assistè alla coronazione di Federico II in Roma, indi in s. Germano ricevette da lui la conferma de'beni dell'ospedale cassinese pei pellegrini infermi, e del jus sanguinis onde condannare a morte i vassalli: tuttavolta dipoi Federico II malmenò il patrimonio di s. Benedetto.

L'abbate Landenolfo con altri legati fu spedito da Gregorio IX a Federico II, indi tra questi si accese la guerra; Landenolfo fortificò s. Germano e la rocca cogli imperiali, quando le milizie pontificie dette clavisegnate dall'insegna delle chiavi, invasero le terre cassinesi, per cui l'abbate abbandonò la parte imperiale, e in s. Germano si arrese al legato del Papa. Continuando la guerra, Federico II danneggiò il patrimonio abbaziale che dichiarò devoluto al fisco, onde Monte Cassino gli si rese nel 1229: in questo tempo il monaco Erasmo, celeberrimo teologo, fu richiesto ad insegnare nell'università di Napoli. Essendo nel cenobio un collegio di fanciulli che i parenti offrivano a Dio e a s. Benedetto (di questo antico costume parlai a Monaco e Monasterol, e talora per ambizione nella speranza che divenissero abbati, il conte di Aquino di cinque anni vi offerì s. Tommaso, che vi restò sett'anni. ma si fece domenicano, ed è l'angelico dottore. L'imperatore restituì molti paesi all'abbazia, e Gregorio IX per affezionarsi i monaci confermò i privilegi di s. Zaccaria, co'quali la giurisdizione degli abbati fu resa inviolabile, mentre la laicale avea preso una certa forma. Indi l'abbate in s. Germano sece edificare un convento ai francescani, è bandì molte penitenze pel tremendo terremoto che nel 1231 avea crollato chiese, case e castella. L'elezione dell'abbate Pandolfo non piacque nè all'imperatore, nè a Gregorio IX, onde restò amministratore con indulto pontificio, e nel 1238 gli successe Stefano II confermato ed in Roma benedetto. Per nuove rotture tra le due supreme podestà, molti danni ne soffrì l'abbazia, e il cenobio rovinò in deplorabile stato in balia de'soldati sfrenati di cesare : convertito in fortezza imperiale, rubato e profanato, contaminato da ogni trivio per ventisei anni fu spelonca di ladri: tutti i monaci cacciati in un a s. Tommaso, restandone soli otto, divenne solinga la badia già sì riverita e celebrata dai Papi e dai principi.

Morto nel 1250 Federico II, nuove guerre afflissero la regione, che volle occupare il suo naturale Manfredi contro la volontà dei Pontefici per l'alta signoria che aveano sul reame, antico dominio della chiesa romana, onde scomunicato l'invasore, Clemente IV ne investì Carlo I d'Angiò con annuo censo nel 1265, come stato chiamato da Urbano IV. Prima di quest'epoca verso il 1253 Innocenzo IV creò cardinale l'abbate Riccardo, che ricuperò parecchi fondi al monastero, ed ottenne da Alessandro IV la conferma delle donazioni : vuolsi che tal Pontefice offrisse la badia a s. Tommaso, che non volle accettare. L'abbate Theodino vescovo d'Acerra avea giurato fedeltà a Manfredi, ed era stato deposto da Urbano IV anco per l'altra dignità che a un tempo volea esercitare: invece deputò abbate Bernardo Aiglerio, le cui grandi benemerenze coll'abbazia indicammo al suo articolo come cardinale creato nel 1265 da Clemente IV. L'esercito di Manfredi fu sconfitto presso s. Germano da Carlo I, che ricevè gli omaggi di Bernardo, visitò la basilica, e la pose sotto la sua protezione: si crede in questo fatto che molte delle anticaglie del municipio casinate andassero rovinate. Bernardo si distinse in molti gravi negozi commessigli dalla santa Sede, e ad istanza di s. Tommaso fondò in s. Germano un convento dei domenicani: fu però dolente che Carlo I lo spogliò del diritto del sangue; ma questi nel 1282 perdè il regno di Sicilia coi famosi vesperi siciliani. Nel 1294 fu eletto Papa Celestino V, già monaco benedettino e fondatore de' celestini, che ratificò i suoi voti a Monte Cassino. Avendo egli prima desiderato unirvi la sua congregazione, nel pontificato pensò di tramutare in oclestini i cassinesi, fomentato da Giovanni di Castroceli arcivescovo di Benevento, stato cassinese, che per entrare vieppiù nel suo animo depose l'abito nero, e indossò il grigio come i celestini, onde fu creato cardinale a cena: alla stessa dignità elevò Pietro Aquilano, altro cassinese. Nell'ottobre il Pontefice passò in Monte Cassino, e vi si fermò alquanto per introdurvi la sua riforma; forzò molti a cambiar l'abito, e chi si ricusò cacciò dal cenobio coll'opera di Angelario celestino fatto abbate, mentre il monastero fioriva per austerità di vita. Rinunziando s. Celestino V il pontificato a' 13 dicembre, tornò la pace ai monaci, e il successore Bonifacio VIII portossi subito alla badia, indi depose Angelario e lo fece chiudere nel carcere di Bolsena. Nel 1305 fatalmente Clemente V stabilì la residenza pontificia in Francia e in Avignone, ove restarono sei successori; così Roma divenuta deserta, pagò il fio delle molte irriverenze fatte ai Pontefici. Morto l'abbate Isnardo vacò il seggio abbaziale quasi un quinquennio.

Frattanto Giovanni XXII, colla bolla Supernus opifex, data in Avignone 1321, 6 nonas maii, dichiarò che siccome gli abbati, non avendo carattere episcopale, dovevano ad altri vescovi, alcuna volta lontani, rimettere l'esercizio di alcuni uffizi, e ciò poteva essere pericoloso alle anime; e siccome la chiesa cassinese era cosa troppo veneranda e degna d'onore pel suo fondatore, così per lo meglio delle anime, nel desiderio d'illustrarla, ordinò che fosse eretta in cattedrale, l'abbate vescovo, il convento de' monaci, collegio di canonici; che morto il vescovo, il nuovo si creasse per elezione o per canonica postulazione del capitolo de' monaci; finalmente che il vescovo ed i monaci continuassero a godere le antiche giurisdizioni laicali sulle loro terre e castella, conservandosi intatti tutti i privilegi. Indi nel 1323 il Papa mandò per amministratore delle cose temporali e spirituali il domenicano Oddone Sala nobile pisano, arcivescovo di sua patria, poi patriarca d'Alessandria, morto nel 1326. Dopo di lui incomincia la serie degli abbati di Monte Cassino vescovi, i primi quattro tutti francesi, nessuno eletto o chiesto dai monaci, come ordinava la bolla di Giovanni XXII; a questi seguirono quattro italiani, ma spediti d'Avignone. Sotto il loro governo lagrimevoli furono le vicende della badia: non potendo essi provvedere alle discipline e alle rendite. Non sapevano delle leggi monastiche, e riguardarono il patrimonio non come obblazioni de'fedeli fatte ai monaci, ma come prebenda o benefizio deputato a loro soli, il perchè ne disposero, donando a' laici e chierici, non curando diritti o privilegi. Ecco la serie che ce ne dà l'Ughelli, Italia sacra t. I, p. 571.

Oddo mentovato pel primo qual commendatario, cui Giovanni XXII diede per vescovo successore Raimondo già priore cluniacense consacrato dal Papa, e fatto rettore e conte di Marittima e Campagna: edificò un palazzo in Vico s. Petri, e vi fissò il domicilio, ed altro magnifico ne eresse in Napoli, poi concesso per monastero agli olivetani dall'abbate Enrico: promosse la disciplina monastica, e morì nel 1340. Benedetto XII già cistercense gli sostituì Guido preposto di

•

Le Puy, sotto del quale Antonio Galluzzi e Jacopo da Pignataro vassalli della badia, ne derubarono il tesoro, e occuparono le castella. Morto di timore nel 1341 Guido in Avignone, il detto Papa dal vescovato di Vaison traslatò a questo di Monte Cassino Richerio, che termind di vivere nel 1343 apud Tarentum. Clemente VI già monaco benedettino dichiarò vescovo Stefano de Gambarucci Albranti abbate benedettino del monastero Cellense nella diocesi di Troyes, e suo tesoriere: indi nel 1345 lo trasferì a s. Pons de Tomier, poi arcivescovo di Tolosa, ove fu portato a suo tempo il corpo di s. Tommaso d'Aquino. Dice l' Ughelli che fu diligente amministratore, delle rendite cassinesi e ricuperò le perdute. Lo stesso Clemente VI traslatò dall'arcivescovato di Brindisi alla sede di Monte Cassino Guglielmo, ed infelice fu il suo governo: un terribile terremoto adeguò al suolo la basilica e il monastero, seguendo il disastro la peste e la fame. Allorchè il re d'Ungheria Lodovico I invase il reame napoletano per vendicarsi colla cognata regina Giovanna I dell'uccisione del fratello, i suoi feroci soldati occuparono il patrimonio cassinese e predarono ciò che trovarono di prezioso. Profittandone il suddetto Jacopo, con aperta ribellione per quattro anni tiranneggiò le terre e gli abitanti, rapinando e uccidendo, non rispettando neppure le cose sacre: non mancarono tirannetti che in varie parti l'imitarono. Il vescovo Guglielmo ricorse al Papa, che citò Jacopo a comparire avanti di lui, il quale per vendicarsi cacciò dal monastero vescovo e monaci, derubandovi il rimasto; compirono il dilapidamento gli stipendiati alla difesa del luogo. Dopo queste vicende ed a'q settembre 1349 accadde il memorabile scuotimento di terra che ne soffri tutta la signoria cassinese; appena i monaci ebbero tempo di fuggire dal monastero per piangerlo colla basilica di Desiderio, meraviglia di que' tempi. Il vescovo abbattuto dal disastro, per ricovero fece costruir capanne sulle rovine del cenobio. Jacopo venne ucciso in Ceccano, e sebbene volesse restituire al monastero il tolto, il figlio Riccardo lo ritenne. Il vescovo Guglielmo dopo aver esercitato gli uffizi di nunzio e succollettore in Sicilia, e di rettore in Benevento. Innocenzo VI lo trasferì alla sede di Tarbes nel 1353. Gli sostituì Francesco già vescovo di Chiusi, che molto fece per ricuperare il perduto e raffrenare i vassalli; indi nel 1355 il Papa lo traslocò all'arcivescovato di Firenze, secondo Lucenzio, ed in vece da Firenze trasferì a Monte Cassino fr. Angelo I Acciaiuoli nobile fiorentino e domenicano, per le premure di Luigi I, secondo marito di Giovanna I. Il re tutto doveva agli Acciaiuoli per avere rimessa nel trono la moglie, onde volle gratificarli anco con questo pingue vescovato, avendo anzi ottenuto che fosse arcivescovato vivente fr. Angelo: l' Ughelli avea scritto che rinunziò Firenze per amore di vita privata, Scelse per vicario generale Zanobi da Strata, illustre poeta coronato in Pisa da Carlo IV imperatore, onde nelle sottoscrizioni aggiungeva poeta laureatus. L'arcivescovo fu fatto da Luigi I cancelliere, e su potente in corte; tuttavolta nulla fece al diroccato cenobio. Morto nel 1357, Innocenzo VI elesse vescovo fr. Angelo II Posta da Sora monaco cassinese, il quale con ogni studio prese a riedificare le rovine del terremoto, la chiesa, il dormitorio e il refettorio, e terminò i suoi giorni nel 1361. Innocenzo VI gli diè a successore Angelo III Orsini nobile romano che poco visse.

Vacando la sede vescovile di Monte Cassino, si recò a visitare il santuario l'abbate benedettino di s. Vittore Grimoardi, inviato da Innocenzo VI a Giovanna I per la morte di Luigi I per assisterla; ne pianse lo stato, deplorò nel reggimento de'vescovi l'avvilimento degli spiriti, e fece voto a Dio che se fosse divenuto Papa, se pur già non lo era, avrebbe ripristinato l'abbazia nel suo splendore: l'abbate fu pubblicato Papa, benchè non cardinale, col nome di Urbano V, a' 31 ottobre 1362. Primieramente volle che i cassinesi riconoscessero lui abbate, onde riparare a tutto potentemente, governando la badia pei suoi vicari, tre priori cassinesi, facendo capitano Ceccarello da Popoli. Ordinò che la badia fosse esente d'ogni imposta, e le rendite s'impiegassero in riedificare; e perchè tutto e sollecitamente si eseguisse coll'antico splendore, volle Urbano V che tutti i monasteri e priorati dell'ordine di s. Benedetto, offrissero la sessagesima parte delle loro rendite sotto pena di scomunica. Nel dicembre 1367, colla bolla Cogit necessitas, Urbano V, considerando che la chiesa cassinese prima che fosse eretta in cattedrale già lo era, e si reggeva da un abbate dell'ordine, per sua maggiore utilità soppresse il vescovato e ripristino l'antico suo stato: riducendo la chiesa e monaste-

ro a dignità abbaziale, con l'abbate per governarla: così Urbano V riconobbe lo stato cattedrale della chiesa cassinese prima di Giovanni XXII, e solo le tolse la natura vescovile, ch'era durata quarantaquattro anni, ritornando alla badia l'unità del governamento. Inoltre Urbano V emanò le censure e la scomunica contro i detentori delle cose cassinesi e suoi predatori; esortando Giovanna I a restituire al monastero gli antichi diritti, facendole considerare che i siciliani eransi ribellati per occulto giudizio di Dio al suo bisavolo, nel giorno stesso in cui egli tolse ai luoghi soggetti alla badia la giurisdizione criminale nelle cause capitali. La regina per far cosa grata al Papa, spedì amplissimo diploma, col quale infrenando la prepotenza de' suoi ministri, rinvigorì la feudale potenza cassinese. A riformare la disciplina regolare, il Papa comandò a sette monaci di Farfa ed altrettanti di s. Nicola d'Arena in Catania, di provata virtù, di recarsi in Monte Cassino per farla rifiorire; e siccome erasi introdotto l'uso del salterio gallicano, a cagione de' Papi avignonesi , Urbano V ordinò ai monaci che l'adottassero lasciando il romano. Nel 1370 il Papa affidò il governo della badia ad Andrea da Faenza benedettino camaldolese, siccome assai ornato delle corrispondenti qualità, autorizzandolo a portar seco dieci monaci; e con esso incominciò di nuovo la serie degli abbati monaci. Continuandosi con vigore le riedificazioni, sulla spianata del monte fu eretta una chiesuola a s. Agata, per riconoscenza a Dio della campata vita ne' terremoti. Nel 1370 morì in Avignone Urbano V, dolente di

non aver potuto restituire a Roma la papale dimora, come ardentemente avea bramato con recarvisi. Gli successe anche nel divisamento Gregorio XI, cui ricorrendo in Avignone per la sessagesima l'abbate Andrea, ordinò severamente diligenza a' collettori nelle corrisposte: dopo aver Andrea riformato il monastero di s. Benedetto di Capua, della badia cassinese, e questa egregiamente amministrata, morì nel 1374. Gregorio XI deputò a successore Pietro IV de Tartaris patrizio romano, monaco olivetano d'integri costumi, tenace ne' suoi proponimenti, amatore de' monaci, magnifico ed atto a qualunque negozio: Urbano V lo avea preposto a visitatore delle provincie di Marittima e Campagna, per riformare il clero secolare e regolare; e Gregorio XI lo avea fatto abbate di s. Lorenzo fuori le mura di Roma. Pietro IV fece il giuramento di fedeltà alla santa Sede, nelle mani de' vescovi di Nocera ed Aquino; quindi operoso si diè a compiere le opere del monastero e chiesa sontuosamente, e come pieno di coraggio richiamò all'obbedienza i vassalli, e represse i tirannetti. I mali derivati alla Chiesa e all'Italia pel traslocamento de' Papi in Avignone, incrudirono, e si moltiplicarono alla morte di Urbano V, onde il successore dichiarò la basilica Lateranense sede principale del Papa, esternando volontà di recarsi in Roma; a ciò fu esortato da santi personaggi, e supplicato da un'ambasceria di romani, i quali in caso contrario, segretamente stabilirono di eleggere sommo Pontefice Pietro IV abbate di Monte Cassino loro concittadino, che si sarebbe recato in Roma: ciò afferma

il Baluzio, Vit. Pap. Aven. t. I, p. 1 105. Alcuni vogliono che l'abbate Tartari (Vedi) fosse creato cardinale da Gregorio X1: certo è che questi nel 1377 entrò in Roma, e vi ristabilì la residenza pontificia. Morendo nel 1378, ed eletto Urbano VI, insorse l' Antipapa Clemente VII (Vedi), che recandosi in Avignone fu cagione di lungo e lagrimevole scisma, e seguito dai reami di Napoli e Sicilia, tranne nel primo il tempo sinchè incominciò a regnare Carlo III Durazzo. Mentre Pietro IV si trovava pericolante, come soggetto a Giovanna I fautrice del pseudo-papa, e divoto ad Urbano VI, questi gl'indirizzò un'epistola con cui bandì la crociata contro gl'invasori del monastero e de' suoi beni, e per confermarlo nella sua divozione: assolvendolo d'ogni irregolarità per le uccisioni de'ribelli, gli pose ancora in mano ogni arma spirituale per usarne colle insorte terre, massime con s. Germano. Avendo Urbano VI deposto Giovanna I, diè il regno a Carlo III, e costituì suo vicario temporale nelle terre e castella del cenobio Pietro IV, che ricevette Carlo III e sua moglie nel santuario, e fu fatto gran cancelliere del regno. Venuto il re a rottura col Papa, questi scomunicò e depose l'abbate come fedele al re, che ricusava a Urbano VI le signorie promesse al nipote; e quando Urbano VI fu assediato in Nocera de'Pagani, l'abbate, con Alberico gliene impedì l'uscita, finchè restarono sconfitti. L'abbate guerreggiò con Onorato conte di Fondi, e serbo fede a Ladislao figlio di Carlo III che gli confermò il cancellierato, ratificando tutti i privilegi della badia.

Nel 1395 morì Pietro IV enco-

miato qual riformatore del monastero, e nel 1396 Papa Bonifacio IX nominò successore il proprio cugino Errico Tomacelli, e riguardò la badia come cosa sua, confermandone i privilegi; tuttavolta donò ad altro parente Pontecorvo, che poi i monaci ricuperarono. Nel 1414 a Ladislao successe Giovanna II sua sorella, e ad Errico cacciato dal re defunto nella rocca di Spoleto, temendolo nemico, fu surrogato dalla regina Pirro Tomacelli di Napoli, con giurisdizione spirituale e temporale, ma non restituì rocca Janula: questa però dal nuovo abbate di ardenti spiriti fu circondata di mura. Intanto il concilio di Costanza dichiarò nulle le indebite donazioni dell'abbate Errico, troppo amante del nepotismo; fulminò anatemi per chi avesse disposto di capriccio delle rendite, emanando salutari prescrizioni, e inculcò ai soggetti alla badia l'obbedienza, L'abbate tornò in soggezione i vassalli, indi cominciò la guerra pel reame tra angioni e aragonesi, per cui occupò le terre cassinesi il famoso Braccio da Montone. Si vuole che Martino V, sostenitore degli angioni, nel 1422 temendo che l'abbate parteggiasse per Giovanna II e gli aragonesi, lo fece imprigionare in Roma, onde gli affari della badia andarono in rovina. Il Papa vi volle comandare pe' suoi ministri, ordinando a Jacopo vescovo. d'Aquino che in nome della Chiesa governasse tutte le terre cassinesi, onde non venissero in mano dei belligeranti; indi nel 1427 lasciò in libertà l'abbate a riguardo di Alfonso V re d'Aragona. Pirro dato fine ai negozi guerreschi, molte cose operò degne di lode, restaurò s. Germano, e lo circondò di núo-

ve mura; curò la sua chiesa con istituire il collegio de' canonici, aprì monastero alle monache, accomodò le cose della badia, e di tutto volle registro. Eugenio IV gli confidò la prefettura del ducato di Spoleto, ma quando conobbe che l'abbate era amico del suo contrario Alfonso V, ordinò che gli rendesse la rocca spoletina e si dimettesse dalla carica. Pirro apertamente si ribellò, e fu deposto e scomunicato nel 1437; indi per ambizione volle impadronirsi delle castella della badia con danno de' monaci: il patriarca Vitelleschi espugnò la rocca di Spoleto, e l'abbate fu mandato a morire nel carcere di Castel s. Angelo.

Intanto i cassinesi reggendosi a comune e seguendo Eugenio IV fecero indomabile resistenza ad Alfonso V. La città di s. Germano si volse agli angioini, poi la riprese il re, che molti danni recò ai cassinesi, indi li accolse in grazia, e restò lui dominatore del reame per investitura pontificia. Alfonso V ad istanza di Eugenio IV restituì il patrimonio della badia da lui occupato, e con autorità papale nel 1446 i monaci elessero abbate Antonio Caraffa, solennemente benedetto in Roma da Eugenio IV. Però imbecille ne fu il governo, dominato dai fratelli, e trasportato dall'amore de' suoi, e molti danni ne seguirono e tribolazioni pei monaci. Antonio morì nel 1454, quando sventuratamente pei cassinesi fu mutata la forma del reggimento per quasi mezzo secolo, non restando dell'abbazia che l'ombra del gran nome, poichè Alfonso V essendo debitore al cardinal Scarampo Mezzarota di ottantamila ducati, e della pace con Eugenio IV, volendo levarsi il debito, ottenne dal

Papa con modi violenti, che l'abbazia di Monte Cassino fosse data in commenda al cardinale, che ne venne in possesso solo alla morte del Caraffa, con dolore de' monaci, che videro nominar generale governatore della badia il suo famigliare canonico Michele Lambertenghi di Cuma, con giurisdizione ecclesiastica e civile, col mero e misto impero. Qualche cosa il cardinale operò a vantaggio del cenobio, che ristorò ed accrebbe, erigendo una torre; curò la disciplina, aprì un collegio ai novizi nel vicino monastero di s. Maria dell' Albaneta, con annua rendita. A' 5 dicembre 1456 fu fortissimo terremoto, con danno di tutte le terre benedettine. Nuove guerre insorsero tra gli angioini e gli aragonesi, pei quali tenne il commendatario; Napoleone Orsini capitano di Pio II cacciò i primi dal patrimonio, ma ritenne Pontecorvo che si assoggettò al Papa. Morì il cardinal Mezzarota nel 1465: mentre credevano i cassinesi terminata la commenda, e ne fecero viva rimostranza a Paolo II, il quale creò sè stesso commendatario della badia, e si fece rappresentare per vicario dal vescovo di Modena Nicolò Sandonnino lucchese, forse perchè il duca Borso gli contrastava il vescovato: il governo de' commendatari dispiacque nella badia, e i sangermanesi furiosamente si ribellarono, perchè gli abbati governavano col consiglio de' seniori, i commendatari o loro rappresentanti di volontà. Nicolò teneva corte in s. Germano nel palazzo abbaziale, e da esso fuggì al monastero nel commovimento popolare. Paolo II morì nel 1471, e gli successe Sisto IV: da questi il re di Napoli Ferdinando I ottenne pel figlio Gio-

vanni d'Aragona, benchè di tenera età, la commenda cassinese. Fece prenderne possesso da Bessarione d'Aragona abbate di Sanseverino, e Lodovico de Borzis vescovo aquilano, che ne fu il governatore e amministratore: in Roma e in Monte Cassino Giovanni fu ricevuto con molto onore, ma poi riuscì incomodo co' suoi andirivieni, per le dimostrazioni che doveano fare i sangermanesi e pel suo pomposo corteggio. Allorchè fece il solenne ingresso, l'accompagnò il cardinal Borgia, poi Alessandro VI. il quale cantò messa nell'altar maggiore della basilica, e consacrò diacono il commendatario, che promise a s. Benedetto far costruire un meraviglioso coro, non più esistente. Assegnò conveniente mantenimento a' monaci, implorò privilegi dal padre, che fece confermare da Sisto IV, e questi nel 1477 lo creò cardinale, essendo ancora commendatario della ss. Trinità della Cava e di Monte Vergine. Amministrò la giustizia, e divenuto geloso di Borzis gli diè per successore il vescovo di Cortona, che pel commendatario fabbricò in s. Germano regio palazzo: alla basilica donò ricchi vasellami, sacre vesti e reliquie; curò la monastica disciplina, e scuoprì i corpi de' ss. Benedetto e Scolastica. Intanto nel regno fu la congiura de' baroni, morì il cardinale nel 1485, e Ferdinando I banditi i monaci nominò vicerè della badia Gio. Antonio Caraffa, onde non lasciarla alla licenza soldatesca nelle guerre che ardevano, ad istanza dell'altro figlio Federico che aspirava alla commenda. Pacificandosi il re con Innocenzo VIII, fra i patti fu ceduto al Papa disporre dell'abbazia cassinese, onde non fosse con-

vertita in fortezza dai regi. Innocenzo VIII conferì la badia a Giovanni de Medici d'undici anni, poi Leone X. A' 14 marzo 1486 fu dal commendatario dichiarato abbate e governatore generale Giovanni de' Titiis; tuttavia il re si tenne i luoghi forti, come il castello di Monte Cassino, rocca Janula, e s. Angelo, ed in questo tempo Pontecorvo divenne tutto papale dominio. Il commendatario Giovanni creato cardinale nel 1489, diè in successore al morto Titiis, Baccio Ugolino da Firenze, e quando questi cessò di vivere, deputò amministratore Carlo Orfeo de Medici. Venuto Carlo VIII in Italia per conquistar il regno, la badia tenne per lui, e soffrì gravi danni: il re però 'si mostrò benefico. Il cardinale visitò la badia senza far nulla. e siccome il fratello Pietro era stato bandito dal signoreggiare Firenze, riuscì ottenergli da Luigi XII re di Francia e di Napoli il grado di vicerè di tutta l'abbazia cassinese. Tornato il cardinale col fratello al monastero, sgombrò dagli aragonesi rocca Janula e s. Angelo.

Col partaggio del reame tra Francia e Spagna, ognuna deputò un vicerè, rappresentanti che nella maggior parte fu considerata peste. Insorta guerra tra i due re, molto ne soffrì la badia; il vicerè pei francesi fortificò Monte Cassino, ma venne espugnato dagli spagnuoli capitanati da Consalvo di Cordova, ed ucciso il presidio francese. Non restando ad essi che Gaeta, a questa si portò Pietro de Medici con quattro pezzi di cannone su d'una barca, che rovesciandosi nel Garigliano restò affogato Pietro. Rinvenuto il cadavere, si tumulò nella basilica. Cacciati i francesi dal regno pel va-

lore del gran Consalvo di Cordova, la Spagna rimase sola sovrana dei regni di Napoli e Sicilia: si narra che questo celebre capitano quando trovavasi in Barletta a mal partito. si raccomandasse a s. Benedetto che l'aiutasse; si aggiunge che il santo lo assicurasse di vittoria, ma che poi restituisse i suoi monaci al libero possesso della badia. Certo è che Consalvo entrato trionfante in Napoli, si pose in cuore di tornare in fiore il monastero con farlo unire alla congregazione benedettina di s. Giustina di Padova, della quale parlammo a Cassinesi, onde sottrarlo dal commendatario. Di ciò egli ne scrisse al suo re Ferdinando V d'Aragona, e al Papa Giulio II, i quali acconsentirono al divisamento del buon guerriero. Il cardinal de Medici rinunziò la commenda in febbraio 1504, con patto che la congregazione di s. Giustina gli dasse garanzia per ricevere dalla badia ogni anno quattromila scudi d'oro, cinquecento libbre di cera nel di del Natale, ed altrettante per s. Gio. Battista, e quaranta moggia di frumento; oltre a ciò restarono a collezione del commendatario i benefizi vacanti in tutta la signoria cassinese, e finalmente che a tali patti non più fossero obbligati i monaci, se il cardinal de Medici divenisse Papa. Nel 1504 Giulio II dichiarò abbazia nullius questa di Monte Cassino, dopo detta rinunzia, e l'unì alla congregazione di s. Giustina, la quale volle che in avvenire si chiamasse congregazione di Monte Cassino, e i monaci che la componevano cassinesi. Il presidente della congregazione di s. Giustina, abbate d. Eusebio Fontana da Modena, ricevuta la bolla pontificia di unione, invitò tutti gli

abbati de' monasteri cisalpini a recarsi in s. Germano, per ricevere l'abbazia cassinese qual capo e centro di loro congregazione, e unirsi ad essa. Radunatisi gli abbati con più di cento monaci nel palazzo abbaziale, dopo la messa dello Spirito Santo nella collegiata, agli 11 gennaio 1505 fu scelto a nuovo presidente lo stesso d. Eusebio Fontana monaco di s. Nicolò di Venezia, vecchio di senno, dotto e pieno di esperienza, indi solennemente si recò a prendere possesso della basilica e del monastero cassinese pel reggimento federativo. Fu salutare rimedio congregare in un corpo tanti isolati monasteri, restando in ciascuna abbazia quel governamento che avea prescritto s. Benedetto, con triennale o sessennale rinnovazione degli uffizi, non avendo più luogo gli abbati perpetui; amplificato il corpo corse vita nelle membra, e all'infermità d'alcuna poteva soccorrere la sanità delle altre.

Giulio II amantissimo dei benedettini e della congregazione, di cui era stato costituito capo il cenobio di Monte Cassino, esortò i monaci di questo a riconoscere Eusebio qual loro abbate, ed i vassalli del patrimonio di s. Benedetto a riconoscerlo per signore: fu obbedito, e d. Eusebio incominciò la nuova serie degli abbati di Monte Cassino della congregazione cassinese. Indi Giulio II prese sotto la sua protezione l'abbazia e tutto il patrimonio, confermandone i privilegi, quali approvò pure Ferdinan. do V. Tornò in vigore la disciplina, si ristorarono i guasti edifizi, e si ricuperarono le perdute rendite. Compiutosi da Eusebio il triennio di presidente, nel maggio 1506 si dimise dal governo di Monte Cas-

sino ne' comizi generali in s. Benedetto di Mantova; fu deputato a quello di s. Pietro di Modena, e nel governo di Monte Cassino gli successe Zaccaria Castagnola da Padova. L'abbate Ignazio Squarcialupi fiorentino tre volte fu deputato al governo dell' abbazia, fece rifiorire gli studi e la disciplina, e fu benemerito de' suoi edifizi, compiendo il chiostro incominciato dall'abbate Eusebio; fabbricò la magnifica cor-·te che tra due altre, opera del passato secolo, prima si offre a chi entra nella badia, decorata di quattro portici; fece scrivere grandi messali, salteri e antifonari con istupende miniature : nel principio del suo governo morì Giulio II, e gli successe l'antico commendatario col nome di Leone X, il quale a petizione dell'abbate consultati i cardinali, adempì i patti e sciolse dal tributo i cassinesi, con obbligo di pensione di seicento ducati d'oro a Pandolfini vescovo di Pistoia, ed a Serapico suo cameriere, portando sempre grandissimo amore alla badia, e procurandole diversi vantaggi. I sangermanesi insorsero e gravi danni recarono alla badia. L'abbate Crisostomo Alessandri napoletano curò la disciplina monastica e quella de'chierici; tenne un sinodo diocesano ove si fecero utili canoni. Nella lite tra i monaci e il marchese di Pescara, la celebre Vittoria Colonna diè saggio di generosa pietà. Trepidarono i monaci di vedere sotto Clemente VII e Carlo V forse ridotta di nuovo la abbazia in commenda, a favore di un figlio del vicerè Noia; Dio stornò il pericolo, come pure quello che il principe d'Oranges, che avea saccheggiato Roma, si gettasse sulle terre cassinesi.

Intanto le lettere latine e greche furono coltivate in Monte Cassino, in un alla teologia e scienza canonica. Al concilio di Trento sotto Pio IV intervennero sette abbati cassinesi, uomini assai riputati nelle scienze sacre, in un all'abbate d. Angelo de Faggi da Castel di Sangro, desiderato dai padri del concilio. L'abbate Girolamo Ruscelli de Bruggi perugino dottissimo allogò nel 1500 al Bassano il gran dipinto in cui espresse Cristo fra le turbe che moltiplica i pani, e s. Benedetto che moltiplica il pane allegorico della sua regola alle diverse congregazioni che derivarono dall'ordine suo, ed agli ordini cavallereschi che ne abbracciarono l'istituto; inoltre l'abbate elevò alcuni edifizi. Per l'anno santo 1600 gran frequenza di pellegrini fu in Monte Cassino, cui i monaci prestarono i soliti uffici di ospitalità. Volendo Clemente VIII visitarne il santuario, partì da Roma, ma giunto in Anagni retrocedè perchè immenso numero di personaggi volevano seguirlo, ed egli non volle essere d'indiscreto aggravio, e vi mandò quattro cardinali. Gli abbati successivamente operarono per ridurre la basilica un vero gioiello per pregio di materia ed eccellenza di lavoro, non che per amore di gloria, ma per la depravazione del buon gusto non tutte le opere furono felici.

Incominciata la ricostruzione della basilica nel 1640 sotto l'abbate Domenico Quesada spagnuolo, per l'architetto Cosimo Fansaga, venne condotta a termine nel 1727, nel quale anno avendo saputo l'abbate d. Sebastiano Gadaleta da Trani, che Benedetto XIII si recava a visitare la sua antica metropolitana di Benevento, lo supplicò

a voler consagrare il tempio cassinese, e n'ebbe risposta affermativa. Incontrato dal vicerè di Napoli e di Sicilia cardinal d'Althan, e preceduto dalla ss. Eucaristia, da Capua per Teano giunse il Papa a s. Germano a' 16 maggio, e nel dì seguente si portò a Monte Cassino montando un cavallo bianco. Volle secondo la sua profonda umiltà abitare in due semplici cellette, salmeggiò coi monaci in coro, e desinò con essi in refettorio, altrove mangiando i prelati, e gli altri del seguito. A' 19 maggio, con tutta la pompa e cerimonie ecclesiastiche consagrò l'altare maggiore e la chiesa: compresi i consagratori vi intervennero, oltre il cardinale, sette arcivescovi, sei vescovi, otto abbati cassinesi, molti prelati; ministri regi ed altri personaggi; il Pontefice pronunziò un zelante ed erudito discorso analogo al solenne rito ed ai pregi di quel sagro tempio. Benedetto XIII si trattenne nel monastero sino ai 21 maggio, usò molto familiarmente col prefetto dell'archivio il dotto p. d. Erasmo Gattola di Gaeta, e ne partì pieno di gaudio religioso, leggendosi la descrizione de' sacri riti di questa solenne dedicazione in diverse opere: per s. Germano passò ad A. quino. Volendo il Pontefice che di questa consagrazione ne restasse perpetua memoria, a' 27 agosto emanò la costituzione Qui prosperum, presso il Bull, Rom. t. XII, p. 249, diretta all'abbate Gadaleta, confermando gli antichi privilegi e concedendo nuove grazie.

MON

Accaduta la rivoluzione francese, il re Ferdinando IV volle difendere il regno, e coll'esercito si portò alle sponde del Liri, passando egli nel giugno 1796 con numeroso se-

guito al monastero, e ricevendo in un alla regina in dono due bei reliquiari d'oro; ma al cadere del 1798 entrarono i francesi in s. Germano, e subito villanamente vollero dall'abbate d. Marino Lucarelli d'Aversa quanto avea di prezioso e alloggiamenti, ed il generale Matthieu furiosamente una pronta contribuzione, divenendo il palazzo abbaziale spettacolo di crapule e gozzoviglie: il general Championet esigendo con arroganza in tre ore centomila ducati, minacciando sterminio e morte, si tolse dalla chiesa quell'argento rimasto dal già dato al re per le necessità dello stato. onde con dolore i monaci consegnarono croci, incensieri, e le due grandi statue di argento de'ss. Benedetto e Scolastica, oltre la sacra Famiglia dipinto di Raffaele, e trentamila ducati, con soscrizioni in bianco di cambiali. I francesi in s. Germano levarono l'albero della libertà, pubblicarono la democrazia, onde dopo tredici secoli terminò ne' monaci cassinesi la signoria feudale ; frenando l'abbate que' fedeli vassalli che volevano vendicare le onte e le prede francesi, che continuarono le violenze e le minacce obbligando l'abbate a pubblicar lettera pastorale ai luoghi soggetti alla sua spirituale giurisdizione, perchè si astenessero d'insorgere e rispettassero gl' invasori. Prevalendo poi le masse, forse peggiori dei francesi, in favore del re, l'albero democratico fu atterrato, e prudentemente l'abbate lasciò l'amministrazione del reggimento feudale ai sindaci; con altre analoghe provvidenze; ma i capi delle masse non ne furono contenti, e smunsero la infelice badia. Per le vittorie del cardinal Ruffo, nel maggio 1799 uscendo i francesi dal reame per s. Germano lo trovarono abbandonato; pieni di vendetta bestiale quelli della colonna del generale Olivier salirono al monastero, fuggendo quasi tutti i monaci all' ospitale terra di Terelle sul fianco del Monte Cairo: i francesi predarono e guastarono peggio che saraceni, colle lagrime e le suppliche i monaci Gio. Battista Federici ed Errico Maria Gattola principalmente raffrenarono alquanto la furia dei guastatori, e fu provvidenza divina che tutto il monastero non andasse in fiamme, non rispettandosi neppure la santa Eucaristia, rubandola colla pisside; tutto fu messo a sacco e barbaramente lacerato. commettendosi ogni più ributtante abbominazione, scherni e contumelie nella casa di Dio. La città di s. Germano fu bersaglio ad ogni sfrenatezza e ferocia, e vittima delle fiamme divenne una tomba. L'abbate assicurò il re della sua fedeltà, e si rivolse anco a Pio VII, già abbate cassinese, cui aprì il cuore delle tribolazioni sofferte, che dichiarando la sua benevolenza al monastero, desiderò che rifiorisse all'antico splendore, promettendo il suo aiuto. Ai furori de'demagoghi francesi successe la monarchia imperiale di Napoleone, ed il suo fratello Giuseppe nel 1805 nel febbraio entrò in s. Germano qual re di Napoli, o vicario dell'imperatore, ricevuto dall'abbate d. Aurelio Visconti da Taranto: furono aboliti i feudi, e l'abbate cassinese cessò di essere signore feudale; chiusi i monasteri e le abbazie, i patrimoni li prese il fisco, soppressi tutti i benedettini, lasciandosi cinquanta cassinesi, ma senza l'abito, alla cura della biblioteca ed archivio del monastero, che si chiamò con nome francese stabilimento, e l'abbate direttore col governo spirituale della diocesi cassinese. Per sospetti, Giuseppe fece guardar la badia e i monaci dai soldati, e in s. Germano l'abbate, difettando il necessario. Incominciata nel 1808 la dominazione del re Murat, la badia respirò calma, e i monaci l'ebbero favorevole. Restituito Pio VII alla sua sede nel 1814, dopo cinque anni di dura prigionia, con zelo operò col re Ferdinando I al risorgimento delle tre badie di Monte Cassino, Cava e Monte Vergine; i cassinesi rivestirono l'abito, ma non fu loro restituito l'antico patrimonio, solo una rendita netta di 14,000 ducati. Nel 1820 per nuove commozioni di stato il monastero accolse militari presidii. Ora l'abbazia fiorisce nella disciplina, nella scienza e nella cura delle anime della diocesi, il cui seminario istituito in s. Germano a' tempi di Sisto V, contiene circa sessanta giovani. Dopo il 1842 nel monastero i monaci eressero una tipografia per rendere più spedita e più facile l'utile pubblicazione d'importanti scritti relativi alla religiosa del pari che letteraria paleografia, con regio assenso; onde dai tipi di Monte Cassino già abbiamo splendida edizione della Bibliotheca del Ferrari, la Storia di Bonifacio VIII dello stesso p. Tosti, l'Archivio cassinese ec. Nel maggio 1847 visitò l'insigne cenobio il regnante Ferdinando II re delle due Sicilie, colla regina e la real corte.

MONTE CORVINO (Montis Corbini). Città vescovile del regno delle due Sicilie, nella provincia Principato Citeriore, distretto di Salerno, presso le falde australi

dell'Apennino, in oggi quasi rovinata dai terremoti, capoluogo di cantone, lunge 33 miglia da Benevento. Edificata dopo l'anno millesimo, divenne cospicua, e quando cadde in rovina molti cittadini passarono alla terra della Pietra del duca di Fragneto, all'estremità di fertile valle: vi si contano tuttavolta circa 4500 abitanti. Contemporanea all'edificazione della città è l'origine della sede vescovile suffraganea di Benevento, e Beato ne fu primo vescovo; suoi successori furono, s. Alberto proclamato dal clero e dal popolo, che visse santamente, e divenuto cieco, ne sopportò le conseguenze con eroica pazienza, e chiaro per miracoli si riposò nel Signore a' 7 aprile 1037, sepolto nella cattedrale; ne scrisse la vita il vescovo Riccardo, per esortazione di Pietro arcivescovo di Benevento. Il coadiutore Crescenzio, persecutore del santo, in malitia sua sepultus nel 1037. Gli successe il nominato Riccardo, Indi Deodato che fu al concilio di Nicolò II nel 1059. Pietro visse ai tempi del re Ruggiero nel 1136. Roffredo intervenne nel 1179 al concilio Lateranense III. Orso fiorì nel 1220; Raus nel 1310; Jacopo rettore della chiesa parrocchiale di s. Pietro di Benevento nel 1343; Bartolomeo del 1365 domenicano; Pietro del 1368, altro domenicano; Costantino del 1368; Tommaso fu traslato da Termoli nel 1400; Antonio trasferito a Termoli nel 1402; Nicola de Edio domenicano del 1402; Antonio del 1432, eletto a' 27 settembre da Eugenio IV. Questo Papa a'o aprile 1434 unì il vescovato di Monte Corvino a quello di *Vulturaria (Vedi*), ed Antonio fu il primo vescovo delle

due chiese. Tanto si ha dall'Ughelli, Italia sacra t. VIII, p. 326. I vescovi di Vulturaria e Monte Corvino cessarono dopo che Pio VII nel 1818 li soppresse, unendo Monte Corvino alla sede vescovile di Lucera (Vedi).

MONTEFARO O MONTFAVET BERTRANDO, Cardinale, Bertrando Montefaro o Montfavet, nato in Castelnuovo di Raterio nella diocesi di Chaors, nomo per dottrina e santità cospicuo, eccellente ed insigne giurista, domestico precettore di Giovanni XXII, canonico della chiesa di Lione, e decano della chiesa di Liegi, fu da detto Papa a' 16 o 17 dicembre 1316 creato cardinale diacono di s. Maria in Aquiro, ed arciprete della basilica Lateranense. Benedetto XII lo spedì legato a latere insieme col cardinale Gomez, per procurare la pace tra Filippo re di Francia, e Odoardo re d'Inghilterra, il quale però proibì ai legati l'accesso nel regno. Aveali il Pontefice muniti di brevi amplissimi, quali tutti erano indirizzati allo stabilimento di una perpetua concordia, dandosi in essi ai legati facoltà di procedere alle censure contro ogni condizione di persone, arcivescovi, vescovi, monarchi e principi che avessero in alcun modo attraversata la pace. Oltre a ciò fu data commissione ai legati di ottenere dal re Odoardo che i regi ministri non insolentissero soverchiamente contro gli ecclesiastici. Tutto però fu indarno. Nella famosa controversia eccitatasi nell'ordine de'minori intorno alla povertà di Cristo e degli apostoli, pronunziò il cardinale la sua sentenza che può vedersi presso il Rinaldi all'anno 1322: prima seguì il parere dei minori, poi avendola

con più maturità esaminata, si dichiarò per la sentenza de'domenicani. Per ordine del Pontefice nel 1324 diede il pallio a fr. Raimondo domenicano, consecrato patriarca di Gerusalemme, e nel 1328 fu deputato per uno de' giudici nella famosa causa contro alcuni chierici francesi, che con arte diabolica aveano procurato di togliere la vita a Carlo IV re di Francia. Fondò il cardinale, dopo il suo ritorno dalla legazione, un ampio monastero nella sua patria, con magnifica chiesa in onore della Beata Vergine detta di Bonarequie, dove introdusse i canonici regolari di s. Agostino, ed assegnò loro rendite sufficienti. Trovossi presente ai conclavi di Benedetto XII e Clemente VI, e finì i suoi giorni in Avignone nel 1343. Trasferito il cadavere alla patria, fu nella mentovata chiesa onorevolmente sepolto. Altri autori vogliono questo cardinale dell'ordine de' minori, ma altri con più ragione lo negano.

MONTE FELTRO (Feretran). S. Leo città vescovile con residenza a Pennabilli, dello stato pontificio, nella legazione di Urbino e Pesaro, posta ne'confini dello stato Urbinate, tra la Toscana, la repubblica di s. Marino e la Romagna, già capo di tutta la Feretrana provincia, ed ora governo da cui dipendono le comuni di Maiolo, Monte Grimano, Pian di Castello, e Sasso Feltrio. E fabbricata sopra un duro sasso o scoglio, e in tale altezza d'inaccessibile ingresso, e perciò inespugnabile; se alcune volte venne espugnata, sempre vi fu il tradimento e l'inganno. La città è isolata, fra il Conca e il Marecchia. Da un lato sovrasta l'ampio dorso del monte Carpegna; selve, gioghi e balze gli fanno corona all'intorno. Per una sola via malagevolmente equitando vi si ascende e si giunge al ripiano del perimetro di tre quinti di lega, la cui porta ben guardata e munita di ponte levatoio, apre angusto accesso. Ivi sorge la città, che senza essere cinta di mura ha nello scoscendimento della rupe validissimi ripari. Tra le chiese si distinguono la pieve di antichissima costruzione, dedicata alla Beata Vergine Assunta, e la cattedrale tempio più moderno, veramente grandioso, dedicato a s. Leone Dalmata, il quale colla fede cristiana gli diede il suo nome, venerato per martire dalla chiesa Milanese, e dalla Feretrana per consessore, che lo ha in un alla città e diocesi per patrono. Si ritiene che ne fosse anco il primo vescovo, certo è che dimorò e morì in s. Leo: la sua immagine ordinariamente si vede accoppiata a quella di s. Marino suo diacono, protettore della repubblica di s. Marino (Vedi), al quale articolo riportammo diverse notizie riguardanti s. Leo ossia Montefeltro, nella cui diocesi è compresa. La parte ove si fermò il santo vescovo Leone, ch'è la più declive, dicevasi Monte Feliciano, ed al luogo ove piantò presso una fonte, per lui divenuta prodigiosa, l'eremitica abitazione, rimase il nome di Valsanta. Nel 1213 o più tardi, predicando s. Francesco d'Asisi in s. Leo nella pubblica piazza, in occasione che si vestiva solennemente cavaliere dell'ordine imperatorio il conte della città, vi è costante tradizione, che agli 8 maggio ricevè del conte di Chiusi Orlando Catanei la donazione del

monte di Alvernia, quale ratificarono, i figli del conte nel 1274. Al medesimo serafico patriarca fu pure in quella occasione assegnato dai divoti sanleesi un terreno sulla falda del vicino colle, dove potè fondare il tuttora esistente convento degli osservanti, detto di s. Igne da una luce meravigliosa che indicò al santo in buia notte lo smarrito sentiero. Da tale epoca imprese la città di s. Leo ad alzare per arme un s. Francesco che predica dall'alto d'un contorno di pietra, fabbricato a piedi d'uno smisurato olmo, che sorgeva sul mezzo della piazza, caduto poi per l'antichità. Il p. Civalli, presso il Colucci, Antich. Picene t. XXV, p. 208, parlando di s. Leo e del convento de'suoi minori conventuali lo dice antichissimo e probabilmente originato da s. Francesco quando ivi ricevette il libero dono di detto monte. Il palazzo comunale venne costruito dai fiorentini, che vi dominarono sotto Leone X, quando questi investì del ducato di Urbino il proprio nipote, ed è il migliore de'profani edifizi: Sublimasi dal ripiano la più ardua vetta, ed ivi è costruita la sortezza, diminuita d'importanza secondo la moderna tattica; è stata però assai celebre negli annali militari de'tempi andati. La sua area è ristretta, e dal lato della città, cui sovrasta, ha le solide mura abbastanza elevate, mentre da tutti i lati l'altezza totale del monte forma la sua insuperabile barriera. Non solo la fortezza di s. Leo è rispettabile e rinomata, ma il citato p. Civalli che la visitò insieme alla città, dice che questa è tutta fortezza come fabbricata su alto monte da ogni parte sfaldato, non potendosi minare, nè affamare,

poichè dentro vi sono tanti terreni che bastano a rendere il sostentamento agli abitanti, con fontane eccellenti d'acqua viva, ed in caso di bisogno potevansi unire colle acque piovane per la macinazione, onde fu tenuta con molta gelosia dai possenti duchi d'Urbino, che la fornirono di buon numero d'artiglierie, e la resero munitissima. Aggiunge il p. Civalli che della già mirabile sua fortezza, e de'vari guerreschi successi, ne trattarono ancora Onofrio Panvinio nelle addizioni alle vite de' Pontefici del Platina, in quelle di Alessandro VI e Leone X, e riporta i versi co'quali volle celebrarla un poeta. Il Montefeltro e s. Leo ebbe molti uomini illustri e distinti, nelle arti. nelle lettere, massime nelle armi.

Il Reposati, Della zecca di Gub. bio, riportando e illustrando le monete de' duchi d' Urbino, e quelle col nome di Montefeltro, dice che questo fu usato mettersi dai duchi per onorare questa parte dell'antico loro stato, che diè origine al nome della famiglia, perchè da nessun monumento si ricava che in Montefeltro siavi stata la zecca; molte poi sono le monete battute in Pesaro e Gubbio col motto Feretria, significante l'antica origine di sì illustre e nobilissima famiglia. Il medesimo scrittore fa la seguente descrizione della provincia di Montefeltro o Feretrana, dopo che ritornò al pieno dominio della santa Sede. Era composta di trentanove comunità, distinte in dieci uffizi, in cinque delle quali risiedeva a nome del cardinal legato un giudice dottore col titolo di podestà, in altre cinque un notaro col titolo di vicario o capitano. Le podesterie erano s. Leo,

Penna e Billi, Macerata Feltria, Monte Cerignone, e Monte Grimano. I vicari e capitani erano in Pietracuta, Monte Gelli, Casteldelci . Sassoferetrano e Pietrarubbia. Gli altri luoghi della provincia erano i seguenti castelli. Monte di Tassi, Valle di s. Anastasio, Ripalta, Monte Copiolo, Monte Boaggine, Certalto, Monte Altavello, Mondagano, Cavoleto, Monte s. Maria, Monte Liviano, Gesso, Maciano, Senatello, Monte Maio, Secchiano, Uffigliano, Tansano, Rotagnano, Savignano di Rigo, Monte Petra, Massetta feudo de' Bernardini di Borgo s. Sepolcro, Casalecchio e Pagno. Abbonda il territorio di s. Leo di grani, biade e frutta, e vi è copia di selvaggiumi, di squisiti formaggi, e mandre numerose di animali neri. Divenuti i Feltreschi signori dello stato d' Urbino e capi del ghibellinismo, anche nella Marca, Romagna e Toscana, s. Léo e la provincia Feretrana ne seguirono i destini, ed ebbero comuni i tanti diversi clamorosi avvenimenti, quali riportiamo ai molti analoghi articoli. Oltre poi gli autori che descrissero le cose di s. Leo e Montefeltro, quali citeremo parlando dell'illustre chiesa Feretrana, abbiamo: Pier Antonio Guerrieri, La Carpegna abbellita, ed il Monte Feltro illustrato, composizione istorica distinta in quattro parti, Urbino 1667, Rimino 1668: non essendo stata stampata la terza parte che spetta a Monte Feltro. Pubblicò il Guerrieri la quarta parte, prima della terza, per trattare della famiglia Carpegna cui apparteneva; l'opera è rara, e somministra lumi sufficienti eziandio alla storia di Monte Feltro. Gio. Battista Passeri, Discorso che contiene l' OdepoMON

rico Feretráno, colle osservazioni appartenenti alla storia naturale falle nel Monte Feltro. Exst. nella Storia de'fossili del Pesarese, p. 185.

Da un antico tempio sacro a Giove Feretrio, che sulla parte più orientale del monte si ergeva, ebbe il monte l'originario nome di Monte Feretro, Mons Feretrium, detto poi Monte Feltro, Mons Feltrium, nome che passò all'intera provincia di cui fu capitale, ed a quella dei suoi signori che vi ebbero culla. La città fu in più modi chiamata Feretrum, Feltria, Feretrana, s. Leone, s. Leo, Leopolis, Leonis Fanum, Pietra-Urbino, Urbino-Ortense: prevalsero i nomi di Montefeltro, e s. Leo o Sanleo. Il Muratori con altri scrittori confessarono l'identità di s. Leo e di Montefeltro, poichè essendo il Monte Feliciano uno de'due monti del gran sasso ove la città è fabbricata, oggi detto Monte, nell'altro monte più alto denominato Rocca da quella forte ivi eretta, essendo in gran venerazione presso i romani, vi fabbricarono un sontuoso tempio a Giove Feretrio prima deità di Roma nascente, detto così dal colpire il nemico, onde gli abitatori della provincia adorando tal nume furono appellati feretrani: i ruderi del tempio si vedono nelle vicinanze della città, e le sue reliquie furono impiegate nella magnifica cattedrale. Montefeltro si crede originato dai siculi nel 1135 avanti l'era nostra, o dagli umbro-senoni, su di che può vedersì il Cimarelli nell'Istorie dello stato d'Urbino da' senoni detta Umbria-Senonia, Fu fatta città l'anno 826, e divenne municipio romano della tribù Stellatina. Nell'antico castello di Montefeltro, gli eruli del norico tras-

portarono il corpo di s. Severino abbate. Nella guerra gotica era già nel rango delle munite castella, dacchè Vitige vi pose guarnigione quando da Belisario venne incalzato verso Ravenna. Dopo che il Papa Stefano III ricorse all'aiuto del re Pipino contro Aistulfo re de'longobardi, il re Pipino obbligò l'invasore longobardo a restituire alla chiesa romana l'esarcato, ed alle ricuperate terre nel 755 Pipino aggiunse diverse altre città dell' Emilia, con che amplificò il principato del Papa, fra le quali comprese Monte Feltro, Mons Feretrium. Tra le città che Desiderio ultimo re de'longobardi usurpò alla santa Sede, vi fu Monteseltro, per lo che Adriano I si rivolse a Carlo Magno, dal quale ne fu reintegrato con tutta la Pentapoli, di cui fece parte Montefeltro. Nell'896 per opera dell'imperatore Arnolfo, Montefeltro fu saccheggiato e bruciato. In s. Leo nel 963 fuggì Berengario II imperatore e re d' Italia con la consorte Willa, per timore di Ottone I re di Germania. Avendo la natura reso il luogo forte, e munito di antichissima fortezza, inutilmente tentò due volte d'impadronirsene, e vedendo dissicile l'impresa, capitolò nel 964: questo famoso assedio durò due anni, e solo la penuria di viveri e la fame costrinse gli assediati ad abbandonarsi alla generosità dell'assediante Ottone I, il quale prese però Berengario II e Willa, mandandoli prigioni in Bamberga. Nel 1823 presso le vicinanze di s. Leo, in certi scavi eseguiti sul colle Acquiro, si trovò una gran cassa rinchiudente vasi e scettri d'oro, una corona pur d'oro fornita di diamanti, vari candelabri, pezzi di

stoffe di amianto ornate d'oro, ed arnesi muliebri in gran numero. Si crede che questi effetti appartenessero a Berengario II che si difese per lungo tempo sul monte s. Leo, prima di cader nelle mani di Ottone I, essendovisi recato co' suoi tesori. A'tempi di Ottone I Monteferetro dicevasi Monte di s. Leone, e l'imperatore ne confermò il dominio alla chiesa romana, essendo capitale del comitato del suo nome. Ebbe i suoi duchi e conti residenti in s. Leo, come vuole il Marini ; ed i vescovi feretrani esercitarono il dominio temporale su varie castella. L'imperatore si Enrico II, come altri, confermò alla romana chiesa, ed à Benedetto VIII nel 1014 il dominio temporale, compresa la Pentapoli e il Montefeltro. Nel secolo XII era in essere, e però fu compreso nella donazione fatta alla Sede apostolica dalla contessa Matilde.

La nobilissima famiglia Feltria o di Montefeltro si fa oriunda d'Italia. o della casa di Borgogna, argomentandosi dalla similitudine dell' arma gentilizia, dicendosi venuti alcuni della famiglia cogl'imperatori in Italia, e qui da essi per loro vica. ri lasciati. Altri sono d'opinione, che sia venuta dalla Germania con molte altre famiglie nobili, come si ha per antica tradizione, e che aderissero alla parte imperiale, e di tal sentimento fu il Campelli, nella prefazione alle costituzioni dello stato di Urbino. Molti finalmente credono, che la casa di Montefeltro provenga dalla famiglia antichissima de' signori della Carpegna, ciò ritraendosi non solo dalla · similitudine dello stemma gentilizio, ma altresì da una genealogia della casa di Montefeltro, fatta a tempo del conte Guido Antonio di tal casa, ne' primi del secolo XV, e da altri documenti altrettanto si deduce, convenendovi pure il citato Reposati. In questa genealogia si legge che i conti di Montefeltro traggono la prima origine dai conti di Carpegna, signori antichissimi d'Italia, padroni di castelli con giurisdizione accordata loro in remoti tempi dagl'imperatori; i quali conti venendo alle divisioni fra loro, uno ebbe la Carpegna, l'altro Pietra Rubbia, il terzo Monte Copiolo. Quest' ultimo aggiunse allo stato paterno la città di s. Leo posta nella Flaminia, capo di tutta la Feretrana provincia, e che perciò si denominasse conte di Montefeltro. Il primo dunque che si trova di questa casa è Montefeltrino, che fiori nel 1100, e fu capitano a que'tempi di gran nome: ebbe due figliuoli, Buonconte e Taddeo. Il primogenito Buonconte valorosissimo guerriero servì Enrico VI imperatore, figlio e successore di Federico I, nelle guerre, meritandosi favori e grazie anche pei servigi resi dal genitore all'impero. Dopo la morte di Enrico VI, Buonconte di Montefeltro parteggiò pel fratello del defunto, Filippo; indi per l'imperatore Federico II figlio di Enrico VI. A riconoscere i molti servigi di Buonconte, nel 1213. Federico II gli concesse la città d'Urbino, la quale però solo a mediazione del comune di Rimino, e nel 1234 si assoggettò al Montefeltro. Innocenzo IV fulminando l'anatema contro i Feltreschi, fu il segnale perpetuo fra la Chiesa ed i Feltreschi: egli privò Taddeo di Montefeltro d'ogni autorità nell'Urbinate e nel Montefeltro, compresi tutti i feudi

della diocesi. Quindi la famiglia Feltresca sempre seguace dell'impero, e capoparte de'ghibellini; fiorì per una serie di eroi, e del suo stato ricevette investitura dalla santa Sede: di essa tra gli altri scrissero il Sansovino, Delle famiglie illustri d'Italia; e il Zazzera, Della nobiltà d'Italia. Nel secolo XV i Montefeltro divennero duchi di Urbino, e gli successero i Rovereschi. Lo ripetiamo, essendo collegati i principali avvenimenti di Montefeltro e di s. Leo, coi Montefeltro, e della Rovere conti e duchi di Urbino, ne parleremo agli articoli Urbino, Rovere ed altri analoghi, potendosi anche leggere Gui-BELLINI.

Nel 1279 Ridolfo I imperatore, con diploma sottoscritto dagli elettori dell'impero, confermò a Nicolò III la sovranità pontificia sulla Pentapoli, Urbino e Montefeltro. Ribellatosi il conte Guido I di Montefeltro alla romana chiesa, il Papa Martino IV nel 1281 ingiunse al capitolo feretrano di dar mano e di adoperarsi a ridurre gli uomini di Monteferetro e suo stato all'obbedienza della Sede apostolica. onde nell'anno seguente i sanleesi vi si sottomisero immediatamente e l'acclamarono suprema signora, dopo aver cacciato colle armi le numerose truppe del feudatario ribelle, che soggettata si era quasi tutta Romagna, e tosto il Pontefice vi spedì un nobile famigliare a reggerli: Bonifacio VIII investì dello stato d'Urbino Guido I di Montefeltro, ma poco dopo disingannato del mondo, vestì l'abito dei francescani. Gregorio XI nel 1371 conferì la vicaria di Montefeltro ad Ugolino Gallucci nobile bologuese, capitale del vicariato, nel

cui mezzo era Sanleo residenza con curia. Martino V nel 1417 concesse ai Malatesti in vicariato Montefeltro, con l'annuo censo di seimila fiorini. Violante di Montefeltro, figlia di Guido Autonio, sposandosi nel 1442 con Mala-Novello signore di Cesena, portò in dote una parte del Montefeltro colla città di s. Leo, ricevendone da Eugenio IV l'investitura; dipoi tal parte, come la città, ritornarono ai Feltreschi. Federico conte di Monteseltro, scomunicato dal Papa e ridotto al dovere per essersi unito a Francesco Sforza contro di Eugenio IV, il successore Nicolò V lo assolse e reintegrò agli antichi onori, con diverse condizioni. Nel pontificato di Sisto IV della Rovere, pel maritaggio che il nipote Giovanni contrasse coll'erede dei Montefeltro, dipoi ne ereditò gli stati e le ricchezze il di lui figlio Francesco Maria, adottato per successore da Guid'Ubaldo I ultimo duca Feltresco. Essendo ancor vivo tal principe, Cesare Borgia duca Valentino e figlio di Alessandro VI, nella insaziabile sua ambizione, divisò di spogliare della signoria anco la casa di Monteseltro, e troncare i diritti di quella de'Rovereschi. Dopo la presa di Urbino, il Borgia ebbe senza difficoltà tutti gli altri luoghi dello stato, e fu riconosciuto per signore. In brevissimo tempo gli fu consegnata anche la fortezza di s. Leo, perchè avendola fatta circondare di soldati, per tradimento gliela cedette Gio. Lodovico Scarmeglione folignate, che vi era commissario, aperta una porta, e introdottevi le milizie del Valentino. Non andò guari che s. Leo potè ritornare all' obbedienza di

Guid' Ubaldo I, per le persone a se alla sua tirannia, e tutto lo stalui affezionate, e coll'opera di Lodovico Paltroni da Urbino, e del prete Giacomo, per cui altre città cacciarono i presidi del Borgia, il quale in un accordo riconobbe il tolto. Tuttavolta non fidandosi il duca d'Urbino delle promesse del Valentino, venne alla risoluzione di distruggere le rocche de'suoi stati, e le artiglierie colle cose a lui più care le mandò in s. Leo, alla cui difesa eravi il veneto Simonetto Fregoso con soldatesche della repubblica di Venezia. In fatti nel 1503 il Borgia venne alla determinazione di conquistar le fortezze che avea lasciato al duca, e mandò Remires suo capitano all'assedio di s. Leo, ma i Feltreschi in una uscita gli uccisero i guasconi che comandava, onde ripreso coraggio i sudditi del duca, in molti luoghi si ribellarono all'invasore Borgia. Il Remires con altre genti continuò l'assedio di s. Leo, riuscendogli però vano ogni tentativo, l'abbandonarono a' 3 luglio molti dell'esercito; egli però insistendo per impadronirsene, scrisse al luogotenente di Urbino di ritenere tutte le donne appartenenti ai difensori della fortezza, e per batterla meglio fece fabbricare un edifizio. Quando lo compì, gli assediati colle artiglierie in un baleno lo distrussero e fracassarono, ed allora il capitano vedendo che niuno voleva più servirlo in impresa sì disperata, abbandonò l'assedio e tornò ad Urbino. Alessandro VI che favoriva le ambiziose idee del figlio, morì. a' 18 agosto, e senza il di lui appoggio il Valentino non potè proseguire le vaste sue imprese, e si vide altamente esposto anche alle derisioni: subito Urbino si sottras-

to tornò alla divozione della casa Feltresca senza ostacolo, indi Guido Ubaldo si recò a s. Leo, donde passò ad Urbino, con segni della più viva allegrezza. Tutto e meglio narra il Reposati. Giulio II zio di Francesco Maria, fu assunto al pontificato nel 1503.

Leone X privò del ducato Francesco Maria, e ne investì Lorenzo de Medici suo nipote. Dopo il 1516 il nuovo duca, o la repubblica fiorentina fabbricò in s. Leo il palazzo, che abitarono poi gli ultimi tre duchi di Urbino; gli antichi duchi e conti Feltreschi avevano abitato nella rocca. Divenuto Pontefice Adriano VI lo restituì al suo signore, o meglio nel 1527 la repubblica fiorentina restituì s. Leo o Montefeltro ; finchè morendo l'ultimo discendente nel pontificato di Urbano VIII lo stato ritornò in un a s. Leo alla santa Sede. Sotto il dominio pontificio nella fortezza si mandarono i rei di delitto per espiarvi la pena della loro condanna. Informato Pio VI dell'orridezza delle prigioni e del cattivo trattamento dei carcerati, compassionando quegl' infelici, fece fabbricare carceri migliori e provvide alla loro condizione. Giuseppe Balsamo siciliano, famoso impostore, sotto il nome di conte Cagliostro, arrestato in Roma nel 1789, e convinto di congiure e complotti contro la religione e lo stato, Pio VI gli commutò la sentenza di morte nella carcere perpetua in s. Leo, di cui avea restaurata la fortezza : ivi essendo allo sciagurato riusciti vani due tentativi per fuggire, morì impenitente nell'agosto 1796. In questo tempo lo stato pontificio gemeva per l'invasione de repubblicani

francesi, onde Pio VI dovette fare immensi sagrifizi nell'armistizio di Bologna e nella pace di Tolentino, anche colla cessione delle legazioni. Tuttavolta i francesi col pretesto che appartenesse alla ceduta Romagna s. Leo, stabilirono occuparlo. A'3 dicembre 1797 un corpo composto di soldati polacchi ausiliari e di cisalpini, violati i confini pontificii, accostaronsi a s. Leo; ed il generale Dambrowski ne domandò la cessione. Il Baldassarri, Relazione de patimenti di Pio VI, t. II, p. 155, racconta che il capitano comandante la fortezza Filippo Silvani, poi generale di brigata, non ostante il vedersi assalito proditoriamente, e l'aver pochi mezzi di difesa, rispose negativamente. Allora i repubblicani attaccarono vigorosamente la fortezza; ma respinti dalle artiglierie pontificie allontanaronsi, finchè ricevettero un rinforzo: questo giunto, con assalto tentarono d'impadronirsene, ma ributtati non ardirono più di esporsi sì vicino ai colpi d'artiglieria, e si contentarono di molestare il forte con piccole e continue scaramucce. Frattanto Dambrowski fece sapere a monsignor Saluzzo preside d'Urbino, ed al colonnello Baruichi comandante militare in Urbino e Pesaro, che se non ordinavano la cessione di s. Leo, avrebbe occupata tutta la provincia. Il prelato per evitare mali maggiori impose al Baruichi d'ordinare al Silvani di sgombrare a patti onorevoli la piazza e consegnarla a Dambrowski. Ciò ebbe luogo mediante capitolazione a'7 dicembre, tributando il generale al Silvani la ben meritata lode di valente ed bnorato capitano, e tutti gli onori militari. Restò poi il generale sorpreso quando vide sfilare il picco-VOL. XLVI.

lo numero de'soldati che aveano fatta sì valorosa resistenza. Ai francesi subentrarono nella fortezza i napoletani, ch' evacuandola agli 11 maggio 1814, l'abbandonarono ai cittadini, senza attendere la sopravvegnente autorità militare pontificia; indi nella ritirata dell'aprile 1815 ne partirono pure tumultuariamente, e fu in quella circostanza, che il popolo armato in fretta respinse dentro le prigioni con qualche effusione di sangue parecchi prigioni nel disordine usciti.

La sede vescovile fu eretta nel IV secolo, e come diremo divenne suffraganea della metropoli di Ravenna. Ne fu primo vescovo s. Leone che intervenne al concilio di Rimini, e fu uno di que' santi vescovi che separatisi dagli ariani, si rifugiarono nel borgo 15 miglia distante da quella città, che perciò prese il nome di Cattolica: per tradizione si ha che morì il primo agosto 360 in s. Leo o Montefeltro ove fu sepolto. Gli successe Mauricino fiorito oltre L' VIII secolo, forse nell'820, il corpo del quale con quello di s. Leone nel principio del secolo XI dall' imperatore s. Enrico II fu trasportato a Voghenza (Vedi); questi due vescovi non riportati nella serie de' vescovi dell' Ughelli, Italia sacra t. 11, p. 841, Leopolitani sive Feretrani episcopi, sono contati dal Marini nella serie cronologica de' medesimi. Agatone nell'anno 826 sottoscrisse al concilio tenuto in Roma da Eugenio II: Agatho episcopus Monte Feretris. Stefano governava la chiesa Feretrana l'anno 853. Massimino episcopus Feretranus dell' 877. Giovanni I abbate del monastero di s. Leone sedeva nell'881, come il precedente fu invi-

tato ma non intervenne ad un concilio di Ravenna, onde fu redarguito: in questo tempo Orso duca di Monteferetro ornò la pieve, allora cattedrale di san Leo, con sontuoso ciborio, ed il vescovo unito a lui nell'885 tenne in vicinanza della stessa città un placito, in cui fu deciso un litigio tra Deltone vescovo di Rimino, e Stefauo abbate di s. Marino, poichè in que' tempi in ciascuna città il vescovo e il conte o duca insieme convenivano nel governo de' popoli e nella decisione delle cause. Orso eresse il tabernacolo o ciborio ossia tribuna di finissimo marmo, sostenuta da quattro colonne per maestoso ornamento dell'unico altare entro la sotterranea confessione della pieve o cattedrale in onore di Maria Vergine Assunta, e vi si conservava il prezioso corpo di s. Leone. Dipoi il monumento fu ridotto a battisterio presso la porta della chiesa, la quale vuolsi che ad un tempo fosse abbazia con monastero e cattedrale. L'altro monastero di s. Severino, dicesi che avesse la chiesa fuori della città di s. Leo in luogo suburbano. In progresso di tempo si fabbricò la nuova cattedrale con episcopio: dalla vecchia alla nuova si passò la cattedra vescovile e l'ufficiatura, con la parte superiore del già sepolero marmoreo del santo e il battisterio, finchè nel secolo XVI il battisterio fu riportato alla chiesa antica, ed allora fu che il prevosto Belluzzi vi fece adattare per ornamento il ciborio di Orso. È assai dubbio che a Giovanni I succedesse Alberto. Per infortunii sopraggiunti alla città dopo la morte di Giovanni I, vacò lungamente la chiesa, non trovandosi altro vescovo a tutto il secolo X. Dall'avere però Gregorio V soggettato il vescovo Feretrano alla metropolitana di Ravenna, ciò confermando nel 007 all'arcivescovo Gilberto, verisimile non sembra che il Papa non ne avesse espressa la lunga vacanza. e molto meno che l'arcivescovo non avesse tantosto esercitata l'autorità concedutagli. Arduino è il primo che si trova dopo Giovanni I, e fiorì nel 1015, vivendo ancora nel 1044, essendo intervenuto a tre concilii. Andolfo nel 1053 assistè alla consacrazione che s. Leone IX fece in Rimino di Pietro vescovo di Anneci, e forse sopravvisse sino al 1074. Nel 1075 s. Gregorio VII invitò gli elettori a provvedere la chiesa di un pastore vigilante. Pietro è il primo che si conosce dopo il 1074, il quale ottenne un luminoso privilegio o conferma di giurisdizione, di beni per sè e per la sua chiesa Feretrana da Onorio II nell'anno 1125, riportato dall' Ughelli: in esso sono nominate le pievi, compresa la maggiore o cattedrale di s. Maria. parrocchiale e battesimale della città di s. Leo; le chiese, cappelle, celle, monasteri e fondi della Feretrana chiesa, che in gran parte sussistono. Arnoldo sedeva nel 1140, e nel 1173 Valentino o Valentiniano, nel quale anno fu compita l'insigne fabbrica della nuova cattedrale di s. Leo; fu costrutto altresì contiguo alla medesima il palazzo vescovile da una parte, e l'abitazione pe' canonici dall'altra, laonde il palazzo colla canonica presero il nome di vescovato; dopo la rovina del palazzo si proseguì a chiamare la cattedrale col nome di vescovato. Alberto vescovo del 1208; Giovanni II lo era nel 1218, e l'imperatore Federico II lo insignì del titolo di conte, e di altri privilegi con
diploma, onde ornò la sua mitra vescovile d'una corona, pel dominio
temporale che i vescovi Feretrani
ebbero su diverse castella. Rolando
I era vescovo nel 1222, forse della
famiglia di Montefeltro, secondo il
Marini: Onorio III gli commise la
decisione d'una causa tra l'arcivescovo di Ravenna, ed il priore e
canonici di s. Maria di Porto.

Ugolino di Montefeltro, figlio di Buonconte, del 1239, parteggiò per Federico II, morto il quale nel 1250 si umiliò poi al Papa Innocenzo IV in Perugia. Nel 1252 gli successe il canonico Giovanni III. elevato al trono vescovile dai suoi colleghi, confermato con breve da Innocenzo IV: consacrò nel 1270 la chiesa di s. Martino di Pietra Maura nel distretto di s. Leo. Roberto I probabilmente figlio di Taddeo Feltresco, del ramo di Pietra Rubbia, vuolsi che efficacemente cooperasse alla cacciata delle numerose squadre di Guido nel 1282, ed a soggettare i sanleesi a Martino IV: il Marini esclude dal novero de' vescovi Chiaro o Claro del 1291, riportato dall'Ughelli. Rolando II fu grande sostenitore di parte guelfa, e si congettura di progenie Feltresca, figlio di Montefeltrano, del 1293. Uberto vescovo nel 1295, che trovata sconvolta la diocesi per le fazioni, partecipò col capitolo nelle gare coi conti di Montefeltro, e con altri nobili del paese, pacificati nel 1300 : apparisce da diversi atti pubblici la residenza in s. Leo non meno del vescovo, che del prevosto e canonici nella canonica. Benvenuto venne eletto per compromesso del capitolo, di cui era prevosto, e fu consagrato nel 1310 in Avignone ove dimoravano i Papi : nel suo sigillo si vede s. Leone vescovo con al di sopra la facciata occidentale del duomo di s. Leo; rimanendo comprovata con documenti la residenza sua, della curia e tribunale in s. Leo, talora dimorò in s. Marino come qualche altro vescovo. A suo tempo Nicolò Feltresco sorprese la città di s. Leo, si acquartierò nel palazzo episcopale, ed occupò la vicina torre; indi assediata la rocca, abitazione de' suoi maggiori, costrinse alla resa Nerio di Petrella. Nel 1350 Claro o Chiaro Peruzzi nobile fiorentino, pieno di virtù, riuscì disaggradevole a Nolfo signore della città, ed a tutti i nobili dominatori delle castella, onde partì subito da s. Leo, ed affittate le rendite si portò in Roma, perchè Nolfo erasi collegato contro i fiorentini coll' arcivescovo di Milano. Sino alla pace del 1353 dimorò a Talamello, perchè ottenne di quel luogo e di Maiolo e Monte Cerignone il temporale dominio, dopo il 1351: forse Maiolo nel 1359 o 1366 per concessione del celebre legato cardinal Albornoz, che disperse i signori del paese di Monteseltro, ribelli alla romana chiesa. Altri vogliono che risiedesse anche in s. Marino, quantunque sussistesse il palazzo vescovile di s. Leo: nella descrizione della provincia di Romagna fatta nel 1371 dal cardinal Grimoardi, si trova che temporalmente il vescovo Feretrano signoreggiava le dette castella. La sua patria l'impiegò in isplendide ambascerie, e con beneplacito apostolico trasferì i francescani di s. Marino in luogo più vicino; visse lungamente, e sempre con fama di uomo insigne. Luca successore,

l'Ughelli lo dice dell' obbedienza dell'antipapa Clemente VII, onde la chiesa Feretrana pel lagrimevole scisma non potè a meno di essere turbata e sconvolta. Urbano VI però nel 1388 ne fece amministratore o commendatario Pino: Bonifacio IX nel 1300 provvide la chiesa di stabile pastore, con Benedetto monaco benedettino del Monte di Cesena: ma impiegato in gravissimi affari, mai stabilmente risiedette in diocesi, perchè fu vicario del Patrimonio di s. Pietro, rettore e tesoriere di Romagna e Massa Trabaria, duca di Spoleto, marchese e rettore della Marca, e fece altre azioni in zelante servigio della santa Sede, anche sotto Innocenzo VII e Gregorio XII. Godè la signoria personale di Maciano per concessione pontificia, e ne approvò gli statuti.

Fr. Giovanni da Rimini per favore di Malatesta nel 1413 Gregorio XII lo fece vescovo; intervenne al concilio di Costanza, e prima che terminasse ottenne di tornare alla sua chiesa, fermando la sua dimora in Talamello, ove dalle fondamenta fabbricò comoda abitazione, per cui ne venne chiamato vescovo a cagione dell'affezione che portava al luogo, e vi morì e fu sepolto nel 1444. Eugenio IV gli sostituì Francesco Angelo Chiaravalli nobile di Todi, che prese possesso in s. Leo e dimorò in Talamello nella detta casa. Nicolò V pel 1450 fece vescovo Giacomo I Tebaldi romano oriundo di Collescipoli, creato cardinale nel 1456 da Calisto III, chiamandosi il cardinal-Feretrano, anche dopo aver rinunziato questa chiesa, che governò sette anni circa : per le sue

notizie si può vedere Tebaldi car-

dinale. Pochi mesi governò il successore Andrea. Nel 1458 Corrado Marcellino priore di s. Maria in Via Lata, fu trasferito nell' istesso anno a Sezze e Terracina, e Giacomo II venne surrogato per pochi mesi, onde nel 1459 da Volterra Pio II vi traslocò Roberto Il Adimari di Firenze, che dopo due anni ottenne dal Papa l'unione perpetua alla mensa vescovile dell' abbazia di s. Anastasio della Valle Feretrana, da più secoli posseduta e abitata dai benedettini cluniacensi, e vi fabbricò un nobile palazzo senza disfare in tutto la primiera forma di monastero. Ivi fece la sua ordinaria residenza, solo per accidente dimorando in Monte di Tassi presso la nipote Gandolfini, maritata al signore del luogo. Il Nardi nella erudita Direzione storica delle acque minerali di s. Marino, o acque della Valle, ci dà importanti notizie sull' abbazia della Valle di s. Anastasio, ed avverte che verso la fine del 1460 Roberto II divenne perpetuo suo commendatore, parlando inoltre della frequente residenza che vi fecero i vescovi, de'sinodi diocesani che vi tennero, del titolo preso da loro di abbati di s. Anastasio, la cui effigie in qualche sigillo vescovile si vede con quella di s.º Leone protettore della diocesi. Questo vescovo nel 1471 fu impiegato da Federico di Montefeltro nell'ambasceria al duca di Ferrara: e nel 1477 creò con istromento presso l' Ughelli un notaro imperiale ove s' intitola : Episcopus s. Leonis alias Feretri et comes, o perchè fosse conte di qualche castello, ovvero pel titolo che ne usarono i predecessori. Rinunziò dopo ottimo gonel 1484, e passati dieci

giorni morì, e fu sepolto nella chiesa della Valle, al cui sepolero fu scolpita la mitra circondata dalla corona di conte. Occupò la sede Celso Millini nobile romano, canonico vaticano e referendario, il quale con lode fu vescovo fino al 1498. Il nipote Luca II canonico di s. Maria in Via Lata gli fu surrogato, dimorando nel 1502 nella badia della Valle, quando il Valentino bloccava la città di s. Leo. Nel 1507 Giulio II vi trasferì da Cagli Antonio Crastini da Sassoferrato, già precettore di Francesco Maria Feltrio della Rovere, di alto senno, e insigne teologo, indi gli aggiunse il governo temporale di Rimini. Nel 1510 Paolo Alessandri de Strabuzzi prevosto della cattedrale di Urbino sua patria, stato vicario generale del Millini; esercitò il governo temporale ora di Rimini, ora di Pesaro, e morì nel 1538, dopo aver con singolarissima prudenza regolata la chiesa Feretrana o Sanleese. Ennio I Filonardi (Vedi) cardinale ottenne il vescovato benchè fosse vescovo di Veroli, indi nel 1546 amministratore : per due anni risiedè nel palazzo della sua abbazia di s. Anastasio, e comandò quale legato pontificio le truppe contro il duca di Urbino per causa del ducato di Camerino, il quale fu ceduto alla camera apostolica sotto Paolo III, ricevendo in compenso 78,000 scudi d'oro. Nel 1549, con riserva di entrare in possesso alla sua morte, il cardinale rinunziò l'amministrazione della chiesa di Montefeltro al nipote Ennio II Massari di Narni che divenne effettivo nel 1550 : essendo la chiesa Feretrana una di quelle soggette immediatamente al Papa, Pio IV la dichiarò nel 1563 suffraganea di Urbino, come lo è

tuttora, quando elevo quella sede alla dignità metropolitica. Ennio II intervenne al concilio di Trento, e mentre era inteso alla riforma del clero morì nel 1565. Pio IV dichiarò amministratore il cardinal Carlo Visconti (Vedi), che cessò di vivere passati quattro mesi.

Nel 1567 s. Pio V fece vescovo feretrano Giovanfrancesco Sormani nobile milanese, già vicario apostolico di Ragusi. Avendo trovato la cattedrale di Sanleo derelitta, fece uso di quanto avea di recente prescritto il concilio di Trento, ma non gli riuscì restituirle il culto dovutole, onde volendo prendere altri provvedimenti, da molte difficoltà restò frastornato, finchè scorsi più anni, vide inaspettatamente uscir fuori la bolla di traslazione, che riporta l'Ughelli, e di unione perpetua dell'antica cattedrale di Sanleo, alla nuova collegiata di Penna o Pennabilli. I motivi di tale traslazione secretamente procurata dal duca Guid'Ubaldo della Rovere, gelosissimo della città e rocca di Sanleo, li riporta il Marini. Egli narra come il Sormani sino dal principio riuscì ristabilire la residenza ed ufficiatura nella cattedrale di Sanleo, ma i canonici vessati, malveduti e maltrattati dai ministri militari del duca, furono costretti di andarsene nuovamente fuori, adducendo inoltre per iscusa anche l'infelice stato materiale della chiesa, e specialmente del coro, cui per la tenuità delle rendite capitolari non poteano dare riparo. Il vescovo pensò ad una temporanea traslazione alla Penna per l'ufficiatura, ov'eravi la collegiata parimenti non ufficiata, onde provvedere alle coscienze de' canonici d'ambo i luoghi, e ne procurò l'assenso da s. Pio V. Questi

invece ordinò la restaurazione della cattedrale, e il coro dipinto, onde poi vi furono coloriti i suoi stemmi, somministrando un sussidio di denaro. Poco dopo nel 1572 morì il Papa, e Gregorio XIII che gli successe, nel 1574 destinò in visitatore apostolico Girolamo Ragazzoni vescovo di Famagosta, che trovò la cattedrale senza ufficiatura, la città senza residenza del vescovo, il palazzo suo rovinato, la canonica rainacciante rovina. In quell'anno divenuto duca Francesco Maria II, ereditò la massima del padre circa la rigorosa custodia della città di Sanleo, e la premura di non avere alcun corpo ecclesiastico in essa. Solo due anni dopo la morte di Gregorio XIII e nel 1587 fu pubblicata la bolla Aequum reputamus, 8 kal. junii 1572. Dicesi im essa che s. Pio V avea di proprio moto trasferito la chiesa Feretrana da Sanleo alla Penna nel 1570 a' 10 luglio, che per la morte non spedì le lettere apostoliche, laonde il Marini dichiara molte incertezze su questa traslazione e unione perpetua di Sanleo a Pennabilli, con ordine al vescovo di portare la sua residenza alla Penna pel maggior culto di Dio, ed accrescimento dei ministri ecclesiastici. Il vestovo inutilmente ricorse a Roma e ad Urbino, e dovendo abbandonare la residenza della Valle più vicina a Sanleo, ottenne di restarvi, ma stabilì i canonici all'uffiziatura della nuova cattedrale, e alla residenza di Pennabilli, pel servigio della chiesa in gran parte a sue spese dalle fondamenta fabbricata.

Pennabilli, Pinnae Billorum, Penna dei Billi, ne'bassi tempi parte di Massa Trabaria, città di Montefeltro nel distretto d'Urbino, legazione di Urbino e Pesaro, è situata a piè de'versanti occidentali de' monti di Carpegna non lungi dalla Marecchia. Fu sempre nobile terra, soggetta lungamente per l'amministrazione provinciale a Sanleo, ove tenevasi il parlamento Feretrano. Vanta molti uomini illustri e famiglie non meno chiare di sangue, che per virtù commendate: tali sono principalmente i Mastini, i Magi, i Valentini, i Zuchi-Travaglia, gli Olivieri. Pennabilli oltre diversi di santa vita, conta quattro beati, fra i quali Matten da Bascio riformatore de'cappuccini. Nella città vi è la cattedrale, l'episcopio alquanto da essa distante, il seminario, le pubbliche scuole, un convento di religiosi, un monastero di monache, l'ospedale e il monte di pietà. Tra le sue chiese parrocchiali nomineremo quella di s. Cristoforo, già degli agostiniani, ove si venera la prodigiosa immagine di Maria delle Grazie che nel 1707 coronò il capitolo vaticano: il di lei altare, splendido monumento di religiosa pietà de'maggiori, fu nel 1222 consagrato da Papa Onorio III. Abbiamo dal pennese p. Matteo Magnani dell'oratorio la dissertazione: De lacrymis s. Mariae Novissimae de Gratiis Pinnaebillorum, Bononiae 1653. La congregazione dell'oratorio di s. Filippo fu fondata in Pennabilli dal p. Francesco Taffoni pennese di santa vita. E pure sede d'un governatore, ed al suo governo sono soggette le comuni di Carpegna, di Monte Copiolo e di Scavolino, coll'appodiato Monte Boaggine. Ne dipendono poi direttamente gli appodiati Mariano e Soanne. Un individuo della celebre e antica famiglia Carpegna, chiamato Malatesta, era signore di Penna e Billi, e

fu il ceppo della numerosa e potente stirpe Malatesta, che sino dai bassi tempi estese la sua vasta dominazione. Penna e Billi erano due luoghi diversi, che riuniti nell'anno 1361 furono detti Pennabilli, indi eretti in città da Gregorio XIII nella traslazione della sede vescovile Feretrana di Sanleo, o meglio più tardi; tuttavolta il vescovo s' intitola vescovo di Montefeltro, episcopus Feretranus. Pio VI col breve Paterna cura, de' 18 dicembre 1781, Bull. Rom. Contin. t. VI. p. 416, ne confermò gli statuti. Il vescovo Sormani celebrò sinodi diocesani ora in un luogo, ora nell'altro, come in s. Agata e in Macerata Feltria diversi, e nel 1573 e 1574 anche nell'abbazia della Valle; alla Penna nel 1581 e nel 1590, in s. Marino tre, ne' quali stabilì savissime leggi per la riforma del clero e popolo. Istituì il seminario a Pennabilli, contribuendovi il clero diocesano e i vescovi successivi, e coll'unione di benefizi semplici. Concorse largamente alla fabbrica del convento e chiesa de' minori osservanti di Monte Maggio o Maio, ove poi volle essere sepolto. Dopo avere ristaurata la cattedrale di Sanleo la consagrò nel 1569, e morì nel 1601.

Pietro II Cartolari d'Urbino, Clemente VIII lo fece vescovo nel 1601, prelato veramente apostolico, che ampliò la cattedrale di Pennabilli, vi fabbricò dalle fondamenta la sagrestia e la cappella del ss. Sagramento; provvide la chiesa d'organo, v'istituì il maestro di cerimonie, radunò più sinodi, due in Penna, ristabili la disciplina ecclesiastica, visitò la diocesi, ed in Rona fu prelato di consulta. Per sua morte nel 1607 gli successe Con-

salvo Durante di s. Angelo in Vado, letterato e di ottimi costumi, assai benemerito della sua chiesa. Sette anni stette a Penna, e altrettanti alla Valle, in Macerata Feltria, compiendo le sacre funzioni nella cattedrale, e la solennità del santo titolare in Sanleo: celebrò sette sinodi, e pubblicò i Commentari sopra le rivelazioni di s. Brigida, che dedicò al re di Polonia: e morì in Macerata Feltria nel 1643. Bernardino Scala di Serra s. Abbondio, oriundo di Cagli, vi fu trasferito da Bisceglia da Urbano VIII: dimorò circa un anno a Penna, indi sino al 1652 a Valle, a Macerata Feltria ed a s. Marino, stabilendosi quindi a Penna ove celebrò il sinodo, ristorò la cattedrale, e vi pose il corpo di s. Abbondanzio martire; fece l'organo a Sanleo, e compose le lezioni proprie di s. Leone, venendo pel primo nel 1667 sepolto nella cattedrale di Pennabilli. Gli successe Antonio Possenti nobile fabrianese, eccellente dottore; celebrò il sinodo, restaurò il palazzo della Valle, e compianto morì nel 1671, Giacomo III Buoni da Tedaldo avvocato concistoriale di gran riputazione, Clemente X lo nominò nel 1672; abbellì la cattedrale di Sanleo, e la risarci in ogni parte, collocando sull'alto del presbiterio le immagini di s. Leone e di s. Marino, e vi rese stabile il trono vescovile; vi risarcì il palazzo apostolico, già ducale, che prese con tenue censo in investitura, laonde cominciò a chiamarsi vescovile, e vi stabilì col suo tribunale la residenza, erigendo nella cattedrale Sanleese sei nuovi canonicati per l'uffiziatura. Restaurò pure la chiesa abbaziale di s. Anastasio, e più decentemente collocò il corpo di s. Alberico, le cui notizie riporta il Nardi, nel 1678 traslato a Sutri e Nepi. Bernardino II Belluzzi, di antica famiglia nobile di s. Marino e di Pesaro, di maturo senno, profondo sapere, e di costumi illibati. Risarcì la cattedrale Pennese, e vi stabilì la prebenda del penitenziere; dimorò quasi sempre a Penna, e fu pure a Sanleo, alla Valle, a Macerata Feltria ed a s. Marino. Nel 1682 ottenne da Innocenzo XI il proprio parroco a Sanleo, dismembrando dalla prevostura Feretrana la pievania di Sanleo, una parte fu assegnata al prevosto con cura d'anime, l'altra all'arciprete parroco della città e della parrocchia suburbana di s. Lucia: trasferito nel 1702 a Camerino, il zelantissimo vescovo a sue spese cinse di muro l'atrio della chiesa Sanleese e il cimiterio, fecendo pure i sedili del coro. Piervalerio Martorelli patrizio osimano, rinomato avvocato in Roma, gli successe, pieno di erudizione e probità, che si distinse per molte opere di pietà, zelo e beneficenze. Fece l'ordinaria residenza in Penna, ed anche nel palazzo che restaurò di Sanleo, alla Valle, a s. Marino, a Macerata Feltria, a s. Agata, a Carpegna, e fece la solenne consacrazione delle due cattedrali Sanleese e Pennese che abbellì, e della chiesa dei cappuccini in s. Marino. Si sospettò che prediligesse Sanleo, onde gli fu mossa grave lite, e sebbene Benedetto XIII lo assicurasse di tornar tranquillo in diocesi, egli nel 1724 rinunziò, venendo dichiarata la cattedra Feretrana vacante: dipoi pubblicò la bella opera su Loreto e suo santuario, di cui parlammo a quell'articolo. Con questo prelato l'Ughelli termina la serie de'vescovi.

Benedetto XIII nel 1724 nominò a succederlo fr. Flaminio Dondi parmigiano, de' minori osservanti, vescovo d'Abdera, e suffraganeo in Sabina. Si stabilì a Penna, e su applaudito per aver ricusato prender l'investitura del palazzo apostolico di Sanleo, come i predecessori. Ricorsero i sanleesi a Benedetto XIII per la reintegrazione delle loro prerogative sulla sede vescovile: ed il Pontefice fece tutto esaminare dal suo uditore monsignor Pitoni, sentite le informazioni dell' arcivescovo d' Urbino. Quindi con gran giubilo de' sanleesi e di diversi luoghi della diocesi, il Papa col moto-proprio Nuper nobis, dei 26 marzo 1729, che riporta il Marini a p. 207, reintegrò l'antica chiesa di Sanleo delle sue prerogative, essendo cessate le cause della traslazione e dell'unione di essa alla collegiata di Pennabilli. Il vescovo mostrandone piacere fu segno ai biasimi e querele de' pennesi, onde ritiratosi in Fonte Scarino territorio di s. Agata, morì dopo pochi giorni. Il cardinal Lambertini poi Benedetto XIV, siccome conoscitore delle vertenze essendo stato segretario della congregazione del concilio, scrisse a' 10 giugno una equa commendatizia in favore de'sanleesi al cardinal Fini pro-uditore, qual successore del prelato Pitoni uditore, morto due giorni dopo la pubblicazione del moto-proprio. Ma facendo le veci del cardinale assente monsignor Simoni, a questi ricorse il capitolo e pubblico pennese, e fu data inibizione di mandare ad esecuzione il moto-proprio, e rimessa la causa alla congregazione del concilio per decidere se dovesse eseguirsi. Intanto Benedetto XIII a'7 settembre 1729 fece vescovo fr. Gio.

Crisostomo Calvi veneto domenicano, già di Zante e Cefalonia, il quale passò a Venezia per attendere la decisione della causa, Morto Benedetto XIII nel febbraio 1730, si continuò la causa sotto Clemente XII, a questi ed alla congregazione la raccomandò il Calvi, stimando buone le ragioni de' pennesi. La congregazione a' 13 gennaio 1731 rispose che il moto-proprio non dovea eseguirsi, e ad onta delle nuove udienze e contraddittorii concessi ai sanleesi, il Papa con breve de' 17 novembre approvò la decisione della congregazione. Allora il vescovo si recò a Pennabilli, ma fu inviluppato in vari litigi, specialmente colla repubblica di s. Marino. Visitò la diocesi, celebrò il sinodo, ampliò l'episcopio della Penna, donò i suoi libri al capitolo, esercitò le parti di sollecito pastore, fece donativi alle chiese, compresa la cattedrale di Sanleo, e di malinconia morì in Padova nel 1747. Avendogli Benedetto XIV destinato vicario apostolico Sebastiano Bonaiuti dalle Preci spoletino, indi lo dichiarò vescovo. Dopo tre anni di residenza a Penna passò alla Valle ed a s. Marino, e colla sua prudenza e provvedimenti sulla chiesa di Sanleo, ottenne pace e quiete. Diverse erudite è clamorose opere furono pubblicate per le ragioni di Sanleo e Pennabilli: eccole. Gio. Battista Marini, Adversus Paulum Danielem complerusque alios Pinneuses apologeticum Feretranum, Pisauri 1732. Pietro Antonio Calvi, Ad pseudo Feretranum apologeticon Jo. Bapt. Marini, Daniellii Pinnensiumque responsa, Venetiis 1739. Gio. Battista Contarini, De episcopatu Feretrano dissertatio in tres tributa partes. 1. Feretrani e-

piscopatu origo. II. Acta s. Leonis et Marini revocantur ad crisim. III. Deducitur ad haec usque tempora praesulum series, Venetiis 1753. Gio. Battista Marini sanleese, Saggio di ragioni della città di s. Leo detta già Monteferetro, contrapposto alla dissertazione de Episcopatu Feretrano, Pesaro 1758. Il p. Ranghiasci, Bibl. dello stato pontificio, osserva che i dotti giudicarono avere adequatamente risposto all'avversario, senza ch'esso o altri cosa alcuna ripetesse. Terminando il Marini la serie de' vescovi con il Bonaiuti, la compirò colle annuali Notizie di Roma.

1765 Giovanni Pergolini di Montenuovo di Sinigaglia. 1777 Giuseppe Maria Terzi di Cesena. 1804 Antonio de'conti Begni di Monte Ceriguone di questa diocesi. Gregorio XVI fece successivamente vescovi monsig. Benedetto Antonio Antonucci di Subiaco nel 1840, che trasferì nel 1842 a Ferentino, poi all'arcivescovato di Tarso, ed alla nunziatura di Torino, lasciando bella memoria di sè ne'suoi diocesani; nel concistoro de' 22 luglio monsignore Salvatore Leziroli d'Imola, che a' 20 gennaio 1845 traslocò a Rimini, lodato pastore; e nel concistoro de'21 aprile vi trasferì da Ripatransone l'odierno vescovo monsignor Martino Caliendi di Scavolino diocesi di Montefeltro, già prevosto della cattedrale, protonotario apostolico, vicario capitolare, procuratore del predecessore monsignor Antonucci, e da lui fatto vicario generale per la pubblica stima che godeva, indi confermato dall'immediato antecessore, avendo per diciott'anni esercitato il geloso uffizio di vicario generale. Ne celebrò il trasferimento a questa chiesa il capitolo feretrano di Pennabilli, con l'erudito opuscolo stampato in Urbino nel 1845: Memorie sulla vita del ven. servo di Dio p. Francesco Orazio della Penna, raccolte ed illustrate con note dal dott. Paolo Mattei Gentili. Questo pio personaggio de' conti Olivieri, del convento di Pietra Rubbia, fondato nel 1526, perciò uno dei primi dell'ordine de' cappuccini, morì in odore di santità nel 1745, prefetto delle missioni nel Thibet.

La cattedrale, buon edifizio, è dedicata a Dio, sotto l'invocazione di s. Leone, con battisterio e cura parrocchiale, ch'è l'unica in Pennabilli, amministrata da un canonico. Il capitolo Feretrano si compone di tre dignità, essendo la prima quella del prevosto; di quattordici canonici, comprese le prebende del penitenziere e del teologo; di cinque mansionari, e di altri preti e chierici addetti all'uffiziatura. Pio VI, col breve Quanta cum utilitate, de'28 giugno 1791, Bull. Rom. Cont. t. IX, p. 39, concesse ai canonici l'uso della mozzetta violacea di seta e del rocchetto. La diocesi si estende per un territorio di circa cinquanta miglia. Ogni nuovo vescovo è tassato nei libri della camera apostolica in fiorini 205, ascendendo la rendita a più di mille scudi.

MONTE FIASCONE (Montis Fallsci). Città con residenza vescovile dello stato pontificio nel Patrimonio di s. Pietro, o delegazione di Viterbo, sede di governo con governatore, da cui dipendono le comuni di Bolsena, Capo di Monte e di Marta. Trovasi deliziosamente situata sopra altissimo monte, circondata da fertile territorio, e si specchia nel vicino lago di

Bolsena o Volsinese, in aria buona ed elastica. Il soggiorno è gradevolissimo per la bella pittorica posizione, ed uno de' più singolari d'Italia, sia per la sterminata estensione delle vedute, sia per la variata amenità degli oggetti che si presentano all'occhio. Domina ogni altura circostante, e si gode il più vasto, ridente e vario orizzonte del mondo. All' est la Sabina e l'Apennino, al nord l'Umbria, all'ovest la giogaia della Toscana, e più dappresso il memorato lago, che nella vastità del suo cratere, simile a un golfo di mare, innalza di mezzo a'suoi flutti azzurri, quasi per incanto, due isole, la Bisentina e la Martana. Al sud finalmente si apre allo sguardo una spaziosa pianura che confina al mare Tirreno, e vicino al lido sopra bel colle la città di Corneto. Nella pianura stessa più da vicino si presenta Toscanella; a destra i monti di Canino, poco lungi Gravisca e Vulcia, a sinistra le giogaie della Tolfa, all'est Vetralla, Viterbo e le case delle ridenti ville, e più vicino il villaggio di s. Giovanni in Selva dei Doria, che il Farnese diè a grata stanza del cantor de' fasti di sua famiglia, l'incomparabile Annibal Caro. Il prezioso vino moscadello chiamato Est, di tanta rinomanza, abbonda nel suo ubertoso territorio. In primavera la valle presenta uno spettacolo, che sembra un ampio giardino messo quasi a mosaico, e ricco d'ogni cosa che più bella e più varia può offrire natura ed arte. Il complesso di tanti pregi meglio li descrisse il decano della cattedrale Girolamo de Angelis falisco, nell'eruditissimo Commentario storico critico su le origini e le vicende della città e chiesa

cattedrale di Montefiascone, ec., Montesiascone del seminario 1841. Abbiamo pure di Francesco Maria Pieri: La situazione Trasciminia degli antichi falisci, e della loro metropoli Falerio dimostrata contro l'erroneo sentimento di alcuni scrittori, Montefiascone 1788 per Antonio Paris. Con questa opera s'illustra la storia di Montefiascone, di Veio, e di tutta l'adiacente regione. Sull'origine, e di quanto riguarda i falisci, altre opere citammo agli articoli Civita Castellana e Gallese (Vedi). Del libro di de Angelis ne fecero l'elogio e ne dierono un sunto il vol. XIV degli Annali delle scienze religiose a p. 204, e l'Album, num. 25 del 1842, riproducendo il disegno della nuova facciata della cattedrale, cioè quello del lodato Commentario, il quale ci diè pure il disegno del tempio di s. Flaviano presso Montefiascone, la prospettiva della città, ed una lapide curiosa, che si trova in questa seconda chiesa, riguardante il vino Est, colla figura e gli stemmi di chi vi fu sepolto, oltre molte iscrizioni lapidarie esistenti in Montefiascone.

La magnifica cattedrale sacra a Dio sotto l'invocazione di s. Margherita vergine e martire d'Antiochia, ebbe origine sul principiar del secolo XVI, probabilmente nel vescovato del Farnese poi Paolo III, e nei pontificati di Giulio II e Leone X, con architettura del celebre veronese Sanmicheli, non pare d'altri, il quale eresse pure in Montefiascone alcuni palazzetti, nella permanenza che vi fece. Piantò le fondamenta assai alte sullo scoscendimento del monte, e condusse la fabbrica sino al secondo ripiano, che a livello della piazza dà. l'ingresso alla chiesa, con solidità atta a reggere la grande cupola che ne copre l'area. Il piano inferiore si distingue egualmente per solidità e imponente magnificenza. Presenta lo spazio d'un altro tempio vasto al pari del superiore, gaio e svariato, e sarebbe anche comodo a celebrarvi nell'inverno le sacre funzioni. Essendo l'architetto passato altrove, l'edifizio restò sospeso per qualche tempo. Incoraggiti i falisci dai vescovi, e particolarmente dal cardinal Guido Ascanio Sforza, poterono quindi alzarlo sino al primo cornicione o tamburo della cupola; in appresso si fabbricò la gran cappella del coro sotto gli auspicii del cardinale, come rilevasi dai suoi stemmi. Restata l'opera interrotta per lungo spazio, tranne qualche aumento pel zelo de' vescovi e pietà de' cittadini, i quali annoiati dalla spesa e lunghezza del lavoro, sostituirono un tetto alla cupola disegnata da Sanmicheli, e solo sul principiar del secolo XVII si aprì al culto pubblico. Il vescovo Cecchinelli oltre aver dato fine all'edifizio, ed eretta la cappella pel coro d'inverno de' canonici, quale cambiò poi di forma per l'odierna facciata, pel primo pose mano alla facciata, ove fu eretto il suo stemma, ma la morte nel 1666 impedì il proseguimento. La notte de' 4 aprile 1670 appresosi il fuoco all'orchestra per alcune brace lasciatevi da chi aveva aggiustato l'organo, il tetto fu preda delle fiamme : la descrizione dell'incendio, il de Angelis la riporta a p. 183. Restarono le sole mura nude e malconcie; le reliquie de' santi protettori fortunatamente poteronsi trasportare in sagrestia eretta dal capitolo. A' 29 aprile venne eletto

Papa Clemente X, essendovi tra gli elettori il vescovo di Montefiascone cardinal Paluzzi, da lui adottato per nipote col cognome di Altieri. Commosso il Pontefice da tanta disgrazia, ordinò il restauro e l'erezione della cupola al celebre architetto cav. Carlo Fontana, che in quattro anni trasse a termine il lavoro, allontanandosi alquanto dal primo disegno, con qualche licenza non artistica; tuttavolta la cupola per la sua sontuosità, arditezza ed armonia del disegno, incanta l'osservatore vicino, come chiama l'attenzione del lontano viandante che la vede torreggiare. Murata la gran cupola e lastricata di piombo, si riaprì la chiesa al sacro culto il 16 dicembre 1674: due lapidi in marino a perenne gratitudine eressero al Papa ed al cardinale, nel tempio e nel palazzo pubblico, il capitolo ed il magistrato. Pel terremoto degli 11 giugno 1695 il vescovo cardinal Barbarigo, pei danni cagionati alla vasta mole della cupola, dall'architetto Giambattista Oricono fece costruire i costoloni o fascie, che si vedono nel suo volto interno, e le sue catene messe dal Fontana servirono nel 1747 di modello, allorchè si cerchiò la cupola vaticana, dopo la quale una delle più belle è la cupola di questo tempio di forma ottangolare. Intanto essendo l'antica facciata incompleta e quasi deforme, e le campane poste in rozzo castello a posticcio quasi a livello del cornicione della porta, riparò a tutto e al desiderio universale con splendida munificenza a sue spese il cardinal Vincenzo Macchi (ora decano del sacro collegio) di Capo di Monte di cui è protettore, patrizio falisco, già alunno del seminario, ed ordinato

sacerdote nella stessa chiesa, per sentimento di edificante riconoscenza, avendo nella città appreso l'ecclesiastica e civile educazione: Ad effettuare questo monumento di gratitudine, il cardinale adottò il bel disegno che al cardinal vescovo Gazola avea presentato il nipote Paolo Gazola valente architetto parmigiano, ed a lui ne commise l'esecuzione. Escavati i fondamenti della nuova facciata e laterali due torri o campanili con orologi nel settembre 1840, il cardinale pieno di divozione si partì dalla sua legazione di Bologna, per gettarvi a' 20 detto la prima pietra fondamentale con solenne rito, alla presenza d'immenso popolo lietissimo per sì religioso avvenimento a decoro della cattedrale, restando commosso dalla dotta e tenera omelia pronunziata dal cardinale al termine della sacra funzione, e riportata nel Commentario, e dalla benedizione apostolica compartita per facoltà di Gregorio XVI; narrando il resto, e la presenza delle autorità ecclesiastiche e civili intervenute insieme al cardinal vescovo de Angelis, ed a monsignor d'Andrea preside della provincia, come delle dimostrazioni festive al benefico cardinale de' falisci, il numero 84 del Diario di Roma. Dal numero 86 poi del 1843 si riporta il felice compimento della magnifica facciata e del doppio campanile del duomo, per l'animo grande del cardinal Macchi, il quale perciò a' 29 settembre incominciò in essa un divoto triduo in ringraziamento a Dio e alla titolare s. Margherita, aprendo le sacre funzioni con eloquente e commovente omelia. Ad esse furono presenti i magistrati ecclesiastici e civili, in un al vescovo

monsignor Mattei, ed a monsignor Orlandini delegato di Viterbo, nulla risparmiando il capitolo e il magistrato municipale in tutto quello che poteva contribuire a festeggiar la pubblica riconoscenza verso il benemerito cardinale concittadino, e tra le altre cose giulive ebbe luogo bellissima illuminazione della nuova facciata e sue due alte torri campanarie, con fuochi d'artifizio sulla piazza stessa del duomo, che rappresentavano in iscorcio la facciata medesima; ed affinchè più durevole ne rimanga la memoria pubblicarono l'opuscolo dedicato al cardinal vescovo menzionato: Omelia detta dall'eminentissimo signor cardinale Vincenzo Macchi nella chiesa cattedrale di Montefiascone il dì 29 settembre 1843, in occasione del solenne Te Deum per il compimento della nuova facciata, con appendice delle iscrizioni lapidarie, e varie poesie ch'ebbero luogo in quel fausto avvenimento, Montefiascone, tipografia del seminario, presso Savini e Sartini. Inoltre il collegio de' canonici eresse al generoso benefattore cardinal Macchi un monumento marmoreo, nel quale è pur lodato il suo degno nipote conte Oreste, qual curatore vigilantissimo dell'opera. Lateralmente alla porta del duomo nella facciata esterna si vedono le statue de' protettori di Montefiascone, sa Margherita e s. Flaviano, sovrastando la porta l'arme in pietra del cardinal Macchi. Quanto ai dipinti della cattedrale, primeggia il quadro lodatissimo rappresentante il Transito di s. Giuseppe, ch'è l'unico in grandezza e capolavoro uscito dalla scuola di Sassoferrato: è altresì mirabile l'altare maggiore composto di rari e preziosi marmi con bronzi

dorati, dono del vescovo cardinal Banditi, essendo fornito il tempio di ricchi e pregevolissimi sacri arredi. Vi si venerano molte reliquie, e principalmente quelle della principale patrona s. Margherita, tolle al già vicino cenobio cisterciense di s. Pietro, per unirle a quelle di s. Felicita che riposavano in Rovigliano vicino ad ora diruto castello, quindi trasportate in cattedrale. Abbiamo da Ferdinando Ughelli: Historia come fosse trasportato il corpo di s. Margherita vergine e martire d'Antiochia, nella città di Montefiascone, descritta nell'Italia sacra, con la serie de' vescovi, Ronciglione 1688. Sulle lodi della santa è a vedersi il citato opuscolo, Omelia ec.

La chiesa di s. Flaviano martire, stato prefetto di Roma sotto Costantino, principal patrono de'falisci, sorge probabilmente nel luogo ove morì oppresso dal dolore e dalle cicatrici il 22 dicembre 361, presso Montefiascone, ove alcuni ritennero fossero le terme Taurine, che altri posero nelle vicinanze di Tolfa, di Civitavecchia e di Acquapendente. In essa fu istituito un collegio di canonici con priore, e da tempo immemorabile vi si celebra annualmente festa popolare con pubblica fiera. Incerta è l'origine di questo tempio descritto per la sua importanza dal d'Agincourt; ma risale al di là del IX secolo, già esistendo a' tempi di s. Leone IV, come rilevasi dalla lettera scritta nell' 853 al vescovo Tuscaniens, e prima di quello assegnato da quel sommo scrittore, confondendo l'edificazione con la quasi totale riedificazione del 1032, tutto trattando criticamente il de Angelis nel Commentario a p. 133 e seg., e de' motivi perché, andò il tempio soggetto pei restauri a svariate forme e modanature dei tempi di mezzo. A questo singolare edifizio è contiguo un casamento, quale vuolsi servito, secondo gli antichi tempi, ad ospizio o Xenodochio per esercitarvi pie pratiche e l'ospitalità, e ne fece pure menzione s. Leone IV in un al borgo che lo circuiva, devastato nelle tremende fazioni de' guelfi e ghibellini, e sarebbe perito pure l'ospizio senza la mano benefica del vescovo cardinal Aldovrandi, che inoltre ne accrebbe le comodità alle stanze attigue dei curati, ed estese la sua munificenza a tutto il tempio, levandovi nuovi altari, e facendovi diversi abbellimenti nella chiesa superiore. Di gran lunga però è più stimabile l'inferior tempio, che rimase nella sua antica originalità, e veramente sorprende, sotto la cui ara massima riposa il corpo di s. Flaviano. Nella fronte esterna avvi il loggione donde Urbano IV soleva benedire il popolo, tutto di pietra con varie scolture; i tre archi al di sotto corrispondono alle tre navate del tempio, e ne'loro ornati danno grandiosa idea dell'interno, la cui volta massiccia che serve di pavimento al superiore, è sorretta da doppia fila di pilastri e colonne, e pel complesso dell'effetto e delle superbe scolture, muove l'osservatore a venerazione. Esso contiene diversi preziosi monumenti, come la gran conca lapidea a otto faccie che serviva ad amministrare il battesimo, giusta l'antico rito, per immersione; il ciborio incavato nell'ultimo pilone vicino al maggior altare, ove conservavasi l'Eucaristia, e si deplora che le colonne e i vari dipinti a fresco che ornavano quasi tutte le pareti, ed in ispecie le cappelle, barbaramente furono coperti di calce dall' imbiancatore. A piè di detto altare si vede logoro dal tempo il celebre monumento di piperino, di Giovanni Deuc conosciuto sotto il nome di Est, che per la singolarità del suo enigmatico epitassio in gotico, acquistò una fama europea. Il de Angelis corregge quelli che chiamarono il Deuc con altri cognomi, e descrivendone la figura, non di vescovo o abbate di Alemagna, piuttosto lo dice un sovranetto di quella regione. Si narra che il Deuc, ghiotto com'era del vino, ne'suoi viaggi faceva percorrere un assaggiatore di buon gusto, coll'intendimento che dove trovasse del buono glielo notasse col monosillabo Est, e dove migliore replicasse Est, Est. Avvenne che giunto in Montesiascone quel pregustatore trovò buonissimo il vino moscadello, e ne fece avvertito il suo padrone coll' Est tre volte ripetuto. Tanto bastò che quel beone siffattamente prevenuto tracannasse come un imbuto il falisco liquore, e vi trovasse la morte, pare nel 1113. Fu sepolto nel detto luogo, ed un suo domestico scrisse il ridicolo epitaffio, rappresentandolo un crapulone, e vittima de' suoi stravizzi. Tuttavolta cara ed eterna vivrà la memoria del tedesco Deuc presso i falisci, per aver legato al comune il ricco suo equipaggio, che dicesi incirca di tredici mila scudi, d'applicarsi a pie ed utili istituzioni. Una tradizione porterebbe cosa indegna, il peso cioè imposto nel lascito, forse dai suoi stessi domestici stabilito con superstizione gentilesca, di versare ogni anno un barile di moscadello sulla tomba di lui, lo che vuolsi eseguito sino al vescovo cardinal Barbarigo, che lo rivolse a farne un presente a'suoi seminaristi il giorno della befana. Il p. Bianchini chiamò infamatoria la lapide, e consigliò nuova epigrafe che dicesse del bene fatto, e lui pure lo suppose ecclesiastico. Dura tuttora quel bene, e riuniti i fondi lasciati dal Deuc al comune, per un atto di concordia stipulato tra il cardinale ed i comunisti, fruttano, oltre il mantenimento dell'ospedale a sollievo de' poveri della città, quattro posti gratuiti ai figli de' cittadini patrizi per essere educati tra i convittori del seminario medesimo. Ecco il tanto famoso e curioso epitaffio, trasportato in lettere romane.

EST EST EST - PROPTER NIMIUM
EST HIC JOANNES DEUC DOMINUS
MEUS MORTUUS EST.

Tra le altre chiese di Montefiascone che vantano dopo quella di s. Flaviano origine remota, sono due, quella di s. Maria in Castello, situata presso la rocca ora demolita, sull'erta del monte, e filiale della cattedrale; e quella parrocchiale di s. Andrea apostolo posta nel centro della città accosto al palazzo municipale, con coretto pel magistrato, da essa prendendo nome la piazza: ambedue hanno tre navate con capitelli bizzarri di stile gotico. Fu soppressa l'antica chiesa di s. Maria Nuova degli agostiniani, con cappelle gentilizie delle primarie famiglie, appartenendo la più grande alla confraternita di s. Antonio. Nella chiesa non più esistente di s. Severo per sei giorni fu esposto s. Tommaso vescovo d' Hereford (Vedi); le carni ivi si tumularono, e le ossa si trasportarono a detta città, ove se ne sece la solenne traslazione nel 1287. La chiesa di Montedoro è di eccellente architettura, lungi un miglio dalla città, con convento ora deserto, prima de'carmelitani, poi de' minori osservanti. Ad un quarto di miglio si trova la chiesa di s. Maria officiata dai serviti, con piccolo convento che anticamente serviva di spedale, a croce latina con cupola di terra cotta e facciata in pietra. A contatto della città vi è la chiesa di s. Francesco, servita dai conventuali, e rifabbricata sull' antica dal p. Ruspantini delle Grotte di Castro, e nel convento si tennero più capitoli provinciali. La chiesa di s. Bartolomeo del seminario e collegio. con lodato disegno di Giovanni Battista Oricono, la rifabbricò il vescovo cardinal Barbarigo: ivi fu sepolto il cardinal Crescini morto in Montesiascone. La chiesa delle monache del Divino amore (Vedi), dedicata a s. Pietro, è pregevole pei dipinti, con vasto monastero; alcuni dipinti sono pure nella chiesa de' cappuccini, cioè la s. Felicita patrona della città, che offre alla Madonna della Vittoria titolare della chiesa stessa i sette suoi figli; il s. Flaviano e s. Francesco, cui fu sostituito un quadro assai mediocre; la deposizione dalla Croce di Gesù nel coro, e la fuga del medesimo in Egitto a fresco nel refettorio: il convento de' cappuccini si aprì nel 1579 per opera del comune come altri. Di remotissima antichità è la suburbana chiesa della Natività di Maria detta della Valle, forse consacrata da un Papa, presso la grande strada recentemente bene restaurata per cura cardinal Macchi, e dichiarata dal governo strada provinciale: era anteriormente un ramo della Cassia

che passava in mezzo alla diruta città di Bisenzo, e conduceva all' Aurelia in maremma. L'antico palazzo municipale nel centro dell'abitato. eretto da due nobili e ricchi signo. ri del paese appartenenti alla tribù stellatina, una delle quattro aggiunte alle vecchie tribù di Roma, e ne celebrarono la solenne dedicazione con pubblico banchetto a tutti gli abitanti, con iscrizione che reca molto lustro al municipio: sono rimarchevoli, l'antica sala consiliare, la quale è sì ampla, che serve ora ad accogliere il popolo a teatrali rappresentanze, onde assorbe gran parte del fabbricato; e la campana per chiamare a consiglio i cittadini, e vuolsi provenire dalla celebre e antica Ferento (Vedi), città vescovile poco lungi da Montesiascone, distrutta nel 1172 dai viterbesi, tra i quali, i montefiasconesi, i vitorchianesi ed i cellenesi fu diviso il suo territorio, al dire del Pennazzi.

La rocca, come luogo forte per le sue mura, e specialmente per la sua naturale posizione, vi fu fabbricata nel 1262 da Urbano IV, indi nel 1285 ebbe degli accessorii da Martino IV, e finalmente nel 1367 ricevette tale aumento da Urbano V, onde servire ai Papi di sicura e comoda abitazione. Il famoso Cesare Borgia duca Valentino la fece disegnare da Giuliano da Sangallo, indi Giulio II e Leone X con tal disegno la ridussero in forma più gaia e più forte, con opera di Antonio da Sangallo, che il Vasari dice anche disegnatore, analogamente per resistere ai cannoni, posteriore ritrovamento alla sua erezione : restaurata così solidamente, ed abbellita la rocca Falisca, brillò più volte di tutto lo splendore della corte pontificia, quando i Papi recaronsi a visitarla, massime i due ultimi, come poi diremo, e vi alloggiarono, ora a diporto, ora a rifugio. Questa rocca non è più, e gli avanzi del grande edifizio fanno fede della munificenza cui fu restaurata : ed un torrione che resta, fa ancora pompa della solidità della fabbrica, come qualche arcata del portico fa conoscere il bell'ordine dorico, che con piedistallo sostiene un ionico. La magnifica mole fu demolita per far sorgere altri utili edifizi, cioè la cupola della cattedrale, gli accessorii dell'episcopio, ed il seminario. Ove fu la piazza d'armi, e poi un prato, ora vegeta un bel giardino, per disposizione del vescovo cardinal Aldovrandi. E facile a persuadersi, che specialmente sotto il genio guerriero di Giulio II, e coll'opera di Sangallo, la rocca di Montefiascone prese l'aspetto e l'attitudine d'una vera fortezza, perchè cinta di torrioni e baluardi, i quali si estendevano a tutta la piazza di s. Agostino, ed era munita di cannoni d'ogni calibro, e d'armi d'ogni genere, onde essere in grado di far salda resistenza a qualunque ostile aggressione.

La più pregevole delle nominate fabbriche edificate coi materiali della rocca, senza dubbio è il benemerito e celebrato seminario e collegio Falisco, ch' ebbe principio per cura del cardinal Paluzzi Altieri, che elevò il braccio che guarda il sud-est, il quale traslato poi a Ravenna, il cardinal Barbarigo ebbe la gloria di compierlo magnificamente, ricavando da tal braccio il bel vano della biblioteca, per cui si può dire che dai fondamenti lo eresse colla spesa di centotrentami-

la scudi, compresi i fondi pel mantenimento dello stabilimento. L'esimio porporato, persuaso che la scientifica e morale educazione è il più prezioso patrimonio d'una diocesi, e mosso dal desiderio di recare al suo gregge cotanto giovamento, in poco tempo condusse a termine il diocesano seminario, unitamente al collegio, e con tanto successo, che, e per l'ampiezza del luogo, e per la salubrità del cielo, non che per le ottime istituzioni di discipline e di lettere, sali ben tosto in fama d'uno de' primi ginnasi d' Italia. Fu quindi onorato da numerosa frequenza di giovani studenti, non solo italiani, ma esteri eziandio nobili, per cui dall' Olanda, dal Belgio, dalle isole del Mediterraneo e dell' Oceano, massime d'Irlanda e di Scio, vennero in varie epoche agli studi numerosi drappelli di giovani alunni, di cui vi è l'ampio catalogo nella galleria del ginnasio stesso; vi fu il nipote di Clemente XIV, ed un figlio dell' inglese duca d' Horfolk. Divenne perciò un alveare di prodi, de' quali alcuni diedero vita ad altri seminari, ed altri crebbero lustro alla toga ed alla porporà. della quale per ultimo furono fregiati i cardinali Castiglioni d'Ischia, Turiozzi di Toscanella, e Macchi di Capodimonte. Questo cardinale, in seguo di grata reminiscenza, fu largo d' un fondo al seminario, per educare al sacerdozio un povero alunno in sussidio al clero di sua patria. Una lunga serie di ritratti con analoghe iscrizioni, che a guisa di galleria adorna i due appartamenti de' professori e maestri, pone sott' occhio la verità dell' esposto, e mantiene sempre viva e accesa ne'generosi cuori de' giovani

studenti la fiaccola dell'emulazione. Anche il municipio fu illustrato per salisci che siorirono in santità di vita, nelle dignità ecclesiastiche. nelle scienze, ed in altre prerogative. Ci limiteremo a nominare: i due cardinali che divennero Papi nel IX secolo, Marino I e Romano di Gallese, figli di due fratelli da Montefiascone; il cardinal fr. Lorenzo Cozza da s. Lorenzo, terra della diocesi, il cui nipote Francesco Maria fu aggregato alla falisca cittadinanza. Il cardinale Vincenzo Macchi di Capodimonte, altra terra della diocesi, annoverato tra i patrizi falisci; Alessandro Mazzinelli, celebre pe'suoi scritti, precipuamente delle bellissime ed erudite note all' officio della settimana santa; il famoso poeta Giambatti: sta Casti, anche maestro di rettorica nel seminario, che colla feconda sua fantasia da obbietti di ogni sorta, ed i più triviali, seppe trarre tanti temi da schiccherare sonetti a centinaia contro il suo famoso creditore di giuli tre, e il de Angelis ne pubblicò tre inediti, nel Commentario, e relativi alla lapide singolare dell'Est.

Il lodato e benemerito della patria istoria decano de Angelis iucomincia il suo Commentario con parlare dell'origine di Montefiascone, al modo che riporteremo, ornandolo delle erudite note 3, pi 79, 4, p. 81, 5, p. 85. La rinomanza di Falerio metropoli de' salisci, colonia venuta di Grecia in Italia avanti la fondazione di Roma, e la celebrata equità de suci abitatori, onde aequi furono detti i falisci da Virgilio e da Silio, non che la fama delle loro gesta e guerre coi romani, e l'aver essi niandati loro i decemviri per ap-

prenderne il fus fectale, e molte altre leggi aggiunte alle XII tavole, che avevano ricevuto dagli ateniesi, donde ne derivò l' Equum faliscum, che Servio spiegò Equum justum. Dalle quali prerogative grandemente si accese l'amore di patria ne' popoli circostanti a disputarsi la gloria se non d'essere nati del loro sangue, che misto a quello de'romani vincitori si trasfuse in quello de' barbari invasori d'Italia, di possedere almeno nelle loro terre il luogo dove fu Falerio ed il popolo che l'abitava. Monte Fiascone, Gallese, e Civita Castellana (al quale articolo dammo un cenno di Faleria argiva e di Faleria romana edificata dopo il 512 di Roma, che divenne sede vescovile, e perciò si parlò dei snoi vescovi), per essa entrarono in arringo, e molti e valenti furono i sostenitori delle diverse e contrarie oninioni, recando argomenti infiniti da comporne grossi volumi. Ma poichè tutti furono cavati da Livio, Plinio, Catone e Strabone, e da altri antichi scrittori, che nel raccogliere e consegnare alla storia i fatti dei falisci e degli altri popoli confinanti non ebbero altra guida che il filo delle popolari tradizioni, chi potria in tanto conflitto di opinioni discordi, e in tanto subuglio di vecchie cose procedere franco a pronunziare un giudizio senza tema di dare in fallo? Siffatta questione fu assai eruditamente trattata dall'encomiato Pieri, e dal Massa coll'erudita opera De origine et rebus Faliscorum. Non si sarebbe accesa tanta lite, nè tanto si sarebbe scritto per disputarsi il vantaggio di essere rampollo degli antichi falisci, se avessero anche da lungi traveduto. ciocchè or sembra portato all'a-

pice dell' evidenza, che la nazione etrusca, alla quale appartenevano, secondo l'istoriografo di Roma, i popoli transcimini e ciscimini, fu più antica e più colta e più nobile d'ogni greca colonia. L'Etruria era già madre e maestra delle arti, quando Roma non avea ancor vita, e Grecia era nell'infanzia. Etruschi erano i popoli di qua e di là dal Cimino. L'Etruria era Cisciminia e Transciminia, nè l'una fu meno dell' altra celebrata. E ciò bastar deve ad ognuno, che di ragione non meno che di amor patrio dotato sia, per acquietarsi su quella vecchia questione, e cercarne la gloria nazionale in altre sorgenti vive e limpide, anzichè nei ruderi di città distrutte, e nelle ceneri di estinte generazioni. Imperocchè Falerio, qualunque fosse la postura di quella metropoli cisciminia o transciminia, non è più, nè più sono i falisci. Questo popolo insieme a tanti altri disparve all'urto della mina barbarica, che fatto impeto su tutto l'italiano paese ne cambiò a poco a poco l'aspetto, improntandolo di novelle costumanze, di novelli governi e di novelli popoli. Di Faleria pagana non rimase pure la nominanza, e se resta quella de'falisci, venturosamente ella passò ai soli abitatori di Monte Fiascone, che dopo l'uso che se ne tenne per tanti secoli, ne prescrissero con ragione in perpetuo la proprietà. Parve inoltre di unità al nome passasse come in retaggio l'equità, virtù principale e segnalata degli antichi falisci, purificata alla luce cristiana. Inoltre il de Angelis dice che altra maniera di conciliare la questione si è ponendo l'ipotesi, che dopo la caduta di Faleria una parte de'falisci ricalcitranti al giogo romano, emigrando si recasse su questo monte per unirsi agli etruschi transcimini non per anco debellati da Roma; puntello a tal congettura sarebbe il testo di Strabone, riportato dal Massa e dal Pieri, in cui si legge, che alcuni han creduto non doversi collocare Falerio nella Toscana, ma i falisci, gente peculiare.

Nelle Memorie istoriche de'dintorni alla città di Nepi, cioè del Veii etrusco di Falerii antico, e de'luo. ghi e città ad esso soggette, col designarne la vera posizione, del ch. p. Giuseppe Ranghiasci agostiniano, si dichiara, che tre difficoltà presentano lo stabilire ove fu Falerii. La prima è per aver sostenuto il Pieri, che Monte Fiascone sia stato l'antico Falerii, e che però i falisci esser dovevano trascimini. La seconda è per aver opinato il Massa che Gallese fu capitale de falisci, e cognominata Falisca. La terza è per avere il Morelli ritenuto, che Civita Castellana già antico Veio, divenisse poi Falerii moderno, cioè de' primi emigrati da Falerii etrusco, atterriti dalla guerra de'galli l'anno 367 di Roma, Il p. Ranghiasci risponde coi seguenti quattro capi. Cap. 3. Monte Fiascone non fu l'antico Falerii. Cap. 4. Gallese non fu la città detta dal Massa Falisca, e molto meno Falerii antico. Cap. 5. Civita Castellana non fu Falerii de'primi emigrati di Falerii antico il 367. Cap. 6. In che dimostrasi Civita Castellana essere stato il luogo dell'antico Falerii. Solino scrive che i primitivi falisci vennero da Fisca o Fiscone di Macedonia sotto Falerio, di che parlano anche Tolomeo e l'Alberti; e Catone ragionando dell'antica

Etruria e de'popoli che l'abitavano, lasciò scritto: Mons Coriti in jugis Cyminis e regione mons Physcon et arx Iti. Avverte il de Angelis, che vi sono quelli che lasciano a Montefiascone l'onore di essere il Mons Faliscorum spesso menzionato da Livio, mentre altri col Massa lo danno al Soratte non lontano da Faleri. Ovidio narra che i falisci, colonia greca argiva, fu condotta da Aleso fratello naturale di Oreste, che spaventato dalla morte tragica del padre, si recò profugo in Italia, e vi fabbricò Faleria, che alcuni posero in Faleri, altri in Montefiascone, mentre il Massa sostiene che Faleria fu ove sono le rovine di Faleri, e che Gallese fu fabbricato da Aleso conduttore de'falisci. Tuttavolta il de Angelis dice. che i suoi sono contenti abitare il monte abitato dai loro antenati, e di riconoscere nel nome stesso di Montefiascone non meno antica di quella de'falisci l'origine dai fisconi, colonia greca, che da Fisca città di Macedonia, secondo Tolomeo, vennero ad abitare e fortificare il monte, il quale perciò nomossi Mons Physcon, e nelle antiche scritture Mons Faliscus, e Mons Fla. scon. Che Blascone sposo di Elettra figlia d'Atlante edificò Montefiascone, lo scrive il Theuli, Teatro ist. p. 18, e lo chiama Mons Flasconus. Quanto poi al credersi i ciscimini e transcimini oriundi dei falisci per la chiarezza delle loro gesta, osserva il de Angelis che si potrebbero salvare le diverse sentenze ed ammettere la comune origine della gente falisca, quando si ritenga con Solino, che que' popoli si partirono dalla città Fisca con Falerio Argivo, e come vuole Ovidio, sotto la condotta di Aleso, e

navigando pel Mediterraneo presero riposo nell'isola di Troia non molto dal lido distante, onde insino ad oggi dicesi Falesce in vece di Falisci, così da Catone e da Antonino nominati, come scrive l'Alberti; e che in Etruria si fermarono fabbricando i falisci Montefiscope, ora detto Montefiascope, per memoria di Fisca patria loro, ond erano partiti; indi non solo dierono il nome al luogo, ma a gran parte di questa regione di Etruria, e così furono nominati questi luoghi da loro Falisci e Falerii: abbracciava il loro territorio dal monte Soratte, e trascorrea al mar Tirreno fra Piombino e il capo d'Etruria, e contenevasi in questo tratto Montefiascone, Viterbo e Falerio con molti altri luoghi. Coll'Alberti concorda il Monaldeschi parlando ne'suoi Comentarii de' dintorni d'Orvieto; ed il ch. Castellano, Lo stato pontif. p. 240, dicendo che Mons Faliscorum secondo alcuni, e secondo Baudrand con altri parecchi Mons Physcon, derivandolo i primi da' popoli falisci, de'quali la si crede metropoli, e gli altri da una migrazione de'popoli fisconi di Macedonia; distingue i falisci in triscimini o primitivi, e ciscimini o posteriori, narrando come Camillo mentre assediava Faleria, l'ottenne per aver generosamente rimandati i figli dei principali cittadini, che un indegno pedagogo o maestro gli avea condotto con tradimento. Conchiude il de Angelis che nel medio evo il paese vide corrotto il suo nome di Mons Physcon o Mons Faliscorum, in Mons Falisconius, quindi in Mons Flasconius, e finalmente in Mons Flascon che si voltò nel tempo successivo in Monte Fiascone, forse per alludere alla figura conica che offre il monte, o più verisimilmente ai buoni fiaschi del suo vino moscato Est, onde anche il municipio alzava a stemma un fiascone o barletto sopra tre monti. Risorte le lettere, latinamente si disse Mons Faliscus, e Falisci i suoi cittadini.

S'ignora quando Montefiascone ricevesse il beneficio immenso della fede cristiana, ma può argomentarsi sino dai primi tempi della Chiesa, per la felice posizione del paesė sulla via consolare Cassia, detta da Giovenale regina viarum, e precisamente nel punto ove incrociano altre due strade maestre e provinciali, che a'nostri tempi furono ripristinate per le cure de cardinali Macchi e Guerrieri; una mena verso il Mediterraneo, pel ducato di Castro, Toscanella, Corneto e Civitavecchia: l'altra mena verso l'Adriatico, per Orvieto, Toscana e l' Umbria. Imperoccliè essendo tal via consolare la più frequentata da ogni classe, per mettere capo in tutto l'impero romano, conseguentemente anche dai discepoli di Gesù Cristo, che solevano fermarsi ne'luoghi di maggior conto o pel sito o per la popolazione, in cui poteasi sperare più facile la propagazione dell'evangelo; ed abbiamo già veduto come nel IV secolo vi fioriva il martire s. Flaviano, e come si eresse la sua basilica con borgo che fu il nucleo dell' abitato primiero. Dopo la sua distruzione non curarono i falisci di ristorarlo, giacchè pel doppio vantaggio di godere un' aria più salubre, ed una posizione più facile alla difesa, avevano incominciato a porre le loro case in luogo più elevato sul dorso del monte, laonde la basilica restò fuori del nuovo paese, e nel centro di questo per maggior comodo de'cittadini si fabbricò la chiesa di s. Margherita. Montefiascone soggiacque alle vicende provenute dalle barbariche invasioni, nello scioglimento dell'impero romano, e probabilmente passò al dominio temporale della santa Sede verso il 726 sotto s. Gregorio II, quando gli si sottopose il ducato romano. I vescovi di Viterbo vi si rifugiarono quando la città era tiranneggiata dai longobardi, siccome luogo ospitale e fedelissimo alla romana chiesa, onde vi tenevano una casa chiamata episcopium Montis Falisci, ed in questa appunto passò il vescovo di Viterbo nell'853, e più tardi ne'tempi procellosi fu pure ricovero dei presidi della provincia del Patrimonio. Dallo statuto municipale si apprende quanto in Montefiascone si vegliava alla pubblica sicurezza della patria libertà, contro ogni estraneo potere, con pena d'esilio ed altra infamante. Faleri detta anche Falaris, fu distrutta dagli ungheri, chiamati da Alberico marchese di Etruria, forse nel pontificato di Giovanni X. Nel diploma di Ottone I del 962, ove si sa menzione delle città e castella circostanti restituite ad istanza di Giovanni XII alla Chiesa, a cui l'avea tolte Berengario II, non si fa menzione di Montefiascone, segno che andò esente da quella usurpazione. Nel 1188 i viterbesi ruppero Ildebrandino conte di Bisenzo, luogo sette miglia lunge da Montefiascone, fin dove lo cacciarono per liberare due cardinali, ed arsero e distrussero il borgo di s. Flaviano, sebbene i falisci niuna parte avessero in quella fazione. Montefiascone però non

cadde nel dominio e vassallaggio di Viterbo, e tra quelli che per tali figurano nella sala comunale di tal città, non vi si legge Montefiascone. Benchè Montefiascone sempre fosse costante nella divozione ai Papi, onde meritò essere chiamato castello di special dominio della chiesa romana, fu da altri occupato, come narra il Rinaldi all'anno 1198, num. 25, e ricuperato quindi da Innocenzo III, riguardandolo come luogo forte, ed aggiunge che l'adornò con un nuovo tempio: secondo però il Cohellio, Montefiascone fu restituito dall'imperatore Enrico VI a Celestino III, immediato predecessore d'Innocenzo III. Nel 1207 in occasione che Innocenzo III visitò la provincia del Patrimonio, venne in Montefiascone, ed essendosi trattenuto dodici giorni, vi ricevette il giuramento di fedeltà del palatino conte Ildebrandino. Ottone IV nel 1210 invase la provincia del Patrimonio, marciando sulla Puglia, a dispetto d'Innocenzo III che pur l'avea coronato imperatore; occupò Montefiascone, e vi pose la sua residenza ed il quartiere generale, e ne fece luogo di deposito del bottino, come paese forte per posizione. Al dire del citato Cohellio, Gregorio IX confermò Montefiascone nel dominio della Chiesa, e ne munì l'arx. Il cardinal Raniero Capocci governatore di Viterbo, ricuperò ad Innocenzo IV la Toscana ecclesiastica e Montefiascone, invase da Federico II; i ghibellini anche nel 1252 presero Montefiascone per assedio, cui non potè lungamente resistere.

Urbano IV eletto in Viterbo nell'agosto 1261, considerando la fedeltà degli abitanti di Montefiasco. ne, la sua salda naturale postura, salubre d'aria, pei dintorni amena, e pel commercio comodissima, e nell'intendimento di passarvi l'estate più agiatamente, il quale si rendeva grave per la caldura sì in Viterbo, che in Orvieto dove risiedè quasi tutto il pontificato, fece fabbricare sulla vetta di Montefiascone a comodo di abitazione un palazzo con a guardia una torre, Il soggiorno gli riuscì tanto piacevole, anche per la divozione del popolo verso la sua sacra persona, che ordinò levarsi nella chiesa e antica basilica di s. Flaviano, allora la principale parrocchia, un trono e un altare di faccia a suo proprio uso per pontificarvi, di cui fece solenne consagrazione coll'assistenza di molti cardinali, arcivescovi e vescovi il 14 ottobre 1262. È probabile che vi consagrasse eziandio la chiesa a' 26 aprile, facendosene da tempo immemorabile la solenne annua commemorazione. Avendo saputo Urbano IV che Giacomo de' conti di Bisenzo avea ucciso il preside della provincia Guiccardo, che nel 1261 risiedeva in Montefiascone, fece distruggere il castello di Bisenzo, Padroneggiandosi ingiustamente da dodici anni le isole Martana e Bisentina da Giacomo duca del Vico, le riconquistò ambedue alla santa Sede, e l'ultima anche fortificò, chiamandola col suo nome Urbana. La particolare predilezione di Urbano IV per questo paese, faceva sì che vi protraesse la sua dimora sino ad autunno avanzato, e vi celebrasse le solenni funzioni. Da una lettera che scrisse a s. Lodovico IX re di Francia, si conosce guanto egli si compiacesse del soggiorno estivo di Montefiascone, onorandolo col

titolo di castello speciale della Chiesa, come più tardi le chiamò pure Giovanni XXII. Di altri benesizi l'avrebbe arricchito la munificenza di Urbano IV, se non moriva a' 2 ottobre 1264 in Perugia. Nel 1267 il paese temporaneamente cadde in potere de'ghibellini imperiali, nemici di parte guelfa ossia del Papa: ma recatosi nel giugno Carlo I d'Angiò protettore de'guelfi in Montefiascone, lo liberò dalla loro preponderanza. Il Novaes, citando Tolomeo da Lucca, Hist. eccl. lib. 23, scrive che Nicolò III eresse un palazzo a Montefiascone; forse avrà ingrandito quello di Urbano IV. Nel 1281 Martino IV eletto in Viterbo, e coronato in Orvieto, rivolse quindi le sue cure a Montefiascone, e ridusse a rocca la torre fabbricatavi da Urbano IV. e la contigua casa a nobile palazzo, che pure abitò. Poichè, essendo Roma in preda alle fazioni, Viterbo sottoposta all'interdetto per le violenze avvenute nel conclave, e Perugia in tumulto, i faziosi romani avendo portato le loro scorrerie sino a Palestrina e Corneto, impaurirono il Pontefice, che non credendosi sicuro in Orvieto ove avea fermata la sua residenza, a fronte che Carlo I d'Angiò re di Sicilia vegliasse alla sua difesa, si asfrettò a cercare in Montesiascone più sicuro asilo. Fu allora che Martino IV vieppiù s'impegnò ad ampliare e munire quel forte, e vi prolungò la sua dimora sino ai rigori dell'inverno, come rilevasi da più lettere date in Montesiascone ne'mesi vernili, e massime dalla famosa bolla promulgata solennemente a'18 novembre nella festa della dedica della basilica di s. Pietro. innanzi la porta della detta chiesa

MON

di s. Flaviano, contro Pietro III re d'Aragona, e Michele Paleologo imperatore di Nicea, la quale minacciava la sentenza di scomunica, se dentro il termine prescritto non desistevano dagli apparecchi di guerra diretti a spogliare il detto Carlo I del regno di Sicilia, di cui n'era stato investito dal Papa supremo signore del reame. Ma nel 1282 avendo i siciliani ne' vesperi di Pasqua trucidato tutti i francesi, ad istanze del re, che perciò fu anche in Montefiascone, Martino IV lanciò la scomunica contro gli autori di sì abbominevole macello. l'imperatore, e Pietro III, il quale avea occupato la Sicilia.

Fatalmente Clemente V stabilì la sua residenza nel 1305 in Avignone (Vedi), ove restarono altri sei Papi. Poscia spedì un diploma, in cui Bernardo da Cuccinaco suo delegato al governo della provincia del Patrimonio, concesse ai viterbesi la bandiera pontificia, per averlo soccorso e liberato dalle genti di Poncello Orsini, che lo teneva stretto in assedio in arce Physconia munitissima, cioè della fortezza di Montefiascone. Si ha dagli statuti antichi, che il luogo ebbe sempre le sue mura castellane, i fortini, i merli e tutt'altro che costituisce un paese forte; ed altro statuto esenta dalla guardia notturna e diurna le vedove, i pupilli, i maggiori di cinquanta anni, ed anche i medici, gli avvocati ed i notari collegiati. Giovanni XXII nel 1325 con bolla lodò Montefiascone, chiamandolo peculiare demanium romanae ecclesiae, in quo rectores patrimonii b. Petri in Tuscia, qui per sedem apostolicam constituti fuerunt pro tempore a longis retroactis temporibus, quod

memoria non existit, consueverunt cum sua curia residere. Con altra bolla Giovanni XXII guiderdonò i falisci, assegnando al capitolo di s. Flaviano e al clero di Montefiascone speciali conservatori per tutelare i loro diritti principalmente sulla quota canonica dovuta alle chiese parrocchiali. L'antica forma di governo in Montefiascone si deduce da una lapide ornata dalle armi di Giovanni XXII, che segna l'epoca della pace generale fatta tra i discordi cittadini il 26 aprile 1333, nella festa di s. Flaviano sotto tal Papa, e coll'autotorità de' novemviri che in unione del podestà Tobia forse di Perugia, perchè soleva essere forastiere. reggevano le redini del governo, ed in quella contingenza sanzionarono il trattato di pace, sotto pena della confisca di tutti i beni e la testa mozza a chiunque osato avesse turbarla con nuove discordie. Il governo era misto, dacchè il paese riconosceva l'alto dominio del Papa, che per essere assente in Avignone, la somma delle cose era nelle mani del popolo, il quale senza mai darsi al baronaggio de' feudatari, all' interno regime chiamava un podestà e nove cittadini col diritto di far la guerra, la pace, di stabilire alleanze, e promulgar leggi a bene del municipio, e sancirle colle pene opportune estensivamente alla capitale. Venuto in Italia il celebre legato cardinal Albornoz, trovò i dominii della Chiesa signoreggiati dai tiranni invasori, tranne Montefiascone e Montefalco, come notò il Rinaldi.

La pontificia abitazione sarebbe rimasta deserta e dimenticata come tante altre, se Urbano V nel 1367 venuto in Italia, non l'avesse splendidamente ristorata. Avendo egli deliberato restituire la papale residenza in Roma, a'4 giugno arrivò a Corneto (Vedi), indi per Viterbo giunse in Roma a' 16 ottobre quasi in trion. fo, tripudiandone tutta Italia, Alla stagione estiva, il Papa lasciando l'alma città, con tutta la sua corte si recò a Montefiascone adescato dall'aria balsamica, non che dal fedele e devoto animo de' falisci che l'abitavano. Il Marini, Archiatri t. I, p. 85, dice che il Papa partì da Roma agli i i maggio e fu a pranzo a Cesano, il di seguente a Sutri, l'altro a Viterbo, poi la sera a Montefiascone. Ridusse quindi la rocca capace di dare stanza piacevole e sicura ai Pontefici ed alla magnifica corte; e non essendovi in tanta altezza che acque cisternali, vi fece cavare un pozzo di meravigliosa profondità e struttura, ov'è perenne una viva sorgente d'acqua pura e potabile: tuttora esiste nella piazza di s. Andrea, chiamasi il pozzo della comunità, comunicava colla rocca, e comunica al presente colla fontana del Castagno per mezzo di spaziosi cuniculi. Forse a tal disposizione di Urbano V diè luogo una mossa che fece il duca de Vico colla sua gente, per impadronirsi del Papa e di Viterbo, su cui pretendeva continuare la dominazione: il Manente dice che Urbano V corse pericolo in quel trambusto, e si rifugiò alla rocca di Viterbo, e poi a quella di Montefiascone. Per meglio godere il Papa la bella pittorica posizione del luogo, fece lungo la rocca murare ampio terrazzo. di cui tuttora si vedono avanzi dal lalo occidentale: talmente si compiacque del delizioso soggiorno Urbano V, che in ogni anno della sua tricanale dimora in Italia vi si recò a passare l'estate, impiegando molte cure per ingrandire e mirabilmente ornare l'edifizio di Urbano IV, e renderlo agiato e proprio di lui e dell'intera corte ove splendeva il Petrarca. Se ne deliziava a segno di ritardare il ritorno a Roma, prolungando il soggiorno sino all'avanzarsi dell'autunno, e per maggior comodo collocò gli offici nella vicina Viterbo, laonde i suoi brevi e bolle emanate dal 1368 al 1370 portano la data apud Montemflasconem. Quali e quanti vantaggi ne riboccasero al paese in quel triennio fortunato dalla presenza di Urbano V su questo monte, ognuno potrà argomentarlo, massime se considera alla splendidezza della corte che lo circondava, e all'influenza che il Papa esercitava quasi in tutte le corti di Europa. Quindi è facile d'immaginare gli andirivieni dei corrieri, delle ambascerie, il concorso de' principi, l'affollamento dei popoli vicini e forastieri, e quivi fece alto il convoglio che recava da Fossanuova per pontificia decisione in Tolosa il corpo di s. Tommaso d'Aquino, presentato solennemente dai nunzi ad Urbano V il 12 agosto 1368. In quest'anno nella rocca pubblicà il memorandum per frenare il Visconti di Milano, dopo aver stretto contro di lui una lega poderosa, per cui il Visconti conchiuse un concordato di pace, alla condizione del non intervento, condizione che a' nostri giorni menò tanto rumore come un ritrovato della moderna politica; le cose che ordinariamente hanno un'impronta di novità, non sono che un impasto delle cose passate. In detto anno quivi morì a' 26 luglio il cardinal Nicolò Capocci, e il suo corpo fu trasferito in Roma. In Montefiascone Urbano V celebrò due concistori: il primo lo tenne venerdi delle tempora, a' 22 settembre 1368, e creò cardinali Bertrandi o Bernard, Cabassole, Bosquet, Langhan, Dormans, Poissy, Tebaldeschi, e Bankaco o Banach. Nel secondo concistoro de'6 giugno, secondo il de Angelis, o de' 7 giugno 1370 venerdì delle tempora, secondo Cardella e Novaes, creò cardinali Estain o Stagno che nominò al governo della provincia, e Corsini. Già nel 1360 avea dato a Montesiascone il titolo di città, e alla chiesa la cattedra vescovile. Inoltre Urbano V qual segno di sua affezione a Montefiascone, gli dond due ricchi pontificali, un gran calice, una croce d'argento e molte insigni reliquie che ancora si serbano. Opina il de Angelis, che il Papa non tanto per la sua corte, quanto a comodo del nuovo vescovo, che avea in mente di dare al luogo, fabbricò il bel palazzo (o almeno per assegnargli un quartiere di esso) che tuttora innalzasi rimpetto alla cattedrale, e che forse divisava questa rifabbricare, che per l'ordinamento da lui dato alle cose ebbe poi luogo. Pei motivi altrove esposti volle Urbano V ritornare in Francia, confortando i romani e giustisicandosi con breve dato in Monteflascone a' 27 luglio 1370, e per la speranza data di tornar fra loro, li lasciò in pace e floridezza. Fra quelli che lo distolsero vi fu s. Brigida, che in Montefiascone gli predisse la morte se ritornava in Avignone. Partì Urbano V da Montefiascone a' 26 agosto 1370 tra le lagrime de' beneficati falisci, e s'imbarcò a Corneto a' 3 settembre, e giunto in Avignone vi morì a' 19 dicembre.

Gli successe Gregorio XI che nel 1377 stabilmente fissò la residenza pontificia in Roma, ove nel 1378 occupò il suo luogo Urbano VI. mentre l'insorto antipapa Clemente VII passò in Avignone a sostenervi il lungo e tremendo scisma. Urbano VI arricchì di rendite la chiesa di Montefiascone, dilatò il suo territorio, costituendogli in feudi più castelli limitrofi colle loro terre; in progresso di tempo le rendite si scemarono, e i feudi sparirono affatto. Indi a nobilitarne il magistrato, Urbano VI gli accordò l'uso della porpora nelle vesti; e si ha una proposta fatta in consiglio nel 1500 per rinnovare le cappe rosse de signori priori : ignorasi come poi il magistrato alla porpora preferì il damasco nero, ch'usa tuttora. Nel 1416 Giovanni XXIII sorpreso in Roma con poderoso esercito da Ladislao re di Napoli, fuggendone con tredici cardinali si ricoverò in Montefiascone. Dai libri delle riformanze del municipio si apprende che quando i Papi si recavano alla rocca, si destinavano quattro cittadini del primo ceto a complimentarlo ed assisterlo in tutto l'occorrente; così soleva offrire pernici ed'altre selvaggine, con molte ceste di buon moscato. Il comune offrì mille scudi ad Alessandro VI, e preparò un treno di 500 cavalli per convogliare il suo parente d. Alfonso Borgia, che con numeroso corteggio da Firenze si recava in Roma con la sposa, oltre averlo trattato alla rocca con refezione splendidissima. In questo tempo fiorì il falisco Luca propugnatore della patria libertà, poichè con altri cittadini forte si oppose al vescovo cardinal Farnese, il quale nel 1504 volca impadronirsi di Montefiascone, colla lu-

singa di farlo capo de' suoi stati Farnesiani, in vece di Castro: I falisci preferirono la piena dominazione della Chiesa. Nel 1506 Giulio II, passando sui primi di settembre per Montefiascone, nella spedizione contro Perugia e Bologna, fu nella rocca, e ne ordinò i ristauri; altrettanto fece il successore Leone X nell'ottobre 1515. Anche Clemente VII nel declinar del 1527 si recò alla rocca, fuggendo da Roma saccheggiata dall'esercito di Borbone; giunto in Montefiascone vi stazionò, e licenziò quasi tutti i fanti che l'aveano accompagnato, riposando sulla provata fedeltà de' falisci. Divenuto Papa Paolo III nel 1534, già vescovo cardinal Farnese, riguardò con indifferenza la città, pel nominato motivo, indi ne smontò i cannoni della rocca per munirne il forte da lui eretto in Perugia; vi rimasero quattro piccoli cannoni da campagna, che si sparavano nelle grandi feste, ma sul principio del secolo corrente, nelle politiche vicende il municipio li mandò altrove. Tuttavolta Paolo III frequentò Montefiascone più degli altri Papi, in occasione che vi transitava, recandosi alle delizie da lui accresciute dell'isola Bisentina, ed a Capodimonte che chiamava per la conformazione la sua penisola, siccome terra assai piacevole del ducato di Castro per l'amenità dei dintorni, perciò la più diletta a Paolo III. Transitando per la città l'imperatore Carlo V, reduce dalla spedizione di Tunisi, nella piazza di s. Andrea si diè il giocondo spettacolo d'una fontana di vino moscadello. Anche Giulio III venne a ricrearsi su questo monte, e si tenne apposito civico consulto, sulla maniera di riceverlo e trattarlo:

gli anni in cui si recò a Viterbo li notai a Famiglia Pontificia, Nel 1657 Montefiascone soggiacque a pestilenza desolatrice, non ostante la cura che si prese il commissario apostolico Lorenzo Bussi, di tumulare in s. Flaviano in sepoltura appartata e sigillata il cadavere di colui che fu la prima vittima del contagio, con divieto di aprirla sotto pena della vita, come rilevasi dall'iscrizione lapidaria. Altro flagello fu la spaventosa e memorabile scossa di terremoto, agli 11 giugno 1695, che atterrò quasi tutta la città di Bagnorea, e recò gravissimi danni a Montefiascone e Celleno. Il cardinal Barbarigo ch'era in Roma, volò a soccorrere il gregge, trovando i falisci rifugiati al prato sotto le monache di s. Pietro: quanto egli fece con edificante generosità e carità cristiana, in un alle riparazioni fatte alla cattedrale e seminario, lo narra con edificante relazione il de Angelis a p. 186.

Allorchè i repubblicani francesi compirono nel 1798 l'invasione dello stato pontificio manomisero il giardino dell'episcopio, mutilando turpemente le cento statue di marmo cui l'avea adornato il cardinal Aldovrandi con spessi grotteschi. Siffatto scempio lo commisero in odio del vescovo cardinal Maury, che avea difeso l'altare e il trono allo scoppio della rivoluzione di Francia, e siccome erasi ricovrato a Venezia, malmenarono l'episcopio. I falisci appena il poterono, con scuri abbatterono l'albero della libertà piantato sulla piazza, rialzando le insegne pontificie, altrettanto facendo quando Murat si proclamò re d'Italia, chiamando sotto di lui gl'italiani. Ritornato il cardinal Maury alla sede, racconciò alla meglio

il guasto giardino; altre riparazioni vi fece poi il vescovo cardinal Velzi, ampliandone anco i confini sulla cima del monte; ed altre ancora maggiori, specialmente pel restauro delle statue e dell'episcopio, si devono al vescovo cardinal de Angelis. Transitando nel 1815 Pio VII per Montesiascone benedisse il popolo. Nel febbraio 1831, quando una banda di ribelli correva contro Roma, mentre altri si tenevano chiusi nelle murate città, ed altri ondeggiavano tra i vari partiti, i falisci animati dal vescovo cardinal Gazola, arditamente si pronunziarono pel novello Papa Gregorio XVI, e marciarono a' 16 marzo contro i ribelli a s. Lorenzo nuovo, con pontificia bandiera benedetta dal vescovo, e ne arrestarono l'avanzamento, essendo loro mira progredire per Civitavecchia ed impadronirsene. Il fatto si attribuì a prodigio ottenuto da s. Flaviano, il cui nome avevano invocato i falisci, ed affinchè ne restasse perenne la grata memoria, a petizione del municipio Gregorio XVI dichiarò festa di precetto il 26 marzo, dedicato a celebrare la consagrazione del suo tempio. Per tal turbine di guerra il lodato vescovo fece stampare analoghe preghiere.

Ritornando Gregorio XVI nell'anno 1841 dalla visita del santuario di Loreto, da Orvieto si recò a Montefiascone sabbato 2 ottobre, festeggiato nel luogo detto la Capraccia da molti abitanti del contado di Bagnorea, con arco di trionfo formato di verdura, e con sonetto (che riporta il Sabatucci a p. 239) pastorale. Su questo scrisse: Accettiamo con gradimento queste pastoreccie dimostrazioni. Gregorio PP. XVI. Alle ore 11 anti-

meridiane giunse alla città ricevuto alla porta dal delegato della provincia monsignor Orsi, dal governatore del luogo, e dal magistrato civico, il cui gonfaloniere Filippo Pieri Buti rese i consueti atti di osseguio, mentre uno stuolo di eletti giovani tradusse a mano fino alla cattedrale la pontificia carrozza, fra le affettuose acclamazioni del popolo, e per gli archi addobbati con damaschi, cortine ed arazzi. Alla porta della cattedrale venne inchinato dal cardinal de Angelis vescovo, e dal cardinal Macchi, in un al capitolo e clero, ricevendo la benedizione col ss. Sagramento dal cardinal Pianetti vescovo di Viterbo: Quindi il Papa sali al prossimo episcopio preparato nobilmente dal vescovo per sua residenza e per quella del corteggio. In una delle sale benignamente ammise al bacio del piede la magistratura, il capitolo, i corpi religiosi, e molte altre persone. Nelle ore pomeridiane il Papa col cardinal vescovo e la corte scese al giardino dell'episcopio, indi al luogo dell'antica rocca, ove trovò un elegante padiglione, donde vagheggiò la sorprendente prospettiva delle amene campagne, e il sottoposto lago di Marta, Nella sera la città fu tutta illuminata, e sulla piazza della cattedrale il santo Padre fu spettatore del fuoco d'artifizio, poscia ricevette monsignor Altieri ora cardinale, che si restituiva alla nunziatura di Vienna. Nella mattina seguente, essendo domenica, la città fu aumentata grandemente dal concorso della gente de' prossimi paesi. Dopo aver celebrato la messa nella cappella dell'episcopio, Gregorio XVI a piedi si recò a visitare le salesiane, ove trovò riunite le bene-

dettine, tutte consolando con paterna bontà. Le strade e le finestre erano messe a festa, e sulla spiaggia di s. Andrea eravi un fonte di vino a pubblico beneficio. Ritornato all'episcopio, dalla loggia il Pontefice compartì alla tripudiante popolazione l'apostolica benedizione. Verso le ore tre pomeridiane, Gregorio XVI avendo espresso al cardinal vescovo il suo riconoscente animo per la cospicua magnificenza ond'era stato da lui trattato, se ne congedò affettuosamente; benedicendo tutti con espansione, fra i pubblici applausi partì alla volta di Viterbo. Tutto e meglio si legge, in un alle iscrizioni poste sulle porte della città, della cattedrale e dell'episcopio, nel giardino e in diversi luoghi, nella Narrazione del viaggio, ec., del ch. cav. Sabatucci, Aggiungeremo che furono dispensati tre opuscoli, il primo dal lodato gonfaloniere e deputati al pubblico ornato con la collezione di tutte l'epigrafi; il secondo dalle monache del divino amore, e contenen. te tutte l'epigrafi e composizioni poetiche colle quali celebrarono il fausto avvenimento, per cura della vicaria rev. madre Rosalia Bonfanti Buttaoni della Tolfa; il terzo da Serafino Pozzi, che con un inno espresse il gaudio comune.

La sede vescovile fu eretta immediatamente soggetta alla santa Sede, come lo è tuttora, da Urbano V, colla bolla Cum illius, dei 29 agosto 1369, che per intero riporta l'Ughelli, Italia sacra t. I, p. 975, colla serie de'vescovi. Erese la chiesa parrocchiale di s. Margherita in cattedrale, a preferenza di quella di s. Flaviano, pel maggior comodo del vescovo e del popolo, e in venerazione dell'inven-

zione e traslazione delle reliquie di s. Margherita e di s. Felicita da lui riconosciute, perchè ivi non senza prodigio si fermò il sacro convoglio che le conteneva. Vi trasferì il collegio de' canonici di s. Flaviano, formando il clero con congrua dotazione tanto per la mensa vescovile, quanto per la capitolare. Essendosi poi aumentata la dote del capitolo come le prebende per pie lascite, da dieciotto individui, compresi quattro chierici, ch'erano prima, al presente aggiunti i soprannumerari ne conta diecinove, oltre gl'inservienti di sagrestia, ed ha pure una cappella di musici. Per formare la diocesi Urbano V distaccò varie terre dai vescovati di Bagnorea, Orvieto, Viterbo, Toscanella e di Castro; non vi comprese Bolsena benchè vicina, forse acciò restasse unita ad Orvieto per la chiesa ove accadde il miracolo del ss. Corpolare. Nella bolla poi Urbano V volle rammentare i pregi antichi di Montesiascone, la fedeltà e costanza de' falisci a lui e predecessori, e le tante dimostrazioni divote ricevute nel suo soggiorno. Il successore Gregorio XI nel 1376 nominò primo vescovo fr, Pietro d'Anguiscen agostiniano francese, per santità e dottrina riputatissimo, chiamato malleum haereticorum, da Urbano VI spedito legato alla repubblica di Siena. Gli successe Nicolò nel 1381, fatto governatore della provincia del Patrimonio, che vuolsi della famiglia Scarincia; indi lo furono, nel 1398 Antonio Porziano alatrino, perito in jus canonico, traslato a Sora; nel 1404 Andrea Gio. Guidi di Arciano sanese, già di Massa, trasferito da Asisi; nel 1412 Antonio anaguino impiegato in diversi uffizi

dalla santa Sede, e trasferito a Todi : nel 1420 Domenico già abbate cisterciense delle Acque Salvie, e vescovo di Sutri; nel 1432 Pietro Antonio abbate premostratense de' ss. Quirico e Giulitta di Rieti, sotto il quale a' 13 ottobre 1436 Eugenio IV eresse nuovamente in cattedrale Corneto (alla quale nei primi secoli erano state unite le sedi di Gravisca e di Tarquinia (Vedi), colle bolle citate a quell'articolo, e la riunì alla sede Falisca. chiamandosi il vescovo di Montefiascone e Corneto, ed alternando la residenza nelle due città : passando poi dall'una all'altra recto tramite, Eugenio IV facoltizzò i vescovi di benedire chiunque incontrassero, benchè di altre diocesi. Indi nel 1436 stesso Eugenio IV gli sostituì Pietro Giovanni dell'Orto, traslato da Nepi, e nel 1438 lo passò a Massa Marittima, surrogandogli Valentino vescovo d'Orte che poco dopo rinunziò, laonde nominò successore Bartolomeo Vitelleschi cornetano, nipote del celebre cardinale, che l'antipapa Felice V creò anticardinale, perchè spogliato del vescovato nel 1442 da Eugenio IV. ritornato all'obbedienza di Nicolò V ne fu reintegrato, e morì pieno di meriti nel 1463, al modo detto alla sua biografia, vol. IV, p. 169 del Dizionario. Eugenio IV nel 1441 in sua vece, secondo l'Ughelli, avea fatto vescovo Onofrio di Sessa, il quale diè l'isola Bisentina a' minori osservanti, che edificarono il convento de'ss. Giacomo e Cristoforo; però il Lucenti non lo riconosce, e dice che nel 1442 al Vitelleschi fu surrogato Francesco de Materi romano, traslato da Brescia, e morì nel 1449. Nicolò V colla bolla Pastoralis confermò il

vescovato di Montefiascone ed i suoi privilegi. Allora il Vitelleschi ricuperò la sede, e nel 1461 gli successe Angelo Vitelleschi.

Nel 1470 morì il vescovo Gilber-Tolomei nobile sanese, cugino di Pio II, e gli successe Alberto Tolomei sanese che vivea nel 1477, Il cardinal Domenico della Rovert parente di Sisto IV, che vuolsi aver contribuito colle rendite della mensa raccolte nei molti anni che durò la sua amministrazione, alla fabbrica della nuova cattedrale poi incominciata; avendo tutti i cardinali le biografie, ai loro articoli si possono vedere le notizie di questo e degli altri cardinali vescovi. Alessandro VI nel 1496 dichiarò vescovo Serafino Panulfati, ornato di singolar dottrina e virtù: morì in tale anno, e successe Giovanni Tolomei sauese, morto nel 1400. Cardinal Alessandro Farnese romano, resse la chiesa sino al 1519, e divenne Paolo III. Leone X fece amministratore, per cessione del precedente, il cardinal Lorenzo Pucci, e nello stesso anno Ranuzio Farnese di nove anni; eletto Papa Paolo III l'abilitò a contrarre matrimonio, sostituendogli, il cardinal Guido Ascanio Sforza, che con regresso rinunziò nel 1548 per la sede di Parma, e fu vescovo Ubaldino Bandiuelli fiorentino, dotto e perito nelle lingue; il cardinale riassunse nel 1550 il vescovato. avendo Giulio III impiegato in Roma Ubaldino, che morì nel 1551. Achille de Grassis bolognese nel 1551 intervenne al concilio di Trento, e morì nel 1588. Però nel 1555 lo avea succeduto il fratello Carlo de Grassis, governatore di varie provincie e di Roma: é. Pio V lo creò cardinale, e morì nel

1571; fu benemerito del proseguimento della fabbrica del nuovo duomo, benchè assente pe' suoi uffizi. Il cardinal Alessandro Farnese nipote di Paolo III divenne amministratore; per sua rassegna nel 1572 fu commendatario Ferrante Farnese, traslato a Parma nel 1573. Indi Francesco Guinisi parmigiano; nel 1578 Gregorio XIII nominò Vincenzo Fucheri, il quale Papa assegnò alla manutenzione della fabbrica nel 1582 scudi duecento, confermati nel 1500 da Clemente VIII. Nel 1580 Girolamo de' conti Bentivoglio di Gubbio, pio, dotto e vigilantissimo pastore. Morto nel 1600, Clemente VIII elesse il cardinal Paolo Emilio Zacchia. e lo consacrò nella basilica lateranense; per le sue cure il nuovo duomo avanzò sino al cornicione colla spesa di quattordicimila scudi, e sarebbe divenuto Papa se il male che lo condusse al sepolcro nel 1605 non lo avesse impedito. Il fratello Laudivio Zacchia fu surrogato, che impiegato in gravi affari dai Papi, onde nel 1626 fu creato cardinale, governò a mezzo del nipote Gaspare Cecchinelli romano suo vicario: emulo del zelo e generosità del fratello, valse a dar compimento e mettere il tetto invece della cupola alla cattedrale, colla spesa di undicimila scudi, senza valutare quanto provvide il comune in legname e mattoni, oltre il costoso carreggio. Si attribuisce a lui gran parte della facciata antica, di cui tentò il compimento il successore; inoltre alle dignità di decano e sagrista istituite da Urbano V, egli aggiunse la terza dell'arciprete con pingue prebenda, e l'obbligo nelle feste di assistere al confessionale è all' istruzione della

dottrina cristiana. Per rinunzia del cardinale, li 22 aprile 1630 gli successe Cecchinelli, e parlando della cattedrale ne dicemmo le benemerenze, che mori nel 1666.

Alessandro VII creò vescovo il celebre cardinal Paluzzi Altieri, traslato a Ravenna nel 1670: di sopra si parlò come per lui Clemente X innalzò la sontuosa cupola, e quanto altro fece. Nel 1671 Domenico de Massimi nobile romano che governò con somma lode di prudenza, compianto nel 1685 per le sue virtù. Cardinal Marc' Antonio Barbarigo nel 1687, già encomiato, modello de' vescovi; fondò pure il monastero del divino amore, e le Maestre pie (Vedi), che si propagarono in più luoghi, e fu largo colla cattedrale di ricche suppellettili: il degno successore gli eresse un monumento marmoreo sotto il di lui busto, e fu anch' egli benemerito della propagazione della istituzione tanto utile delle maestre pie. Questi fu Sebastiano Pompilio Bonaventura nobile d'Urbino, traslato nel 1706 da Gubbio da Clemente XI, il quale l'autorizzò a benedire in Montesiascone il matrimonio del re cattolico d'Inghilterra Giacomo III, con Clementina Sobieski di Polonia, celebrato il dì 1.º settembre 1719, com e dalla lapide posta nell'episcopio; e procacciò alla sagrestia della cattedrale il ricco dono d'un compito pontificale con paliotto d'ormesino bianco ricamato in oro, in cui si distingue la pianeta intarsiata largamente di preziose perle orientali, dono accompagnato da due graziosissime lettere del re e della regina, di cui si parlò nel vol. XXXV, p. 99 del Dizionario. Il medesimo vescovo fu poi chiamato in Roma a battezzare solennemente il principe di Galles Carlo primogenito, al modo narrato nel citato luogo. Col Bonaventura terminando l' Ughelli la serie de' vescovi di Montessascone e Corneto, la compiremo colle annuali Notizie di Roma.

1734 Cardinal Pompeo Aldovrandi, già lodato: a lui inoltre si deve la statua di marmo rappresentante s. Margherita, le due colonne di granito (che diconsi trasportate dalle rovine di Ferento, del pari che le due collocate nell'andi. to del giardino dell'episcopio) che ne adornano la nicchia, le balaustre che chiudono le cappelle, gli altari dorati, e la nuova orchestra pur dorata. Fu vicino ad esser sublimato al pontificato, e l'eletto Benedetto XIV a sua istanza nel 1743. col breve Novam de coelo descendentem Jerusalem, concesse al capitolo il rocchetto con cappa magna, onde il capitolo nelle stanze canonicali pose una iscrizione in marmo di gratitudine al cardinale, Isolò il seminario della città mediante muro, ricavandone un cortile per solazzo de' giovani, e siccome privò la città d'una piazza, in compenso utilmente cambiò il corso della strada romana, per modo che passasse rasente alla porta del borgo maggiore, la quale più magnifica costruì, e di faccia a tal borgo aprì altra strada dritta verso il tempio di s. Flaviano; e meditava la navigazione del fiume Marta sino al mare di Civitavecchia, come viva sorgente di ricchezze per Monte Fiascone e per tutta la provincia, e ne fece fare da Andrea Chiesa il disegno. L'episcopio fu dal cardinal ampliato ed abbellito, e vi fabbricò vicino altro palazzo pegli uffizi della curia, e per alloggiarvi degnamente i principi di transito, e tra i due palazzi edificò il descritto giardino. Il suo cadavere trasportato in Bologna sua patria, fu sepolto nella magnifica cappella da lui eretta in s. Petronio, ove si vede la sua statua colle iscrizioni fatte a suo onore. 1754 Saverio Giustiniani nobile genovese di Scio, già canonico di s. Maria Maggiore, e sotto-datario, come dicemmo nella serie di tali prelati nel vol. XXXIX, p. 250 del Dizionario. 1772 Francesco Maria Banditi, già preposito generale de' teatini di Rimini, creato cardinale nel 1775 del titolo di s. Grisogono, e annoverato alle congregazioni de'vescovi e regolari, immunità, riti e indulgenze : anch'egli sece del bene alla città e diocesi; restaurò e ridusse a stato di politezza e di buon ordine il pubblico ospedale; donò un pontificale di lama d'oro alla cattedrale, nobilitando l' ara massima; trasferito a Benevento ricolmò di benefizi l'arcidiocesi, al modo come si legge nelle iscrizioni, riprodotte a p. 72 dal de Angelis. Nel 1776 gli successe il celebre e dottissimo concittadino Giuseppe Garampi nunzio di Vienna, creato cardinale nel 1786, morto nel 1792 : aprì un orfanotrofio per le povere fanciulle, che poi si chiuse per difetto di rendite sufficienti ; fu generoso al seminario di molti libri, e ne promosse l'incremento . 1794 Gio. Sifredo Maury indi cardinale : sotto di lui Pio VI aumentò la mensa capitolare, di cui è l'effigie con iscrizione nelle stanze canonicali. Questo cardinale da Parigi donò al seminario più casse di volumi, in gran parte edizioni de' maurini, e alla sagrestia diè molte ricche sup-

pellettili. Pio VII esonerò molte prebende della cattedrale e della diocesi dalle pensioni di cui erano gravate, ed accrebbe le rendite del seminario con applicargli i beni de' conventi esistenti in Marta, già degli agostiniani e paolotti minimi soppressi dai francesi. Quel Papa fece amministratore fr. Bonaventura Gazzola vescovo di Cervia, e dopo la rinunzia del Maury lo promosse al vescovato nel 1820: egli dopo il fondatore ben meritò del seminario e collegio Falisco, avendone sino dal 1817, come si legge nel supplemento del Diario di Roma numero 82, fatto rifiorire il suo lustro. Ottenne dal Papa il memorato aumento di rendite, a proprie spese edificò un braccio nuovo, ch' è riuscito di ornamento alla città, e di comodo ospizio ai professori del luogo. Mentre era amministratore, ottenne una parte delle rendite pei restauri della cupola, ed a favore della mensa gli utensili e mobili lasciati dal cardinal Maury, in compenso de'danni recati nella sua assenza all'episcopio. Cardinale Giuseppe Maria Velzi, nominato da Gregorio XVI nel 1832, e sua creatura, come lo sono i seguenti porporati : fu zelante pastore, e del seminario vigilante. Per sua morte Gregorio XVI dichiarò a' 19 maggio 1837 successore il cardinal Gabriele Ferretti d' Ancona, che a'15 febbraio 1838 trasferì a Fermo (poi dal regnante Pio IX fatto legato d'Urbino e Pesaro e segretario di stato), dandogli a successore il cardinal Filippo de Angelis d'Ascoli, il quale efficacemente diede opera a ripristinare l'antica floridezza del seminario e collegio, anche nella disciplina e nella emulazione, ed istituendo le cattedre di

storia ecclesiastica, di eloquenza sacra e di liturgia : mentre occupato del pubblico bene ampliò il monte di pietà, procurò l'ornato della città, istituì le scuole de' fratelli della dottrina cristiana pei fanciulli, onde toglierli dall'ozio e dall' ignoranza, a 27 gennaio 1842 Gregorio XVI lo trasferì a Fermo che tuttora saviamente governa, essendo protettore di Montefiascone, di Marta e di Piansano: di quanto fece questo porporato nella sua città e diocesi Falisca si legge nello splendido elogio riportato nel numero 16 del Diario di Roma 1842. Il medesimo Gregorio XVI gli diè lo stesso giorno in successore monsignor Nicola de'conti Mattei di Pergola, traslato da Camerino, che fu pianto a'23 ottobre 1843, passando a miglior vita : i di lui encomi sono riportati dai numeri 47 e 51 delle Notizie del giorno: il Papa gli sostituì nel concistoro de' 22 gennaio 1844 l' odierno vescovo cardinal Nicola de' conti Clarelli Paracciani di Rieti: il numero 28 delle Notizie del giorno 1844 descrive le feste fatte pel di lui solenne ingresso, ed il numero 80 del Diario di Roma pubblica la notificazione sul restauro ed ornato del seminario e collegio, e le provvidenze che andava il cardinale a prendere sulla disciplina del medesimo, proibendo salutarmente agli alunni e convittori il passare l'autunno nelle loro case, ove solo ritorneranno terminato l'intero corso degli studi. Il capitolo si compone di tre dignità, la prima essendo il decano, di nove canonici compreso il penitenziere ed il teologo, e di dodici beneficiati : il decano coadinvato da un canonico ha cura della parrocchia della cattedrale, ov' è il

MON

225

fonte sacro. Vi sono in città due altre chiese parrocchiali, i conventuali, i minori osservanti, le monache salesiane e benedettine, la scuola pia, l'orfanotrofio, le confraternite, ec. Le due diocesi di Montefiascone e Corneto contengono dodici luoghi. Ogni nuovo vescovo è tassato ne' libri della camera apostolica in fiorini 200, ascendendo le rendite a circa scudi cinquemila.

MONTE GARGANO. V. Man-FREDONIA.

MONTE GIOIA o. GAUDIO; ordine equestre. Dopo la conquista di Gerusalemme, il primo re latino Goffredo edificò vicino due città chiamate Monte Gioia, Mongiosa e Monte Gaudio, dall'allegrezza che provavano i pellegrini mirando da esse i santi luoghi. In progresso vi si formò un ordine militare per difendere i luoghi medesimi ed i pellegrini, prendendo i cavalieri che lo composero il nome della città. L'approvò nel 180 Alessandro III con la regola di s. Basilio, e voti di povertà, castità ed obbedienza, vestendo essi abito bianco, con stella rossa a cinque raggi, ovvero una croce rossa eguale a quella de'tem. plari. Invasa nuovamente la Palestina dai saraceni, i cavalieri ripararono in Europa, fermandosi in Castiglia e in Valenza, ove furono largamente premiati dai principi: il re di Castiglia Alfonso IX, per combattere i mori, diè a questi valorosi il castello di Montfrac donde presero il nome, ma in Valenza e in Catalogna ritennero l'antico di Montegaudio o Montegioia; finalmente nel 1221 s. Ferdinando III, vedendo scaduto l'ordine, l'unì n quello di Calatrava (Vedi). In tempo di guerra i cavalieri portavano per insegna l'immagine della Beata Vergine, e dall'altra parte la croce dell'ordine, dovendo difendere la religione cattolica contro gli infedeli. Ne riporta la figura il p. Bonanni nel Catalogo degli ordini eq. p. 82. Il p. Helyöt ritiene essere questo unito ai cavalieri del Truxillo, i quali avevano ricevuto la città di tal nome da Alfonso IX, e derivavano dai cavalieri di Montegioia; avendo perduto le loro castella, tolte ai mori, e da essi riprese, furono incorporati all'ordine di Alcantara (Vedi).

MONTEIL, MONTIL, o MON-TELIMART. Città di Francia, dipartimento della Drome, sul Rodano, in fertile pianura. Questa antica città fu abitata dai cavares, ed i romani la chiamarono colonia Acusio, indi ricevette il nome di Montilium Adhemari dai signori di Grignan che la ristorarono, uno de' quali la donò alla Chiesa nel pontificato di Gregorio IX, poi nel 1446 restituita a Luigi XI re di Francia, indi soggiacque alle guerre religiose per aver abbracciato la pretesa riforma. Nel 1200 vi si tenne un concilio, nel quale Milone legato della santa Sede, sottomise alla penitenza Raimondo VI conte di Tolosa, fautore degli albigesi, Labbé t. XI; Arduino t. VI.

MONTE LEONE, Vibona. Città vescovile del regno delle due Sicilie, nella provincia della Calabria Ulteriore seconda, capoluogo di distretto e di cantone. Trovasi su d'una vetta in vaga e deliziosa situazione, dominata da un castello fortificato: rovinata nel terremoto del 1783, fu poi bene restaurata. E sede d'un tribunale di commercio, e piazza di guerra di quarta classe. Ha quattro chiese, un collegio

5

reale, e molti filatoi di seta. Dicesi fondata da Federico II presso le rovine d' Hipponium, floridissima città della Magna Grecia, e che fu poscia colonia romana sotto il nome di Vibo-Valentia. Il Luco di Agatocle occupa una gran parte del montuoso territorio, ove annose roveri resistono all'urto de'secoli; e fu titolo di ducato della casa Pignattelli sino dal 1578, Vibona ricevette il lume della fede ne'primi tempi della Chiesa, e nel V secolo vi fu eretta la sede vescovile sotto la metropoli di Reggio, ed ebbe anche vescovi greci. Il primo vescovo che si conosca è Somano, che assistette al concilio di Calcedonia nel 451; Giovanni fu a quello di Roma del 499 sotto s. Simmaco; Rufino del 597; Venerio del 500; Papinio si recò nel 640 al concilio romano di s. Martino I; Crescenzio fu a quello del 679 di s. Agatone; Stefano fu al secondo concilio di Nicea nel 787. Rovinata Vibona da' saraceni nel 983, la sede vescovile fu unita a quella di Mileto (Vedi) nel 1073. Ughelli, Italia sacra t. X, p. 186.

MONTE LIBANO, Mons Libanus. Catena di montagne della Turchia asiatica nella Siria, della quale il Tabor occupa uno de'più eminenti punti, ed il più mirabile, indi il Libano cotanto celebre ne'libri santi antichi e nuovi, famoso pe' suoi cedri, rispettabili avanzi della foresta nella quale il re di Babilonia fece abbattere gli alberi necessari per la costruzione del tempio di Gerusalemme (Vedi). Il Libano, il cui nome dev'estendersi a tutta la catena del Kesrouano o Kesraouan, e del paese de'drusi, presenta tutto lo spettacolo delle grandi montagne; il Giordano, il

Lanto e molti ruscelletti vi hanno la sorgente; mentre i monasteri richiamano alla mente i primi tempi della Chiesa, che numerava una quantità di solitari sparsi sui monti. Vi si trovano ad ogni passo siti in cui la natura spiega ora l'amenità, ora la grandezza, ora la bizzarria, e sempre la varietà. Sulla sommità del Libano o di Sunnina l'immensità dello spazio che si discopre fa godere l'amenità e maestosità d'uno spettacolo, che non è dato con poche parole poter descrivere. Gli abitanti preferirono queste montagne alle ricche pianure, per essere al coperto dalle vessazioni de' turchi, e vi spiegarono un' industria agricola che invano cercherebbesi altrove: a forza d'arte e di fatica, costrinsero un suolo sassoso a diventar fertile. Il Monte Libano e la provincia è principalmente abitata dalla nazione maronita. Le famiglie greche, siriache ed arabe che abitano le falde del Libano, sono istruite, pacifiche e laboriose. Nel Monte Libano le chiese e i monasteri sono in gran numero, d'ambo i sessi, e di riti orientali. Vi risiedono i patriarchi de' Maroniti (una volta anche quelli dei Melchiti Greci e de' Siri, ma oggi nel dominio turco essendo libero il culto, questi dimorano nelle loro città presso i diocesani) e degli Armeni o di Cilicia (Vedi). Ai quali articoli ed agli altri relativi si dice quanto riguarda il Libano, il cattolicismo che vi è numeroso, ed i religiosi e religiose. Si deve avvertire, che nel Monte Libano non vi sono famiglie armene, ed ivi il patriarca governa le lontane città di sua diocesi. Ora si dice che il patriarca armeno ossia

di Cilicia, prevalendosi della libertà di culto che concede il gran signore a tutti i suoi sudditi, pensi trasferirsi in qualche città della sua diocesi, dove vi sia maggior numero di armeni. A Manoniri dicemmo del sinodo tenuto in Monte Libano nel 1736, su di che nel Bull. de prop., Append. t. II, p. 97, si legge il breve Apostolicae servitutis, emanato da Benedetto XIV a' 16 febbraio 1742, per imporre sitenzio alla controversia insorta.

Il Monte Libano per i latini è compreso nella giurisdizione del vicariato apostolico di Aleppo, ed Antura è la residenza del vicario apostolico, cioè propriamente nel Kesroano nell'Anti Libano. Il vicario apostolico è pei latini, ma è ancora delegato apostolico pegli orientali, che in tanto numero stanziano nella Siria: nel 1830 la congregazione di propaganda fide gli fabbricò la casa in Antura per risiedervi. A monsignor Pietro Losanna vescovo d'Abido, Gregorio XVI diè in successore agli 8 marzo 1830 l'odierno vicario apostolico d'Aleppo pei latini, e delegato apostolico nel Monte Libano, monsignor Francesco Villardel de'minori osservanti, arcivescovo di Filippi. Il vicariato apostolico di Aleppo o Berrea (Vedi) contiene i Melchiti (Vedi), i Maroniti (Vedi), gli armeni di cui parlasi a Cilicia ed a Patriareato armeno (Vedi), Antiochia, Laodicea, Sidone, Tripoli, Damasco, Berito, città che tutte hanno articoli. Berrea o Aleppo si considera come la capitale della Siria (Vedi), la quale comprende il vicariato apostolico d'Aleppo, tranne la Palestina, vicariato già vastissimo come contenente anche l'alto Egitto e l'Arabia. Nella città di Aleppo avea giurisdizione il Guardia. no del santo Sepolero (Vedi), e nel 1760 vi fu creato un vicario apostolico ch'ebbe breve durata, ripristinato però nel 1817: siccome poi nasceva spesso, questione sull'esercizio di giurisdizione tra il vicario apostolico e detto guardiano, da Gregorio XVI col breve In supremo episcopatus munere, de'21 marzo 1841, fu stabilito, che la Siria fosse sottomessa al vicario apostolico di Aleppo, e la Palestina con l'isola di Cipro fosse governata nello spirituale dal guardiano del santo Sepolero o Terrasanta; e riguardo agli ospizi di quest'ultima esistenti nella Siria, i religiosi quanto all'esercizio del ministero dipendessero dal vicario apostolico, mentre per ciò che concerne la disciplina regolare fossero soggetti al guardiano. Però nell'ottobre 1847 il regnante Pio IX ha ripristinato la residenza in Gerusalemme del patriarca latino; con giurisdizione stabilita dalla congregazione di propaganda fide. In Aleppo vi è la casa del vicario apostolico, circa mille cattolici latini; la chiesa parrocchiale, scuola con convento ed ospizio i padri di Terrasanta; chiesa, cappella, collegio e prefettura i cappuccini; la scuola d'ambo i sessi de'lazzaristi; e vi aveano chiese ed ospizi i gesuiti ed i carmelitani.

Si crede che il nome di Libano venga dalla parola ebraica Lebano Laban, che significa bianco; esso esprime la bianchezza delle sommità le più alte della catena, che sono quasi di continuo coperte di neve. Si distinguono col nome di Libano od El-Gebel le più alte montagne della Siria: è una cate-

na di monti che s'innalza lungo la riva del mare Mediterraneo, da mezzodì a settentrione. Il suo principio è verso la città di Tripoli e verso il Capo Rosso; il termine è al di là di Damasco, unendosi colle altre montagne dell'Arabia deserta. Ouesta estensione da ponente a levante, trovasi circa sotto il 35.° grado di latitudine. L'Anti-Libano od El-Gebel-el-Claich, così chiamato a motivo della sua situazione opposta a quella del Libano, è un'altra catena di monti che s'innalzano presso le rovine di Sidone, e vanno ad unirsi con altre montagne del paese degli arabi, verso la Tracondite, sotto il 34.° grado. Queste montagne occupano un vastissimo spazio, in tre provincie, che chiamavansi in passato la Siria propria, la Celesiria e la Fenicia, con una parte della Palestina. Il Libano perciò e l'Anti-Libano, presi unitamente, hanno a mezzodì la Palestina, a settentrione l'Armenia minore, all'oriente la Mesopotamia od il Diarbekir con una parte dell' Arabia deserta, ed a ponente il mare di Siria. Queste due catene di monti sono separate l'una dall'altra da una distanza quasi eguale da per tutto, e questa distanza forma un paese fertile, cui davasi anticamente il nome di Celisiria, ovvero Siria cava o bassa, perchè chiusa dalle due catene del Libano ed Anti-Libano. È il Libano chiamato glorioso da Isaia, venendo considerato questo monte come la dimora de primi abitanti della terra, poichè la posterità di Cham venne a popolarlo poco dopo il diluvio. L'aspetto di questo monte presenta quattro piani di monti ammucchiati gli uni sopra gli altri: il primo è pieno

di frutta e ben coltivato: il secondo è incolto e scosceso: nel terzo vi si gode di una perfetta primavera, ed è fertilissimo: il quarto è disabitato per il rigidissimo freddo, che lo mantiene coperto di eterne nevi. In mezzo al penultimo piano vi si trovano i famosi cedri, tanto celebrati dalla Scrittura. Di questi ultimi se ne contano ancora dei principali, venti o ventiquattro. Questi cedri famigerati, rispettabili avanzi e monumenti della veneranda antichità. secondo Davidde furono piantati da Dio stesso. Questi mirabili alberi di fronda nera e folta, che coprono co'loro rami orizzontali la cima del Libano, sono di una sì prodigiosa circonferenza che sei persone appena possono abbracciarne uno. e ve ne sono di quelli che l'hanno di sei tese. Sono creduti sì antichi e vetusti che la tradizione vuole che rimontino al tempo di Salomone. La difficoltà di tagliare il pedale di quelle masse enormi, e l'incorruttibilità loro favoriscono molto cotale tradizione. Quantunque non trovinsi altrove cedri paragonabili a questi, ve ne sono un gran numero di minor grossezza, ed altri piccolissimi di fusto, gli uni frammisti ai primi, gli altri ne'dintorni, e divisi per così dire a drappelli. La cima de'gran cedri allargasi a forma quasi d'un paracqua, in vece che quella de' meno considerabili innalzasi a foggia di piramide come i cipressi; le foglie loro sono simili a quelle del ginepro, alquanto ripiegate, e conservano il verde tutto l'anno; il frutto, che non è portato che dai grandi cedri, è simile a quello de'pini, ma d'un colore più oscuro, e di una corteccia più compatta; è disposto a folti maz-

zetti all'estremità, e rivolgesi al cielo colle punte all'insù, tramanda un odore gradevole, e la resina che cola dal tronco ha pure una dolce fragranza. La cima loro proporzionata all'enormità della grossezza, maestosamente protendesi verso i cieli, e presenta un'ampia cupola di verdura, una delle meraviglie della natura. Ogni anno i maroniti, che sono i principali abitanti del Libano, nel giorno della Trasfigurazione vanno a celebrare sulla montagna la festa de' cedri. Il patriarca vi ascende coi vescovi, con gran numero di monaci e fedeli, e si celebra la messa su altari di pietra eretti a piè degli alberi più colossali. Colla mira di conservare i cedri i più antichi, il patriarca fulminò la scomunica a chiunque tentasse di svellerne un tralcio od un ramoscello senza un formale permesso.

Tre popolazioni diverse, due delle quali si ravvicinano per la loro credenza, abitano le colline accessibili e coltivabili del Monte Libano. I primi sono i maroniti, che formano un popolo a parte in tutto l'oriente, ed amano gli europei come fratelli: al loro articolo dissi quanto negli ultimi tempi soffrirono dai drusi e dai turchi, dopo la caduta del dominio egiziano. I drusi, che coi metualiti ed i maroniti formano la popolazione principale del Libano, furono un tempo creduti colonia europea lasciata dai crociati in oriente: parlando i drusi l'arabo, ed essendo idolatri non sembra che discendano da cristiani. Perseguitati dai mussulmani, di cui non vollero abbracciare il culto, rifugiaronsi nelle inaccessibili solitudini del Libano. L'emir Facardino li rese celebri anche in

Europa al principio del secolo XVII; dopo un'esistenza indipendente e famosa, fu vinto, tradito e tradotto in Costantinopoli; nondimeno la sua posterità potè regnare dopo di lui, e quindi quando si estinse, lo scettro passò alla famiglia Chal, originaria della Mecca; ed Emir Beschir ultimamente governava quelle contrade, ora occupate dai turchi, governando il Monte Libano un pascià. La famiglia di detto emir anticamente era turca maomettana, poi si fece cattolica. La religione de' drusi è un mistero; essi adorano il vitello, le donne sono ammesse al sacerdozio; sono divisi in saggi ed ignoranti; venerano Mosè, Gesù e Maometto; si dice che credino al giudizio, all'inferno, al paradiso, ma non si fanno battezzare e non praticano la religione cristiana; non hanno templi, nè feste, nè cerimonie, tutta la loro fede si riduce nella provvidenza e misericordia di Dio. Il Terzi nella Siria sacra p. 303 e 308, parlando del Monte Libano e suoi popoli, e della nazione drusa e suoi errori, li crede con altri derivati dai latini della prima crociata, poi caduti in errore pel contatto co'saraceni ed altri popoli. Il Cuccagni nella dissertazione in cui volle provare che la setta de'liberi muratori è un ramo della setta de'manichei, inserita nel supplimento al Giornale ecclesiastico di Roma 1791, dice che i drusi del Monte Libano conservano molti vestigi del manicheismo, e che perciò hanno affinità coi frammassoni. Egli però coi più critici dichiara l'esistenza de'drusi anteriore a detta crociata, e che un certo Druso Ismaele persiano manicheo fu loro legislatore al principio del secolo

XI, quale apostolo della setta spedito a predicar in Siria, quindi i drusi lo confusero con Hakemo re egiziano, perchè da Druso Ismaele promulgato per un Dio; ne aspettano sempre il ritorno, lo chiamano il Salomone persiano, e venerano qual Dio potente sotto la misteriosa figura del vitello che tengono nascosto. Sembra che i drusi abbiano scelto tal simbolo per relazione all' Egitto, dove uccisi morirono tanto Druso che Hakemo, e dove fu adorato il vitello sotto la speciosa denominazione di Api, che spiegasi appunto per il forte, il Dio potente. Avendo i drusi accolto generosamente gli europei, che dopo la battaglia di Navarino temevano la vendetta de'turchi, avvezzi ora ad una specie di fratellanza cogli ortodossi maroniti, numerosi, ricchi, amanti l'agricoltura ed il commercio, prodi e di maniere civili, faranno col tempo facilmente corpo coi maroniti, e progrediranno del pari nella civilizzazione; purchè si rispettino i loro riti religiosi. I metualiti o amadii, che compongono il terzo della popolazione del basso Libano, sono maomettani della setta di Ali dominante in Persia; essi non mangiano nè bevono coi settari di altro culto, e dopo molte vittorie e rovesci si sostengono nella valle presso le magnifiche rovine di Eliopoli e dalla parte del Sour l'antica Tiro. Gregorio XVI donò alla biblioteca vaticana sei volumi riguardanti i drusi, in lingua araba. Cinque di essi, in quarto, contengono le sei parti che formano il codice religioso della setta de'drusi; ed il sesto, in ottavo, alcune poesie sui loro dommi. Nel volume che contiene la quinta e sesta parte di detto codice, si legge questa nota: Manuscrit original pris en Syrie par les troupes égyptiennes dans la revolte des druses en 1838. Gli altri volumi ancora provengono dal bottino fatto in quella circostanza nei drusi dai soldati egiziani; e da Clot Bey medico d'Ibraim Pascià, che seco lo condusse in quella spedizione, furono offerti al lodato Pontefice nel 1840.

MONTELUNGO o MONTE-LONG Ugo, Cardinale. Ugo di Montelungo o Montelong, nato nobilmente nell'Angiò, decano, cantore ed arcidiacono di Nantes, fu nel 1354 promosso alla cattedra episcopale di Tregujer, e nel 1359 trasferito a quella di Brieu, colla dignità di cancelliere della Bretagna. Gregorio XI a' 21 dicembre 1375 lo creò cardinale prete de'ss. Quattro, e poi vescovo di Sabina. Seguì il Papa nel suo viaggio d'Italia, e quindi abbandonando in Roma il successore Urbano VI, alla eni esaltazione erasi mostrato favorevole, segui le parti dell'autipapa Clemente VII, nella cui obbedienza finì il corso della sua vita in Avignone, in estrema decrepitezza nel 1384 o più tardi.

MONTE MARANO, Mons Maranus. Città vescovile nel regno delle due Sicilie, nella provincia del Principato Ulteriore, capoluogo di cantone sul Calore. La cattedrale, amplo edifizio, è dedicata alla Beata Vergine Assunta, con tre navate: nel sotterraneo vi sono tre cappelle, col corpo di s. Giovanni vescovo. Il capitolo componevasi delle dignità dell'arcidiacono, dell'arciprete, di due primiceri, e dell'economo o sagrista, con dodici canonici. La città non è antichissima, ma fu un tempo florida; se ne crede tuttavia fon-

datoré Caio Mario, onde fu detta Mons Marianus, perchè la fece costraire sul monte. La sede vescovile fu eretta nel secolo XI sotto la metropoli di Benevento. Ne fu primo vescovo s. Giovanni monaco benedettino, nominato da s. Gregorio VII; chiaro per miracoli morì il 7 o 17 agosto, e ne riporta gli atti in un alla serie de' vescovi l'Ughelli, Italia sacra, t. VIII, p. 332. Gli successero, Giovanni che nel 1179 fu al concilio Lateranense III di Alessandro III; Ruffino traslato nel 1208 a Castro da Bonifacio VIII; Pietro del 1320; Barbato che morì sotto Giovanni XXII: Pietro eletto dalla maggior parte del capitolo, cui spedì un privilegio Benedetto XII, e nel 1345 Clemente VI lo trasferì a Dragonara. Indi fr. Ponzio Escandevilla domenicano: fr. Marco Traniscu di Fabriano francescano del 1346; Andrea del 1349; Nicola di Bisaccia, nel 1350 trasferito da Caserta; fr. Giacomo Castella de' minori del 1365; Agostino I del 1306; Agostino II del 1413; fr. Marino di Monopoli francescano del 1452; Ladislao del 1463; Agostino de Seni francescano del 1477; fr. Simeone de Davidici sanese francescano del 1484; fr. Antonio Bonito dello stesso ordine del 1487, dottissimo e caro al re Ferdinando; Giuliano Ysopo che consacrò la cattedrale nel 1404 e rinunziò con regresso; Pietro Giovanni de Melis del 1516, indi fatto vescovo di Tiberiade in partibus; Saverio Petrucci del 1517, che abdicò nel 1520; Andrea Aloisi napoletano, che morendo nel 1528, ritornò alla sede Giuliano, che la rinunziò al nipote Girolamo Ysopo canonico regolare lateranense; fr. Antonio Gaspare Rodriguez spagnuo-

lo, de'minori osservanti, dottissimo teologo, del 1552: intervenne con onore al concilio di Trento, e nel 1570 passò alla sede arcivescovile di Lanciano. Ne furono successori, nel 1570 M. Antonio Alferi beneventano, arcidiacono della metropolitana; nel 1596 Silvestro Brocati d'Offida, chiaro teologo e filosofo, perito nella lingua ebraica, già precettore di Clemente VIII che lo nominò. Nel 1603 M. Antonio Genovesi napoletano, celebre giureconsulto, traslato ad Isernia; nel 1611 fr. Eleuterio Albergoni milanese conventuale; nel 1636-Francesco Antonio Porpora napoletano, reputatissimo giureconsulto; nel 1640 Urbano Zambotto, non bolognese ma beneventano, abbate generale de' canonici regolari del ss. Salvatore, lodevolmente governò; nel 1658 Giuseppe Battaglia parroco di Roma; nel 1670 fr. Celestino Laboni patrizio di Rossano e agostiniano scalzo, dopo aver rinunziato per virtù la dignità abbaziale, zelantissimo pastore, riparò la cattedrale, ridusse a miglior forma l'episcopio, donò alla chiesa ricchi arredi, rinnovò l'altare maggiore e lo decorò di pitture, fece il doppio organo ed altre cose, vendendo quanto avea di prezioso pei poveri. Morì nel 1720 e gli successe Gio. Grisostomo Vecchi di Rossano, priore generale de' basiliani, col quale nell'Italia sacra si termina la serie de' vescovi, che proseguiremo colle annuali Notizie di Roma. 1726 Giovanni Ghirardi di Cervinara beneventano. 1746 Innocenzo Sanseverino di Nocera de' Pagani, 1753 Giuseppe Antonio Passanti della diocesi di Brindisi. 1774 Onofrio M. Ginnari della diocesi di Cassano. Dopo lunga sede vacante, Pio VII

nel 1818 soppresse la sede vescovile, e l'un a quella di Nusco (Vedi).

MONTE OLIVETO. Abbazia e principale monastero degli Oliveta-

ni (Vedi).

MONTE PELOSO (Montis Pelusii). Città vescovile nel regno delle due Sicilie, nella provincia di Basilicata, capoluogo di cantone. È posta sopra un colle, fra le sorgenti del Bradano; è cinta di mura, e nel feudale reggimento dipendeva da Gravina. La cattedrale è dedicata alla Beata Vergine Assunta, ed è moderno edifizio, con capitolo che componevasi di sei dignità, cioè l'arcidiacono, l'arciprete con cura d'anime, il cantore, il primicero, il tesoriere, il croceriato, con dodici canonici; al presente vi sono quattro dignità, e venti canonici, compreso il penitenziere ed il teologo, non che de' mansionari ed altri chierici. L'arciprete, seconda dignità, ha cura delle anime aiutato da tre preti; la cattedrale sola ha il battisterio, essendovi in città altre quattro parrocchie. L'episcopio è attiguo alla cattedrale, e la diocesi non si estende oltre la città. Vi è un monastero di monache, non più i tre conventi di religiosi; sonovi inoltre confraternite, monte di pietà ed ospedale. Nel secolo XI ebbe origine la sede vescovile, come avverte il Lucenzi, e Calisto II la ripristinò nel 1123, dichiarandone vescovo Leone abbate benedettino, richiesto dal popolo e dal clero; lo consacrò e fece la sede immediatamente soggetta alla santa Sede, nella provincia ecclesiastica d'Acerenza. Non si conoscono altri vescovi sino a fr. Antonello de' minori, che nel 1452 fu fatto vescovo d'Andria (Vedi) (alla quale Pio VII

uni Minervino) e di Monte Peloso; nel 1460 fr. Autonio de Giovannotto, vescovo d'Andria e Monte Peloso, per la cui industria fu ristorata la cattedrale, e morì nel 1463; Roggero de Atella lo successe nelle due sedi, ed a questi Martino de Sotomajor spagnuolo, di somma estimazione, morto nel 1477 dopo avere eretto diverse cappelle nel detto tempio, ed il campanile. Sisto IV separò le due chiese ch'erano state alcun tempo unite, e nel 1480 nominò vescovo di Monte Peloso Donato, cui successero: Antonio morto nel 1482; Giulio Cantelmi nobile napoletano, deputato al governo dell'Umbria; nel 1401 Berardo o Leonardo de Carnini o Corbara, traslato a Trivento; nel 1498 Marco Coppola napoletano monaco olivetano, con dispensa di cambiare l'abito da bianco in nero; nel 1528 Agostino Landolfi canonico regolare, rinunziò nel 1532; fur fatto amministratore il cardinal Domenico de Cupis (Vedi) che con regresso abdicò nel 1537. Gli fu sostituito Bernardino Tempestini di Montefalco. Nel 1540 col consenso del cardinale, Pietro Martini, e nel 1546 Paolo de Cupis romano canonico della basilica Lateranense, trasferito nel 1548 a Recanati, Ascanio Ferreri di Bisignano che abdicò nel 1550; gli successe il fratello Vincenzo, che rinunziò nel 1561, indi fu traslato ad Umbriatico. Luigi de Campania di Rossano, si dimise passati due anni, e poi fu vescovo di Motula. Nel 1578 Lucio Maranta trasferito da Lavello; nel 1592 Gioia Dragomanni fiorentino, traslato nel 1596 a Pienza, surrogato da Camillo Seriboni. Indi fr. Ippolito Massarino lucchese de' serviti, pro-

fondo teologo e di felice ingegno. teologo d'Innocenzo IX, dell'università di Ferrara, e della congregazione de divinis auxiliis, fatto vescovo nel 1600. Francesco Perusci spoletino del 1605: Tommaso Sanfelice teatino, napoletano del 1615; Onofrio Grifari procuratore generale de' cassinesi del 1621; fr. Diego Merino spagnuolo carmelitano del 1623, trasferito ad Isernia: nel 1626 fr. Teodorico Pelleoni di Apiro conventuale; nel 1637 Gaudio de'conti Castelli di Terni, lodato per gran prudenza, e governatore di vari luoghi dello stato pontificio; nel 1638 Attilio Orsini romano, encomiato per dottrina e virtù; nel 1655. Filippo Cesarini nobile nolano, traslocato a Nola; nel 1674 Raffaele Riario di Savona abbate cassinese degnissimo; nel 1684 Fabrizio Susana nobile di Sanseverino; nel 1706 Antonio Avello di Neocastro, 'col quale si termina la serie de' vescovi, nell' Italia sacra dell'Ughelli t. I, p. 998, che compiremo colle annuali Notizie di Roma. 1717 Domenico Potenza di Cirignola. 1739 Cesare Rossi di Marsico. 1750 Bartolomeo Coccoli d'Arpino. 1761 Francesco Paolo Carelli di Conversano. 1763 Tommaso Agostino de Simone della diocesi di Lecce. Dopo lunga sede vacante nel 1792 Francesco Saverio Saggese della diocesi d'Ariano. 1797 Arcangelo Lupoli della diocesi di Aversa, Pio VII nel 1818 uni questa sede a quella di Gravina (Vedi), dovendosi chiamare il vescovo di Gravina e Monte Peloso.

MONTE DI PIETA' DI ROMA. V. MONTI DI PIETA'.

MONTE PULCIANO (Montis Politiani). Città con residenza vescovile del granducato di Toscana nella Val di Chiana, provincia di Firenze, decorata pure del tribunale collegiale di prima istanza, capoluogo di comunità, di vicariato regio, e di circondario nel compartimento di Arezzo. Risiede sulla cima del monte del suo nome, in amenissima situazione, facente parte della giogaia che divide la Val di Chiana dall'opposta valle dell'Orcia. Vi scaturisce il torrente Tressa dell'Orcia, e per vari rivi il Salarco ed il Salcheto tributari della Chiana. Si specchia da un lato nel Trasimeno, e ne' minori laghi di Chiusi e di Montepulciano: gli elevati Apennini ne abbelliscono la deliziosa veduta dall'alto. La città è di figura bislunga, circondata di mura castellane, con quattro porte e due posterle: ha una fortezza diruta nella parte superiore, e un'altra nella parte inferiore. In questa eminenza si respira un'aria salubre, spaziando l'occhio sopra una grande estensione di paese.

La cattedrale, fabbrica grandiosa a tre navate, con facciata di travertino, fu costruita nel principio del secolo XVII accanto alla vecchia collegiata, che fu demolita per ingrandire la piazza, meno però il suo campanile eretto nel secolo XV, collegiata che Sisto IV nel 1476 avea dichiarata esente dalla giurisdizione del vescovo di Arezzo, e sotto la protezione della santa Sede, concedendo vari privilegi al suo pievano con titolo di arciprete mitrato, non che al suo capitolo. Fece il primo disegno della nuova cattedrale Bartolomeo Ammannati, quindi lo Scalzo lo ingrandì, e su questo ultimo modello più assai dispendioso per le ampie dimensioni, fu innalzata la fabbrica, che restò compita nel 1680, e consagrata ai

10 giugno 1710. Mirabili sono le statue del celebre Donatello, avanzo di un monumento della collegiata. La chiesa di s. Biagio, fuori della città, primeggia per meriti architettonici, sublime opera di Antonio da Sangallo, che ne fece il disegno sotto Leone X, e fu direttore della fabbrica. Questo tempio tutto di travertino lavorato è un gioiello, vero modello del più puro gusto architettonico, decorato con piacevole armonia: ha la forma di croce greca, con due vaghi campanili uniformi in linea alla facciata principale, mentre dal lato della tribuna termina in semicircolo, ed ha bella cupola. Stupendo è il quadro rappresentante il martirio di s. Biagio, del Mannozzi : incominciato l'elegante tempio nel 1518, con sollecitudine fu compito e consagrato nel 1537. Nella grandiosa chiesa di s. Agnese di Montepulciano, posta fuori la porta omonima ossia di Gracciano, si venera il corpo della santa ancora col piede alzato da essa in occasione che s. Caterina da Siena si chinò a baciarlo, come narra il Novaes: questa prima claustrale dell'ordine di s. Domenico fu riconosciuta per beata da Clemente XI, e solennemente canonizzata da Benedetto XIII nel 1726, nel qual anno il Ponzi ne pubblicò la vita, avendolo preceduto i domenicani Raimondo da Capua e Girolamo Cavallari. La chiesa fu eretta nel 1306 sotto l'invocazione di s. Maria Novella, con annesso monastero per le religiose domenicane. Nel 1341 vi subentrarono i domenicani, alla soppressione de' quali, accaduta nel 1783, successero i francescani riformati ch'erano nell'antico convento di Fonte Castello. La

prima chicsa de' domenicani esisteva sul fine del secolo XIII nelle vicinanze della pieve, dove in seguito fu eretto il convento. La chiesa di s. Francesco, già di s. Margherita del sasso, sorse nel 1260 per le premure d'Angelo Danesi da Montepulciano, quindi de' francescani conventuali, che nel secolo XVII la riedificarono in più ample e regolari forme, col bel convento annesso, dedicandola al loro fondatore; soppressi nel 1800, nel locale furono traslatate dal monastero di s. Chiara le monache francescane o clarisse stabilite in Montepulciano prima del 1286. La chiesa del Gesù, di figura rotonda, elegante e ornata di stucchi, fu innalzata coll'annesso collegio dai gesuiti, per un ricco patrimonio lasciato a quella compagnia da Alessandro Salimbeni nobile polizianese: nel 1775 Leopoldo I donò la chiesa col grandioso collegio al vescovo, il quale dipoi vi trasferì il parroco di s. Bartolomeo, cui assegnò per canonica parte della fabbrica, mentre la porzione maggiore fu ridotta ad uso di seminario vescovile, con un liceo annesso per le pubbliche scuole: il seminario fu ampliato e migliorato nel 1831, per le cure e sollecitudini del vescovo Niccolai. La chiesa di s. Agostino, già abitata dagli agostiniani, fu rifabbricata alla fine del secolo XIV, onde prese il nome di Chiesa nuova. Quattro secoli dopo i religiosi la rifabbricarono più grandiosa, venendo essi nel 1809 soppressi, e poi alla ripristinazione de' regolari fu data ai serviti, che ritornarono in Montepulciano, dopo essere stati espulsi a detta epoca dalla loro chiesa e convento di s. Maria. Attualmente in s. Agostino è stata annessa la cura di s. Mustiola, la cui chiesa di data antica, in origine era membro del monastero de'canonici regolari di s. Mustiola di Chiusi, e nel 1609 le fu unita la parrocchia di s. Bernardo, per dar questa ultima alle monache di s. Agnese; finalmente dopo la metà del passato secolo le stesse parrocchie furono riunite nella suddetta chiesa di s. Agostino. Il convento e chiesa di s. Maddalena de' cappuccini conta la sua origine dal 1532.

Fra i primi stabilimenti di carità si contavano fino dal secolo XIII, oltre l'ospedale o casa della Misericordia della confraternita, quattro spedaletti ne'sobborghi, che soppressi furono riuniti al vasto e ben provvisto spedale di s. Cristoforo dentro la città. Quanto alla istruzione letteraria e scientifica, oltre il seminario, vi è un liceo municipale, dove la gioventù secolare e i chierici ricevono l'istruzione scientifica dai professori di teologia, filosofia e istituzioni civili, dopo aver fatto il corso di letteratura, lingua latina e rettorica sotto maestri pagati dalla pia eredità all'uopo lasciata da Nicolò Parri giureconsulto montepulcianese. Abbiamo dal Novaes, che il Papa Nicolò IV nel 1290 fondò in Montepulciano una pubblica accademia, perciò una delle più antiche istituite dai Pontesici. Un frequentato e ben regolato conservatorio e convitto per le fanciulle civili era in s. Girolamo, traslocato non ha molto nella fortezza da basso alla porta di Gozzano: per la classe del popolo vi sono le scuole normali o Leopoldine. Vi è un elegante teatro nelle cui sale si aduna l'accademia letteraria degli Intrigati. Vi è un ricco monte di pietà fondato nel secolo XVI.

Il palazzo di residenza del magistrato civico, con la eminente torre, contasi fra le buone fabbriche della città : esisteva nel secolo XII. indi nel XIV riedificato in forma grandiosa. Tra gli edifizi privati meritano menzione, il palazzo del cardinal Autonio del Monte, edificato da Antonio da Sangallo, in modo sontuoso, poi de' Pucci, quindi di Ferdinando I, ora de' nobili Contucci, situato al pari del pubblico palazzo e del pretorio nella piazza del duomo ; il palazzo Buccelli, e quello di Marcello II passato ne' suoi eredi, da ultimo acquistato dal conte Carradori di Macerata, da cui l'ereditò l'unica sua figlia duchessa d'Altemps di Roma. Sulla celebrità degli uomini nativi di. Montepulciano, pochi altri paesi proporzionatamente alla popolazione stanno alla pari di questa città. I cardinali, le cui notizie riportiamo alle loro biografie, sono: Marcello Cervini poi Marcello II, Giovanni Ricci, Roberto de Nobili chiamato l' Angelo del Signore, ven. Roberto Bellarmino dottissimo gesuita, Francesco Maria Tarugi, Bartolomeo Massei ec. Si noverano trentadue vescovi. oltre molti altri prelati, senza dire de' dotti e letterati più distinti, fra i quali Angelo Cini detto il Poliziano, uno de'maestri di Leone X. Di molti altri illustri uomini di Montepulciano, ne trattano le Notizie del cardinal Roberto de Nobili e di altri illustri Poliziani, raccolte da A. Parigi, Montepulciano 1836. Niuno ignora la celebrità del suo vino, che dicesi il migliore di Toscana, del quale vi è memoria che si spediva all'estero prima del secolo XIV. Il vino di Montepulciano dal Redi fu qualificato d' ogni vino il re, ed è noto che nel suo territo-

rio nell' VIII secolo le viti si coltivavano con particolar cura. Altri principali e proficui prodotti del territorio sono il zafferano e il guado; ne' secoli XIII e XIV esistevano in Montepulciano ricche società di mercanti sanesi e montepulcianesi, il cui commercio speciale era sul guado, sul croco ed altre mercanzie indigene, oltre il zafferano ed il vino squisito. Rinomato e pescoso è il lago di Montepulciano. che riceve la Chiana Toscana, e ne conduce l'acqua all' Arno, essendone le rive paludose : nel medio evo la sua pesca era già copiosa, e dà anguille grosse e delicatissime, lucci di diversa grandezza, tinche di eccellente sapore, ed altri pesci.

L'origine di Montepulciano risale ad epoca remota : alcuni lo dissero fondato dall'etrusco re Porsenna, altri posero su questo monte l'Arretium fidens, altri il Clusium novum di Plinio. Però i molti oggetti etruschi-romani rinvenuti nel suo distretto, confermano la sua grande antichità. Il suo nome sembra ignoto sino al principio dell'VIII secolo, mentre apparisce da un processo fatto nel 7.15 per ordine del re Luitprando, sulle chiese della diocesi aretina che voleva rivendicare il vescovo sanese, fra queste si annovera la battesimale ora cattedrale di s. Maria di Montepulciano, in castello Politiano; sincroni sono altri documenti, in cui tal pieve si denomina la s. madre chiesa al castel Policiano: ed in quell'epoca era abitato da orefici e medici. Sono importanti per la storia ecclesiastica e civile di Montepulciano, le pergamene esistenti nel reale archivio di Firenze, la più antica è del 1055. Prima del 1154 s'ignorano i fatti

guerreschi de' montepulcianesi, alla quale epoca pei confini furono difesi dai fiorentini contro i sanesi, venendo ricevuti sotto la protezione de primi mediante un trattato. Allora i sanesi reclamarono, che il castello e territorio di Montepulciano era compreso nel loro contado, per lo che si tenne nel 1205 una dieta de' rappresentanti delle città toscane in s. Quirico di Ossena, e fu riconosciuto che vi avevano dominato alcuni conti teutonici del contado sanese, come in proprio castello. Nel 1207 i sanesi avendo mandato un esercito contro Montepulciano, i fiorentini ne spedirono altro sul loro contado, e disfecero il castello Montalto. Rinnovando i sanesi le loro pretensioni, nel 1229, d'accordo con Firenze, i montepulcianesi ottennero dagli orvietani promessa di difesa. Nel 1232 avendo i sanesi accolto molti fuorusciti ghibellini di Montepulciano, corsero insieme ad assediarne la terra, e nell'ottobre coi chiusini se ne impadronirono, guastando e demolendo la rocca colle mura castellane. A mediazione del legato pontificio i fiorentini nel 1235 obbligarono i sanesi a rifare le mura. Giovò alla quiete di Montepulciano il privilegio di Federico II, col quale nel 1243 l'accolse sotto la sua protezione, confermandone l' esenzioni. Ma dopo la battaglia di Montaperto, fiaccata la parte guelfa predominante in Toscana, questa terra ancora soggiacque ai ghibellini sanesi che vi edificarono una fortezza. Non andò guari, che nel 1267 per la morte di Manfredi, Carlo I d'Angiò protettore dei guelfi, ricevette in Montesiascone la comunità, uomini e beni di Montepulciano sotto la sua protezione,

confermandone i privilegi. Quindi Montepulciano andò crescendo in potenza e prosperità; tuttavolta nel 1294 il popolo con diversi patti si pose di nuovo sotto la protezione di Siena, venendo riformato il governo municipale con cinque governo municipale con cinque governatori col titolo di difensori del comune, con podestà e capitano sanesi eletti dai cittadini. Alla fine di tal secolo incominciava a preponderare per le sue ricchezze la famiglia del Pecora, i di cui individui nel seguente tiranneggiarono la patria.

Il primo a figurarvi fu Corrado eletto nel 1304. dal comune delegato per vertenze con quel di Chiusi : il suo fratello Guglielmo, davanti la pieve cangiò la sua casa in palazzo, che servì d'abitazione ai suoi discendenti, innanzi che divenisse dello stato. Suo nipote Guglielmo Novello, nel 1338 fu capitano generale de'guelfi della lega de' comuni di Toscana; indi i montepulcianesi per aiutare i fiorentini aprirono alcuni imprestiti coi nobili del Pécora e le case mercantili di Siena, nelle guerre contro Arezzo e Lucca. Nel 1348 già i del Pecora esercitavano degli arbitrii, come Bertoldo Novello: divenuti illustri per parentele coi Fiesco Malaspina, e potenti per ricchezze, mirarono a cose maggiori, onde Jacopo uscì esule e il fratello Nicolò suo emulo riformò la terra, e potè cacciarne Jacopo quando con armati a tradimento vi penetrò nel 1352. I del Pecora rimasti erano protetti dai perugini, gli espulsi dai sanesi, ond'ebbero luogo diversi attacchi, che finirono colla pace del 1353, con la quale Montepulciano restò al governo del popolo, con presidio sanese per venti anni. Nel

1355 Nicolò de'Cavalieri del Pecora per vendicarsi de'sanesi, che non avevano a lui mantenute le convenzioni, sorprese la terra e tutta l'arse, indi vi ritornò con Jacopo ben ricevuti per liberarsi dalla soggezione sanese: Jacopo inoltre ricorse a Carlo IV, il quale si dichiarò contento che i signori del Pecora tenessero Montepulciano come suoi vicari imperiali, e passando per la terra vi fu da loro festeggiato e magnificamente trattato; indi gli riuscì di cacciar dalla rocca i sanesi, e quelli che venivano in aiuto. Si fortificò la terra, e si strinse alleanza coi perugini; i sanesi per vendicarsi, con le compagnie assoldate gli dierono il guasto, ma furono disfatti dai perugini, ottenendo i montepulcianesi che per cinque anni non avessero podestà sanese. Rappacificati i del Pecora, Nicolò si recò in Montepulciano per signoreggiarla, mentre i perugini rinunziarono a qualunque diritto, lasciandola in piena libertà. Allora i del Pecora furono proclamati signori e difensori di Montepulciano, i due fratelli si diedero a ben governare, ma nel r358 Jacopo cacciò dal seggio e dalla patria Nicolò, aiutato dai sanesi. Dipoi nel 1368 il popolo malcontento del suo governo coi fuorusciti lo massacrò, ne incendiò le case, e riformò il governo a stato popolare, sotto la protezione di quel di Siena, il quale fece lega con Montepulciano per influenza de' figli dei nominati fratelli del Pecora, Giovanni e Gherardo, che signoreggiarono la patria. Nate discordie e rivalità, il popolo si divise in due fazioni, e la maggiore che proteggeva Giovanni, espulse Gherardo e suoi fautori. Nel 1387 riuscì a Sie-

na con nuove condizioni riprendere per cinquant'anni la protezione della terra, e porvi il podestà, partecipando i montepulcianesi questa pace al Papa Urbano VI. Ebbe però corta durata, essendosi ribellati nel 1388 si sottomisero ai fiorentini, e nel 1390 con più solennità si dierono alla loro signoria col distretto, dichiarando con decreto Montepulciano essere compreso nel contado fiorentino con libera signoria, onde Firenze vi mandò il podestà e il capitano a prenderne possesso, ed i sanesi lo riconobbero.

Montepulciano dopo aver sofferto nel territorio i guasti delle compagnie del conte di Barbiano, più tardi e nel 1440 soffrì nuovi disastri nella guerra tra i fiorentini, e Alfonso V re d'Aragona e di Napoli, come pure allo scoppio della congiura de' Pazzi. Nel 1495 i Montepulcianesi gridando libertà si ribellarono ai fiorentini, dandosi di nuovo ai sanesi con capitoli di sottomissione. I fiorentini mossero colle armi contro di essi, e li sbaragliarono due volte, ed imprigionarono Giovanni Savello loro capitano : ma allorchè tentarono entrare in Montepulciano, perderono 300 uomini fatti prigioni. Intanto Pietro de Medici colle forze degli Orsini e sanesi contando di rientrare in Firenze, provò di forzare i fiorentini sul ponte Valiano, per passar nella terra, quando irritato il governo fiorentino mandò un esercito a respingerlo. Profittando i sanesi de' molti nemici potenti mossi a danno de'fiorentini, gli obbligarono a disfare la torre che aveano sul ponte, di poter edificare qualunque fortezza in Montepulciano, accordando tregua per cinque anni,

nel 1506 prolungata benchè i montepulcianesi cercavano darsi ai fiorentini. Spirata che fu, Pandolfo Petrucci signor di Siena interpose nel 1511 Giulio II sulla restituzione di Montepulciano, e conclusione d'una lega tra i due stati di nascosto de' montepulcianesi. Accettato il trattato, Montepulciano fu restituito a Firenze, che ne prese possesso consegnandoglielo Jacopo Simonetta uditore di rota a ciò deputato dal Papa, ed i sanesi cederono la rocca : seguì la formale sottomissione degli abitanti, e l'ordinamento civile ed economico del governo, in un alle fortificazioni. Queste si sospesero dopo il ritorno de' Medici in Firenze, e l'assunzione al pontificato di Leone X. Nel 1529 mosse le armi da Clemente VII contro la patria Firenze, i sanesi procurarono occupar Montepulciano, ma · la popolazione e il presidio si difesero; caduta Firenze, anche Montepulciano dovè seguire la stessa sorte, e quindi ricevere l'onore di alloggiare Clemente VII mentre si recava al gran matrimonio di Marsiglia, come ancora vi fu ricevuto cinque anni dopo Paolo III nella sua gita al congresso di Nizza, accolto nel palazzo del cardinal del Monte, il cui nipote lo successe nel 1550 col nome di Giulio III. Qualche tempo dopo visitò Montepulciano Cosimo I duca di Firenze, quando si vuole che il comune, liberato dalle molestie sofferte durante la guerra di Siena, innalzasse a sue spese la bella fortificazione che si vede alla porta di Gracciano; e fu ad istanza dello stesso duca, e per le incessanti premure del cardinal Giovanni Ricci montepulcianese, che ques sta da lui ben amata patria nell'anno 1561 venne decorata della dignità vescovile, e qualificata nobile città : il cardinale perciò rinunziò la doviziosa commenda dell'abbazia di s. Pietro a Ruoti in Val d'Ambra. In questa stessa circostanza Cosimo I pare che desiguasse in Montepulciano due tribunali collegiali per le prime e seconde appellazioni.

Non meno benevoli verso montepulcianesi furono i due figli che succederono nel trono di Toscana a Cosimo I; ma specialmente un favore distinto ottennero da Ferdinando I, che nel suo testamento destinò i capitanati di Montepulciano e di Pietrasanta al libero governo della granduchessa Cristina di Lorena sua moglie. La qual principessa essendo stata arricchita da Ferdinando I d'un appannaggio assai pingue, ed eziandio di sua natura assai amorevole, potè e volle esercitare molti atti di beneficenza, proteggendo precipuamente gli ecclesiastici, e favorendo tutto ciò che tendeva ad accrescere il culto e decoro della religione, concorrendo al proseguimento della fabbrica del nuovo duomo. L'autorità sovrana di Cristina su Montepulciano fu libera ed estesa, nominando i magistrati inclusivamente al comandante della rocca, sino al punto che giunse con l'annuenza di Ferdinando II a far coniare una moneta d'argento in Firenze. Era un testone, appellato quarto di ducatone, che da una parte aveva una testa muliebre velata, e le parole intorno : Christ. Loth. M. D. Etrur. D. M. P. cioè Christina Lotharinga Magna Ducissa Etruriae Domina Montis Politiani. Nel rovescio della moneta vedevasi l'arme di Lorena inguartata alla Medicea con l'epigrafe : Moneta Nova Florent. cusa 1630. Mancata nel 1636 nella granduchessa la protettrice e signora di Montepulciano, questa città con tutto il suo capitanato ritornò sotto il governo immediato de' granduchi, dai quali al pari degli altri paesi temporaneamente fu separata dalle vicende politiche cui nel principio del secolo corrente la Toscana trovossi avvolta. Nel tempo che la contrada fece parte del dipartimento dell' Ombrone, Montepulciano fu dichiarato capoluogo di un circondario di sotto-prefettura. Finalmente ivi nel 1838 venne eret. to il tribunale collegiale di prima istanza, mentre pel corso di quattro secoli e mezzo era stata governata nel civile e criminale dai podestà, poi chiamati capitani, commissari e vicari regi. Per altre notizie si può leggere l'utile ed importante Dizionario della Toscana, del ch. Repetti.

La sede vescovile fu formata con parte delle diocesi limitrofe d'Arezzo, cui apparteneva la chiesa sottomatrice già pieve nullius di Montepulciano, e della diocesi di Chiusi, levando a questa undici parrocchie e dieci all'altra, corrispondendo la cattedrale all'antica madre chiesa de Politiano. Non si conosce quando fu eretta in collegiata, bensì il pievano nel principio del secolo XIII era decorato del titolo arcipretale, e nel 1318 si parla del suo capitolo, e de' sette canonici compreso l'arciprete cui era stato ridotto. Accrebbe gli onori dell' arcipretura nel 1400 Bonifacio IX, pel titolo abbaziale e l'uso della mitra e del bacolo concesso all'arciprete: Sisto IV aumentò di due canonici il capitolo, e dichiarò l'arcipretura immediatamente soggetta

alla Sede apostolica, esentandola dalla giurisdizione del vescovo d'Arezzo, conferendo agli arcipreti la facoltà di conferire gli ordini minori e dare la benedizione episcopale al popolo, tanto in chiesa, quanto fuori, l'uso della mitra, pastorale, abito e insegne vescovili : ai canonici poi accordò le almuzie e le cappe. Clemente VII alla chiesa collegiata di s. Maria sive nullius dinecesis, permise l'aumento de canonici a dieci, e già sei anni prima era stata fondata la prepositura : l'arcidiacono fu aggiunto nel 1561. e il primicerio nel 1673. Diversi illustri personaggi furono arcipreti, come Corrado Bellarmino, canonico vaticano e nunzio in Germania di Nicolò V : Fabiano Benci di Montepulciano chierico di camera e canonico vaticano: Marcello II prima che fosse cardinale, principale lustro di Montepulciano; ed i cardinali Antonio del Monte, e Giovanni Ricci, il quale fondò e dotò il collegio Ricci di Pisa, destinato all'educazione scientifica, gratuita e continua di otto giovani nativi di Montepulciano. Pio IV colla bolla Ecclesiarum utilitati, 4 idus novembris 1561, presso l' Ughelli Italia sacra t. I, p. 1002 e seg., eresse la sede vescovile di Montepulciano, dichiarandola soggetta immediatamente alla santa Sede, come lo è ancora : nominando primo amministratore di essa il cardinal Giovanni Ricci di Montepulciano, che rinunziò dopo due mesi, onde nel 1562 fece propriamente primo vescovo Spinello Benci montepulcianese, arciprete della cattedrale, di somma prudenza e dottrina, segretario di Baldovino del Monte fratello di Giulio III; si distinse al concilio di Trento, morì nel

1506 in Parigi, ove avea accompagnato il cardinal Medici poi Leone XI. Nel 1507 Clemente VIII gli sostituì il nipote Sinolfo Benci che era stato arciprete trent'anni, ottimo pastore che terminò di vivere nel 1500, onde il Papa nel 1600 nominò Salustio Tarugi, altro montepulcianese, commendatore di .s. Spirito in Sassia, traslato a Pisa nel 1607. Paolo V creò vescovo Roberto Ubaldini che nel 1615 elevò al cardinalato, sotto del quale il cardinal Bellarmino amministrò la diocesi. Gli successero, nel 1622 Alessandro Stufa nobile fiorentino di gran probità, che rinunziò nel 1640 : Talento de Talenti fiorentino, integerrimo giureconsulto, impiegato diverse volte in servizio della santa Sede : nel 1652 Leonardo Deti nobile fiorentino che poco visse : Marcello Cervini di Montepulciano, traslato da Soana, pieno di meriti: nel 1663 il nipote Antonio Cervini che compì l'edifizio della cattedrale, ove istituì tre cappellani, accrebbe le rendite della mensa, e costrusse in Friano il palazzo; nel 1707 fr. Calisto Lodigeri orvietano generale de' serviti; nel 1710 Francesco Maria Arrighi nobile fiorentino, decano della sua metropolitana, col quale nell'Italia sacra ha termine la serie de vescovi che compiremo colle annuali Notizie di Roma, 1727 Antonio Maria Vantini della diocesi di Massa: 1747 Pio Magnoni sanese, trasferito da Chiusi; 1757 Pietro Franzesi della diocesi d'Arezzo: 1802 Pellegrino Carletti di Montepulciano; 1829 Ippolito Nicolai della diocesi di Pistoia. Gregorio XVI nel 1834º preconizzò vescovo Pietro Saggioli di detta diocesi, e dopo qualche tempo di sede vacante, nel concistoro de' 27 gennaio 1843 gli diè per successore l'odierno vescovo monsignor Claudio Samuelli nobile di Montepulciano, già rettore del collegio di Pisa, arciprete della cattedrale di Chiusi, indi di quella della patria, dotto prosessore di sacra Scrittura nell'università di Pisa, della cui metropolitana fu pur canonico: caro a Gregorio XVI, ne pianse con tutti i vescovi la morte, e ne' solenni funerali che gli celebrò, il canonico teologo d. Pietro Cinotti pronunziò affettuoso ed eloquente elogio funebre, pubblicato in Modena dal Soliani.

La cattedrale è dedicata alla Beata Vergine Assunta in cielo, con battisterio e cura d'anime sotto la direzione del capitolo, il cui parroco si elegge tra i cappellani dal vescovo: tra le reliquie si venera il capo di s. Antilia vergine e martire, patrona della città. Il capitolo si compone di quattro dignità, essendo la prima l'arciprete, di dodici canonici comprese le prebende teologale e penitenziaria, di dieci cappellani, e di altri preti e chierici. L'episcopio è prossimo alla cattedrale, oltre la quale in città vi sono altre tre parrocchie. Sonovi i serviti, i riformati francescani ed i cappuccini; le clarisse, il conservatorio delle oblate, e que'pii stabilimenti di sopra rammentati. La diocesi si estende per circa sette miglia di territorio, con dieciotto parrocchie. Ogni nuovo vescovoè tassato ne'libri della camera apostolica in fiorini cento, ascendendo le rendite a scudi mille duecento.

MONTESIA o MONTESIA, ordine equestre. Avendo Clemente V estinto l'ordine de' Templari, Giacomo II re d'Aragona volendo ap-

plicare ad altro ordine i loro beni esistenti ne' suoi dominii, ottenne dal Papa Giovanni XXII nel 1316 di erogarli all'ordine de'cavalieri di Nostra Signora dal re istituiti, e detti di Montesa dalla piazza forte e inespugnabile che loro diè nel regno di Valenza, a difesa de' suoi stati, e per guerreggiare contro i mori infedeli, onde da tal luogo presero il nome, ed ebbero pure i beni de'cavalieri gerosolimitani in detto reame, dandosi loro per indennizzo quelli che possedevano i templari in Aragona. Dieci cavalieri di Calatrava pei primi presero l'abito di Montesa, ch'era bianco con croce rossa, formarono gli statuti, e restarono soggetti all'ordine di Calatrava. Il primo gran maestro fu Guglielmo Erilli ch'ebbe sino a d. Pietro Borgia quattordici successori, mentre alla sua morte il Pontefice dichiaro amministratore perpetuo dell'ordine Filippo II e successori. Sotto il nominato Giovanni XXII i cavalieri della Mercede (Vedi), tranne pochi, abbandonato l'ordine passarono in questo di Montesa. Gli concessero privilegi Alessandro V, Sisto IV, Giulio II, Leone X, Clemente VII e. Paolo III, il quale permise loro il matrimonio è di testare, poichè prima facevano voto di castità, oltre quelli di obbedienza, e di sostenere l'ordine, colla regola cisterciense.

MONTESQUINO o MONTES-QUIEU PITTAINO, Cardinale. Pittaino da Montesquino o sia Montesquieu, nato nella diocesi di Auch in Guascogna da nobile prosapia, famosissimo dottore in ambo le leggi, fu fatto vescovo di Bazas nel 1325, e nel 1334 fu trasferito alla chiesa di Magualona, che dopo averla governata sino all'anno 1339 cambiò con quella di Alby, dove nel 1347 fondò sei cappellanie perpetue, con rendite sufficienti. Fu spedito in Alemagna nel 1337 all'imperatore Lodovico il Bavaro, per indagare quali fossero le disposizioni di quel principe verso la Chiesa. Alla fine in premio di sue fatiche, Clemente VI a' 18 dicembre 1350 lo creò cardinale prete del titolo de'ss. Apostoli, e morì nel 1355 o 1356, dopo aver favorito col suo suffragio l'elezione d'Inpocenzo VI.

MONTE VERDE, Mons Viridis. Città vescovile nel regno delle due Sicilie, nella provincia del Principato Ulteriore, distretto di s. Angelo de'Lombardi, presso i confini della Capitanata e della Basilicata. La cattedrale di antica struttura è sacra alla Beata Vergine, con capitolo di cinque canonici colla dignità d'arciprete. La sede vescovile fu istituita nel 1175 sotto la metropoli di Conza, ed il primo vescovo fu Mario, cui Goffredo conte d' Andria e di Monte Verde concesse un privilegio, che riporta l'Ughelli in un alla serie de'vescovi, Italia sacra t. VII, p. 802. Ne furono successori: Nicola che nel 1170 intervenne al concilio Lateranense; Orsino del 1265; fr. Pietro del 1260; Goberto del 1280; Leonardo morto nel 1348; Matteo arcidiacono fatto da Clemente VI; Francesco de Bellantibi nobile sanese, chiaro giureconsulto, traslato a Veroli; Lorenzo del 1384; fr. Pietro di Roccargento agostiniano del 1300; Tommaso de Taurazio designato dal capitolo, e confermato nel 1418 da Martino V; Matteo arciprete della cattedrale del 1422; Viviano de Viviani di Cam-

pagna del 1464, uomo dotto: Francesco de Oliveto nel 1492; fr. Pietro domenicano del 1400, confessore del re: fr. Giovanni da Salerno francescano del 1503; Bartolomeo Capodiferro di Melfi del 1506, che intervenne al concilio Lateranense V; Girolamo Caro di Barletta: nel 1531 ottenne da Clemente VII il vescovato di Canne col consenso di Filippo Adimari arcivescovo di Nazareth (Vedi), a condizione però che quello il quale avrebbe sopravvissuto all'altro, entrerebbe in possesso di quelle tre sedi, che vennero unite a perpetuità sotto un solo capo. In forza di quest'unione confermata da Paolo III, nel 1534 Girolamo Caro venne dichiarato arcivescovo di Nazareth, e vescovo di Canne e di Monte Verde dopo la morte di Filippo Adimari. Pio VII soppresse nel 1818 colla lettera De utiliori dominicae, la sede di Monte Verde, e l'unì al vescovato di s. Angelo dei Lombardi (Vedi), mentre Nazareth e Canne l'uni all'arcivescovato di Trani.

MONTE VERGINE. Congregazione benedettina, con abbazia nullius del regno delle due Sicilie, nel Principato Ulteriore, al nord-est della città di Avellino, nel Monte Vergine di cui occupa l'estrema falda, uno de più alti degli Apennini, e su di esso torreggia. In questo luogo fu edificato il primo e principal monastero della congregazione, che perciò ne prese il nome, e si disse anche Verginiana. Anticamente fu appellato Monte sacro, essendovi a'tempi gentileschi un tempio di Cibele, qual dea tenuta madre de' favolosi numi, onde gli abitanti de'circostanti luoghi accorrevano a' tributarle superstizioso omaggio. Fu detto pure Virgiliano il monte, poichè pretendono alcuni che vi abbia dimorato il principe de'poeti latini Virgilio, affine di ottenere dalla dea l'interpretazione de'libri sibillini; ovvero un altro Virgilio famoso botanico, per raccogliere i molti semplici che nelle alpestri balze si producono. Vuolsi ancora che prendesse la denominazione di Monte sacro perchè ne primi secoli della Chiesa vi si rifugiarono dalle persecuzioni i ss. martiri Modestino vescovo d'Antiochia, ed i compagni Fiorentino e Flaviano. Qui si nascose fuggendo da Nola il martire s. Felice, ed i ss. Felice e Massimo nolani, come parimenti s. Vitaliano vescovo di Capua fiorito nel VII secolo, per celeste avviso, che vi eresse una piccola chiesa a Maria Vergine, che fu detta s. Maria di Monte Vergine. Alla morte del santo vescovo, sia per la voracità del tempo, o per le scorrerie de' saraceni, restò la chiesa abbattuta, ed il monte riprese il nome di Virgiliano, che lasciò nuovamente per la venuta in esso di s. Guglielmo da Vercelli (Vedi) piemontese, che ricevendo da Gesù Cristo, quando ivi gli apparve, il comando di edificare sulle rovine del tempio della falsa madre degli dei, la chiesa e il cenobio benedettino in onore della verginità di sua gran Madre, da cui piuttosto vuolsi ebbe origine il nome di Monte Vergine, in venerazione della quale altro cibo ivi non si usasse che quello stretto di magro o quaresimale, esclusi i latticini, come tuttora si pratica, e venne confermato da prodigiosi avvenimenti. Di quello del 1611 ve n'è memoria nella la: pide posta sopra la foresteria del cenobio; ed il p. Annibali, Compendio della storia degli ordini re-

golari, parlando di questo nel cap. 26, afferma che tutti gli scrittori convengono in asserire, che se cibi di carne o di latticini sono portati nel luogo anche da persone secolari, sebbene le costituzioni non lo vietano, il cielo subito oscura, e scarica fulmini e tempeste, come sperimentarono con grave spavento moltissimi che per curiosità o ignoranza vi portarono cibi di carne o latticini. Lo stesso accade nell'infermeria del monastero, bella fabbrica lunge quattro miglia nell'amenissimo luogo chiamato Lauretta o Loreto. Sulla denominazione antica del monte, della Magna Madre in vece di Virgiliano, e che prese l'attuale dopo il tempio dedicato da s. Guglielmo, il Sarnelli riporta alcune erudizioni nel t. X delle Lett. eccl., lett. 53. Il medesimo autore a p. 18 delle Mem. degli arciv. di Benevento, parlando delle quattro traslazioni delle reliquie di s. Gennaro, dice che furono trasferite da Benevento a Monte Vergine nel 1-156, e da qui nella cattedrale di Napoli (Vedi) a'17 gernaio 1404. Il rev. Loreto, Mem. degli arciv. di Napoli p. 149, riferisce che tenendo in commenda la chiesa di Monte Vergine il cardinal Giovanni d'Aragona figlio del re Ferdinando I, per sua opera nel 1480 fu ritrovato il corpo di s. Gennaro sotto l'altare maggiore della chiesa di Monte Vergine, ma la morte gl'impedì trasferirlo a Napoli, ciò che potè effettuare l'arcivescovo successore cardinal Oliviero Caraffa, con licenza di Alessandro VI ottenuta da detto re. La veduta che si gode da questo monte, è molto vasta, poichè tutto il Principato si spiega come una carta geografica sotto agli sguardi. Vi si scorgono pure i golfi di Napoli e di Salerno, il mare di Gaeta, le nevose montagne degli Abruzzi, Benevento, le pianure

irpine coi vari paesi.

Guglielmo nobile di Vercelli con abito eremitico si portò al pellegrinaggio di Compostella, e mentre pensava intraprendere quello di Gerusalemme, ispirato da Dio passò nel regno di Napoli, e si fermò sul Monte Laceno in Puglia. Trovò qui s. Giovanni di Matera, e dopo essersi trattenuti qualche tempo, andarono insieme ad abitare sul Monte Congo, finchè si divisero. Dopo aver predicato s. Giovanni in Bari si ritirò sul Monte Gargano, dove fondò l'ordine di Pulsano, che ora più non esiste, sotto la regola di s. Benedetto, che alcuni confusero con questo di Monte Vergine facendone religioso il santo. Guglielmo si portò nel Monte Virgiliano, ove per ispecial divino comando fondò sotto la regola benedettina questa monastica congregazione nel 1119. Con la santità di sua vita e con l'austerità delle sue penitenze egli vi richiamò molti compagni a vivere nel ritiro, onde furono in principio detti eremiti. Cresciuto il numero de'solitari, convenne ampliare le loro celle o eremi, ed in pochi anni il ristretto monastero divenne maestoso cenobio, sotto gli auspicii di Ruggiero re di Napoli e Sicilia. Terminata l'edificazione della chiesa, Calisto II approvò la congregazione e concesse indulgenza a chi la visitava, in occasione che vi si recò da Benevento con vent'otto cardinali: Rincrescendo ai primi discepoli, raffreddati nel fervore, il vivere fra le nevi di limosine, l'ora-· zione continua, le molte austerità,

e gli esercizi laboriosi ne'quali Guglielmo si occupava e voleva che si occupassero ancora gli altri, cominciarono a lamentarsi ed a mormorare di lui: dopo essersi affaticato per quietarli, assegnò loro per superiore il b. Alberto, e con cinque compagni che lo seguirono, e col favore del re Ruggieri cui per le sue virtù / e miracoli era accettissimo, fondò altri monasteri, e tra questi due in Guleto presso la città di Nusco, uno per gli uomini, l'altro per le donne, con chiesa comune agli uni ed alle altre, dedicata al Salvatore. Ne fondò in seguito degli altri anche in Sicilia, ora non più esistenti, e da quello di Palermo, detto s. Giovanni degli eremiti, essendo ritornato nel regno di Napoli, visitò Monte Vergine, vi dimorò per qualche tempo, ed in fine si ritirò a Guleto dove morì a' 25 giugno 1142. lasciando la cura dell'ordine al b. Alberto. Ricusò questi per umiltà di accettarla, ma i religiosi tenendolo per generale, non vollero eleggere altro superiore se non dopo la sua morte, che avvenne nel 1140 nella solitudine di Trisinaco e chiaro per miracoli. Il b. Roberto moderò molto la vita rigidissima a cui il santo fondatore avea obbligato i suoi religiosi. Ma poichè il santo non avea lasciata alcuna regola scritta, il b. Roberto soggettò l'ordine a quella di s. Benedetto, coll'autorità di Alessandro III, che l'approvò di nuovo, e pose il monastero di Monte Vergine sotto la protezione della santa Sede. Il Castellini, nell'Indice de'santi canonizzati, dice che Alessandro III canonizzò s. Guglielmo di Vercelli, istitutore degli eremiti di Monte Vergine. Questo Papa visitò la chiesa e il monastero.

L'abbate Giovanni, successore immediato del b. Roberto, ne fece rifabbricare la chiesa con gran magnificenza, e fu consagrata da Lucio III che l'arricchì di molti privilegi, che approvarono Urbano III, Celestino III ed altri Papi che gareg. giarono in ciò coi principi. Nel codice de'censi di Gencio Camerario del 1191 quest'abbazia viene distinta come appartenente ad Dominum Papam specialiter; anche Urbano IV e s. Celestino V (il quale visitò il monastero) beneficarono la congregazione. Dall'abbate Giovanni II l'ordine fu ampliato colla fondazione di altri monasteri; ma dopo la morte di Filippo XVIII abbate di Monte Vergine, non convenendo i vocali nella elezione del successore, ogni monastero cominciò ad essere governato dai decani e dai prevosti, i quali erano indipendenti, perchè l'ordine restò per più anni senza capo. In seguito il monastero di Monte Vergine dal 1440 fu successivamente dato in commenda a cinque cardinali, e nel 1515 essendo stato unito da Leone X all'ospedale della Nunziata di Napoli, passò per conseguenza ad essere amministrato e retto dai governatori di questo, che tenevano i monaci interamente soggetti, ponendovi essi un sagrestano, il quale faceva le veci dell'abbate. Avvertito s. Pio V di questo disordine, per interposizione della famiglia Piscicelli di Napoli, nel 1567 annullò la detta unione, liberò i monaci dal governo de' secolari, proibendo ai governatori dello spedale di più ingerirsi negli affari de'religiosi, e fece compilare alcuni regolamenti, a fine di ristabilire ne'monasteri la regolare osservanza. Tuttavolta seguitando il sagrestano, che molte

volte non era nè regolare nè vescovo, com'esser dovea, ad esercitare autorità e giurisdizione nel monastero di Monte Vergine, Sisto V gl'interdisse sotto pena di scomunica d'intervenire ai capitoli, e di mettere mano nelle cose dell'ordine e del monastero. Finalmente Clemente VIII per introdurre la riforma in tutta la congregazione, destinò commissario apostolico il ven. p. Giovanni Leonardi fondatore dei Chierici regolari della Madre di Dio, il quale soppresse vari piccoli monasteri, e compose le costituzioni, secondo le quali i monaci di Monte Vergine tuttora fioriscono: Paolo V le approvò, in un ail'operato dal servo di Dio, e diede loro anche altri regolamenti pel buon governo dell'ordine nel 1611. In questa occasione fu ordinato a'monaci di recitare l'uffizio divino secondo il breviario de' Camaldolesi eremiti di Monte Corona, obbligandoli a ciò il commissario apostolico. Gregorio XIII net 1579 ad istanza del cardinal Tolomeo Gallo titolare della diaconia, allora titolo di s. Agata alla Suburra (Vedi). concesse questa chiesa antichissima di Roma coll'annesso monastero o palazzo diaconale, alla congregazione verginiana, a condizione che vi dovessero risiedere un priore e sei monaci, coi due giardini superiori e gli ortilizii. Paolo V nel 1608 dichiarò questo monastero abbazia. con abbate, dodici religiosi studenti. ed altri monaci, essendo già stata una delle venti abbazie privilegiate di Roma. Al mentovato articolo citammo la sua storia compilata dall'abbate Laurenti, e dedicata cardinal Busca protettore della congregazione. Dopo le note vicende politiche furono stabilite nel monastero le Maestre nie (Vedi), e Gregorio XVI trasferendole altrove, diè il locale e la chiesa al collegio Irlandese (Vedi), nella quale fu nel 1847 deposto il cuore che lasciò a Roma il famigerato O'Connel che celebrammo ad IRLANDA, morendo in Genova. L'abito de' monaci consiste in tonaca bianca legata con simile fascia, scapolare sciolto cui è unito cappuccio acuminato, pur bianchi: in coro e altrove usano la cocolla come i camaldolesi cenobiti. I conversi vestono come i sacerdoti, colla sola differenza, che l'abito e lo scapolare sono più corti. Il Piazza, Iride sacra p. 156, rende ragione di tale abito; ed il p. Bonanni, Catalogo degli ordini relig. ne riporta la figura a p. 128.

Prima eranyi diversi monasteri di monache verginiane, ora non più esistono, sebbene quello di Messina ritenga il nome di Monte Vergine. Fra le monache fiorì la b. Agnese di Venosa, la quale essendo andata a tentare s. Guglielmo, in vederlo coricato sopra carboni accesi, spaventata e confusa si convertì; prese l'abito religioso dalle sue mani, ed entrata nel monastero di Venosa, riuscì esempio di penitenza, ne divenne superiora, e morì santamente. Ne' monasteri benedettini delle verginiane, sotto la dipendenza della congregazione, concorsero in gran numero le vergini delle famiglie più illustri e cospicue del regno delle due Sicilie, e si ritiene che dal monastero di Palermo usci l'imperatrice Costanza. In tal reame si contarono più centinaia di monasteri di monaci, che negli ultimi tempi erasi ridotto il numero a soli ventotto. In Germania se ne fondarono cinque, i quali pel buon odore di Gesù Cristo, e per lo studio delle scienze sacre, salendo anch'essi in fama. Federico II vi stabilì un ordine cavalleresco denominato di Monte Vergine. Simile ordine di cavalieri, e molti magnifici monasteri Carlo di Valois volle parimente istituire in Francia', ed i monaci si resero talmente benemeriti, che gli stessi benedettini francesi della congregazione de' ss. Idolfo e Vitone, fra' quali era il chiarissimo p. Calmet, non ebbero difficoltà di affermare, che congregatio Montis Virginis inter caeteras benedictini ordinis congregationes specialem commendationem meretur. A partecipare agli spirituali vantaggi di sì celebre congregazione, per coloro che non potevano appartenerle per professione monastica, venne istituito il sacro ritiro della filiazione verginiana, che conta nel suo novero, oltre molti imperatori e re, moltissimi personaggi. Nella generale abolizione degli ordini monastici, nel monastero di Monte Vergine vennero conservati venticinque monaci col nome di stabilimento, onde vegliare alla custodia del santuario e del celebre archivio esistente nel palazzo abbaziale di Loreto, decoroso edifizio con superba cappella. L'archivio presenta agli eruditi vasto campo di preziosi e antichissimi documenti, importanti scritture, diplomi regi, pergamene, codici, e molti riguardanti il governo e l'amministrazione del regno, non che la sua storia, e quella de' particolari paesi. Ritornato nel regno il legittimo sovrano, l'abbazia fu reintegrata nelle sue prerogative, e tale riconosciuta nel 1818 da Pio VII, nella lettera De utiliori. L'abbate generale Morales coi consigli del celebre cardinal Pacca protettore della congregazione, fece rifiorire l'istituto e

l'antica osservanza, richiamando altresì a novella vita le scienze e il seminario diocesano. Gregorio XVI rivolgendo le sue paterne cure anche all'incremento di questa congregazione, gli diè in visitatore apostolico il cardinal del Giudice-Caracciolo, indi per privilegio il benemerito p. Morales su dichiarato abbate generale ed ordinario perpetuo della congregazione e diocesi, dopo che la congregazione ne avea curata la riforma. Quindi il medesimo Papa destinò alla congregazione verginiana in protettore il cardinal Fabio Asquini di Udine, siccome conoscitore di essa, essendo stato suo nunzio apostolico in Napoli, e segretario della congregazione de' vescovi e regolari. Avvenuta la morte del p. Morales, a seconda delle costituzioni riformate, il p. Svizzeri assunse il governo della congregazione e diocesi, quale interino vicario generale. A 25 aprile 1847 tenutosi il capitolo, fu eletto nuovo abbate d. Raffaele di Cesare, già abbate superiore della casa ed ospizio di Loreto, e vicario generale della diocesi. I monaci per concessione enfiteutica hanno ottenuto il locale della soppressa abbazia degli olivetani del comune di Airola nella provincia di Terra di Lavoro, ove la congregazione avea un monastero abbaziale: in detto luogo va a stabilirsi un conveniente monastero abbaziale. Onde conescere i pregi di questa congregazione, ed i monaci che la illustrarono si possono leggere; Giovanni Nusco, Vita s. Gulielmi abbatis, fundato. ris eremitarum Montis Virginis, ec. in t. V junii, Bolland. p. 112. Giacomo Giordano, Croniche di Monte Vergine, Napoli 1648, Dell'Aquila, Vita di s. Guglielmo da Ver-

celli. Il p. Mabillon, An. Benedt. VI. Paolo Reggio, Filippo Ferrari, Tommaso Costa, L'abbate Jacuzio ci diede Brevilogio Verginiano, Napoli 1777. Da ultimo il p. procuratore speciale della congregazione presso la santa Sede, d. Guglielmo de Cesare, nel 1840 pubblicò in Roma: Memoria per la benedettina congregazione di Monte Vergine nullius nel regno delle due Sicilie.

L'abbazia colle terre a lei soggette nella stessa sua origine per singolar prerogativa venne francata dalla giurisdizione del vescovo diocesano, e nel 1126 Giovanni vescovo d'Avellino, con pieno consenso del clero; ne fece formale cessione a s. Guglielmo, la quale poi venne confermata dai vescovi successori e dai Papi che nominammo. Gli abbati furono fregiati dell'esercizio di giurisdizione e dei diritti episcopali, venendo loro affidato il reggimento e governo della diocesi. Ad essi fu concessa la facoltà non solo di conferire i quattro ordini minori, ma eziandio il sagramento della confermazione, di convocar sinodi diocesani, d'indossare abiti prelatizi, di concedere indulgenze nelle benedizioni solenni con mitra e bacolo, e di nominare pel santuario quattro apostolici penitenzieri maggiori colle facoltà di quelli di Loreto. Tra le sovrane beneficenze, sono da rammentarsi le donazioni di moltissimi feudi, che costituirono gli abbati tra i primi baroni del regno. Il re Ruggiero concesse in Sicilia a s. Guglielmo amplo monastero, col distintissimo privilegio ai superiori pro tempore, di essere consiglieri, famigliari e confessori di lui, e cappellani di sua real

cappella; quindi pel primo ne venne insignito il b. Giovanni da Nusco abbate di quel monastero. Federico II dichiarando nulle le donazioni de' feudi fatte dai baroni senza il regio assenso, eccettuò quelle avvenute in favore del monastero di Monte Vergine; egli ed altri imperatori dichiararono esenti da gabelle i vassalli del medesimo cenobio, con passaggio libero per tutte le provincie del regno. Il re di Ungheria Carlo Martello, col consenso del genitore Carlo II, concesse al monastero verginiano la prelazione nella rinomata fiera di Salerno, in cui non potevansi vendere i salumi pria che ne fosse provveduto questo monastero. Anche l'imperatore Enrico VI ed i re d'Aragona beneficarono l'abbazia, la quale divotamente visitarono, e molti vi fecero lunga residenza, massime i re Angioini. La visitò ancora l'imperatore greco Manuello, ed il re Francesco I vi si trattenne tre giorni colla reale famiglia; essendo poi innumerabile il novero de' cardinali, principi ed altri personaggi che recaronsi al sacro monte.

Da Mercogliano si giunge al santuario venerando della chiesa di Monte Vergine. Questa chiesa cattedrale, col monastero, non offre che qualche avanzo della sua antica struttura a sesto acuto; vi è però un soccorpo che dev' essere più antico. L' immagine rinomata della Vergine di Costantinopoli, ivi trasferita d'Antiochia a tempo degli iconoclasti, col volto oscurato dagli anni, in campo d'oro, e detta perciò negli inni popolari la Schiavona, fu tagliata dal quadro, nel quale era dipinta l'intierà figura, da Baldovino II imperatore latino d'oriente. Dovendo egli abbandonare in fretta la sua capitale e l'impero, la recò seco fra le cose più preziose. Caterina di Valois sua pronipote ed erede delle ragioni sull'impero di Costantinopoli, ritrovò fra i suoi tesori questa effigie; l'adorno di corone e la donò alla chiesa. Filippo d'Angiò principe di Taranto e figlio di Carlo II, marito di Caterina, fece aggiugnere al capo il resto della figura della Vergine dall'esimio pittore Montano d'Arezzo; e vi fece costruire una magnifica cappella. Laonde per questa sacra immagine e pel deposito d'insigni reliquie; fra le quali i corpi de' ss. Misac, Idrac e Abdenago fanciulli ebrei, trasportati da Gerusalemme da Federico II, divenne la chiesa uno de' più celebri santuari del regno. Quindi è che tuttora innumerevole è il concorso de' fedeli d'ogni parte del reame, particolarmente per la Pentecoste, e per la Natività della Vergine. La cappella destra dell'altare maggiore, ed un sarcofago, furono destinati dal re Manfredi per contenere il suo sepolcro, ma l'evento ne disperse i voti e le ceneri. Vi resta pure un Crocefisso colle braccia pendenti, ch'egli donò al santuario, ma Carlo I suo vincitore diè la cappella ad illustre guerriero suo seguace: Caterina di Valois e i suoi figli Lodovico e Maria riposano in questa chiesa; ma le loro tombe rovinate dai terremoti furono rifatte. Il gran ciborio o baldacchino nella cappella del Sagramento è dono di Garlo Martello. In ultimo si vede il sepolcro gotico della moglie di ser Gianni. In un corridoio del chiostro vi è un piccolo museo di statuette e bassorilievi romani, appartenenti al tempio di Cibele, con altri pregevoli marmi. Sono mirabili i sepoleri de' due visconti di Lautco, e le statue della Beata Vergine delle Grazie, di s. Michele arcangelo, di s. Guglielmo, e di Caterina della Lionessa. Tra i dipinti sono rimarchevoli l'effigie della Vergine di scuola greca; il quadro in cui è rappresentata Margherita moglie di Luigi III in atto di naufragare che invoca la Vergine; una testa del Salvatore di Guido; le gesta di s. Guglielmo in quattro quadri del Vaccaro, e i dodici apostoli della scuola di Rassaello. Questa chiesa abbaziale è ricca di privilegi, fra'quali l'indulgenza quotidiana perpetua a chi visita il santuario, ed ha i sette altari privilegiati:

MONTFAUCON BERNARDO, Dotto benedettino della congregazione di s. Mauro, nacque nel 1655 in Soulage nella Linguadoca; figlio del signore di Roquetaillade. Nel 16/6 fece professione monastica nell'abbazia di Nostra Signora della Dourade, indi dedicossi interamente allo studio. Viaggiò in Italia per visitarvi le biblioteche e gli archivi principali, e morì a' 21 dicembre 1741 nell'abbazia di s. Germano ai Prati in Parigi, dopo aver composto moltissime opere. Nel 1688 unitamente al Pouget ed al Lopin pubblicò gli Analetti greci, traduzione latina con note. Nel 1690 pubblicò La verità della storia di Giuditta. Nel 1698 l' edizione molto stimata delle Opere di s. Atanasio. Nel 1702 in Parigi la dotta e curiosa relazione del suo viaggio in Italia: Diarium Italicum sive monumentorum veterum bibliothecarum, ec. musaeorum, notitiae singulares itinerario italico collectae, additis schematibus et figuris. Alla critica che vi fece il Ficorin, vi rispose il p. Montfaucon nel supplemento del Journal des savans di Parigi nel 1709. Già in Roma nel 1699 aveva pubblicato: Vindiciae editionis s. Augustini à benedictinis adornatae adversus epistolam abbatis Germani autore D. B. de Riviere. Nel 1706 in Parigi, le Raccolte di opere di antichi scrittori greci colla sua traduzione, e con prefazioni, note e dissertazioni. Nel 1708 pubblicò in latino: Della paleografia greca, ossia dell'origine e del progresso de caratteri greci, e di tutte le varie sorta di scritture greche in diversi secoli, delle abbreviature, delle note in uso per ogni sorta di arti e scienze, come la musica, l'astronomia, la chimica, la medicina, la rettorica, ec. Nel 1700 in Parigi, il Libro di Filone concernente la vita contemplativa. Nel 1713 gli Essapli d'Origene, ed una nuova edizione delle Opere di s. Giovanni Grisostomo. Nel 1715 Bibliotheca coisliniana olim segueriana. Nel 1719, in latino e francese: Antichità spiegata e rappresentata con figure. Nel 1729: Monumenti della monarchia francese. Nel 1739: Bibliotheca bibliothecarum manuscriptorum nova. Oltre a ciò si hanno di lui altre produzioni, laonde pochi dotti al pari del p. Montfaucon composero tante opere che ascendono a quarantaquattro. La sua vasta erudizione lo avea reso quasi il centro dell'Europa letteraria, e il suo sommo discernimento, al quale univa una prodigiosa memoria e grandissime cognizioni, facevano sì ch'egli venisse da tutte le parti consultato. Fu buon critico, abile antiquario, e versatissimo nel leggere i mss.: accrebbero i suoi pregi la sua modestia, dolcezza di carattere, candore e semplicità di costumi, segno perciò all'universale ammirazione. Venne onorato di medaglie d'oro da Carlo VI, e da Clemențe XI e Benedetto XIII.

MONTFORT (ven.) Lodovico Maria Grignon. Nacque nella piccola città di Montfort, diocesi di s. Malò, e fino dalla tenera età si fece ammirare per la sua inclinazione alla virtù e allo studio. Compito questo sotto i gesuiti nel collegio di Rennes, si portò a Parigi per farvi il suo corso di teologia; venne ammesso nel seminario minore di s. Sulpizio, ove si esercitò in vari uffizi, e nel 1700 si ordinò sacerdote. Quindi domandò di essere autorizzato a passare nel Levante per ivi dedicarsi alla predicazione dell'evangelo, ma i suoi superiori non credettero aderirvi. In vece fu impiegato nelle missioni di Nantes e poi di Poitiers, giovando ivi all'ospizio de' poveri che furono sempre le sue delizie. Ritornato a Parigi, il cardinal de Noailles lo incaricò di ufficiare la cappella di Mont-Valerien, e su poscia nominato elemosiniere dell'ospedale detto la Salpetrière. Passato alcun tempo si restituì a Poitiers, col desiderio di dedicarsi in tal città al servizio de' poveri infermi. Per la sua severità non si credette opportuno, onde prese di nuovo a predicare e catechizzare : ma trovando che la Francia non offriva al suo zelo un campo abbastanza vasto, nel 1706 vestito da pellegrino si recò in Roma. Domando instantemente a Clemente XI d'essere impiegato nelle missioni all' estero, e sebbene il Papa lo ricevè benignamente, gli ordinò ritornare in Francia. Avendo prontamente obbedito, d'allora in poi non cessò di per-

correre le provincie occidentali, dando prove del suo zelo e della sua carità, confutando i calvinisti, massime di Nantes. In s. Lorenzo sopra Sèvre, diocesi di Rochelle, istituì due società che tuttora sussistono, l'una de' missionari detti dello Spirito Santo, l'altra delle sorelle ospitaliere, collo stesso spirito delle suore della carità, o confraternita della divina Sapienza. In questa ultima impresa fu secondato dalla pia donzella Trichet di Poitiers; dipoi Renato Mulot missionario e successore del Montfort, perfezionò i due stabilimenti. Morì santamente in s. Lorenzo a'.28 aprile 1716, avendone scritto la vita Giuseppe Grandet parroco di s. Croce d'Angers, pubblicata a Nantes nel 1724. La Raccolta de'cantici di Montfort fu più volte ristampata. Nel concistoro pubblico de' 25 gennaio 1844, l'avvocato concistoriale Gio. Battista de Dominicis-Tosti, perorò per la prima volta dinanzi al Papa Gregorio XVI la causa della beatificazione del ven. servo di Dio Lodovico Maria Grignon de Montfort, istitutore della congregazione de' missionari dello Spirito Santo.

MONTI CESARE, Cardinale. Cesare Monti, patrizio milanese, a persuasione del cardinal Federico Borromeo, abbandonò la patria per portarsi in Roma, dove da Paolo V fu ammesso tra i ponenti del buon governo, donde tra quei di consulta fece passaggio. Quantumque riuscisse universalmente gradito per la dolcezza de' costumi, per l' eleganza dell'aspetto, e quello che più importa per la sua impareggiabile pietà, ciò non pertanto nel breve pontificato di Gregorio XV si rimase fermo nelle ottenute cariche; se non che quel Pontefice poco prima di sua morte di motoproprio lo trascelse ad assessore del s. offizio, di cui in avanti l'avea dichiarato consultore, come scrivono i continuatori del Ciacconio. Ciò non è vero, poichè fu Urbano VIII che a' 2 ottobre 1624 lo avanzò al posto di assessore. Fregiatolo poi del titolo di patriarca d'Antiochia, lo spedì nunzio, prima alla corte di Napoli, e dopo un anno a quella di Madrid qual nunzio straordinario, divenendo ordinario in capo a due anni. Vacata per morte del suddetto cardinale la chiesa di Milano, Urbano VIII nel 1632 gliela conferi, indi a' 28 novembre 1633 il Papa ad istanza del re di Spagna lo creò cardinale prete del titolo di s. Maria in Traspontina. Recatosi nella sua arcidiocesi non si dispensò mai dalla legge della residenza, se non in occasione del conclave per Innocenzo X, la cui elezione favorì a tutto potere, onde il Papa per mostrargli la sua gratitudine, promosse il di lui fratello alla carica di maestro di camera, Occupossi con estrema diligenza e fatica nella visita della vasta arcidiocesi, sostenendo con volto ilare e tranquillo gli incomodi delle stagioni ne' viaggi, e quello degli álberghi, tutto occupandosi nel sacro ministero, e singolarmente nell'istruire i poveri di campagna ne' dommi della fede. Nel 1636 celebrò il sinodo diocesano, che di nuovo convocò nel 1640. Fondò una magnifica chiesa in onore della Beata Vergine, di cui era divotissimo, visitandone i più celebri santuari, venti miglia distante da Milano, col titolo di s. Maria dell'Oliveto, con convento che donò ai carmelitani scalzi, e introdusse in Milano i monaci cisterciensi di

Bernardo, a'quali concesse la chiesa della Madonna di Loreto. Ebbe più d'una volta gravi controversie giurisdizionali coi regi ministri di Milano, e difensore acerrimo com'egli era dell'immunità ecclesiastica, ne uscì sempre vittorioso. Avea fatto una raccolta di quadri de' più famosi e insigni pittori, e questa morendo lasciò per ornamento dell'arcivescovato. Non dimenticò i suoi congiunti, avendo a favore d'un fratello e di nipoti fatto acquisto di alcuni feudi e possessioni, senza pregiudicare però nè i poveri, nè la sua chiesa. Dopo aver governato santamente la sua diocesi, celebrato il terzo sinodo nel 1650, finì il corso di sua mortal vita in Milano in tale anno, in età di 57 anni, e rimase sepolto nella metropolitana con breve iscrizione. Abbiamo di lui novanta ragionamenti recitati nel duomo di Milano, e l'Argelati nella sua Biblioteca degli scrittori milanesi ci dà un esatto catalogo di tutte le sue opere.

MONTI FILIPPO, Cardinale, Filippo Monti d'illustre famiglia bolognese, compiti con lode i suoi studi, si condusse a Roma, e vi si fece conoscere ben presto non solamente di dottrina fornito, ma capacissimo di maneggiare con probità e destrezza ogni più grande e geloso affare; di modo che essendo insorte alcune differenze tra la santa Sede e la signoria di Venezia, il Monti che non avea alcun carattere di servizio o di aderenza colla corte di Roma, fu spedito colà dal Papa per procurarne l'aggiustamento, nel qual negozio incontrò la soddisfazione dell' uno e dell'altro principato. Restituitosi a Roma nel 1710, Clemente XI lo

dichiarò prelato domestico, è nel 1716 gli conferì un canonicato nella basilica Liberiana. Ad onta della sua abilità ed erudizione, stette lungamente senza carica, finchè nel 1730 Clemente XII lo destinò segretario della congregazione concistoriale e del sacro collegio, donde dopo cinque anni fu promosso a segretario di propaganda, nel qual tempo diede alla luce un'opera riguardante la relazione delle missioni nel regno di Thibet, e del modo più acconcio onde proseguire ed ampliare un'opera così pia e di tanta gloria del Signore. Benedetto XIV suo concittadino ne premiò i meriti a'o settembre 1743, creandolo cardinale prete di s. Agnese fuori delle mura, donde fece passaggio al titolo di s. Stefano al Monte Celio. Fu ascritto alle congregazioni di propaganda, del concilio, e molte altre. Morì in Roma nel principio del 1754, d'anni 78 non compiti, ed ebbe sepoltura nel coro della vaga chiesa di s. Maria della Vittoria, che quantunque nell'epitaffio si chiami regularium conditorium, non appartiene ai certosini come scrisse il Fantuzzi, ma sibbene ai religiosi di s. Teresa. Alla sua tomba fu collocata una semplice e modesta iscrizione, che vivendo erasi da sè medesimo composta. Una scelta biblioteca di dodicimila rari e preziosi volumi, faceva le più care delizie di questo cardinale. In essa vedevasi una bene ordinata serie di que'cardinali, che dal pontificato di Ales-, sandro III fino a quello di Benedetto XIII, eransi resi celebri ed insigni, per santità di vita, o per dottrina, o per cariche, o per legazioni. Sotto l'essigie di ciascuno di essi il cardinale vi aveva descritto con brevi ma significanti elogi le più rimarchevoli azioni. Della maggior parte di siffatti elogi volle egli farne parte al pubblico, per mezzo di un volume in foglio di magnifica edizione romana. I detti ritratti col rimanente di sua quadreria e biblioteca, dopo la sua morte lasciolli, ad insinuazione del Papa, all' istituto di Bologna, e a comodo de' propri concittadini.

MONTICAPRARA CORNELIO, Cardinale. Cornelio Monti Caprara nacque da famiglia nobile in Bologna a' 16 agosto 1703, nipote del cardinal Filippo. Compiti i suoi studi, massime legali, per l'eccellenti sue qualità meritò di essere nominato dal suo concittadino Benedetto XIV uditore di rota a'o settembre 1743. Il successore Clemente XIII nel 1758 lo promosse alla cospicua carica di governatore di Roma, ed in premio dei servigi resi alla santa Sede nelle incumbenze da lui esercitate con rettitudine e zelo, nel concistoro dei 23 novembre 1761, lo creò cardinale dell'ordine de' diaconi, indi per diaconia gli conferì la chiesa de'ss. Cosmà e Damiano, annoverandolo alle congregazioni cardinalizie di consulta, del concilio, de'riti, della visita apostolica, d'Avignone e Lauretana. Colpito d'apoplessia mentre adorava il ss. Sagramento chiuso nel sepolcro della cappella Paolina del Vaticano, nel giovedì santo 5 aprile 1765, ovvero appena usciva nella sala regia, dovendosi recare alla vicina cappella Sistina per l'uffizio delle tenebre, ne morì subito con dispiacere del Papa e del sacro collegio, non solo per le sue qualità, ma per essere accaduta la disgrazia in tal venerabile luogo, ed in sì santi giorni, nella età di sessantadue anni. I funerali si celebrarono nella basilica de' ss. XII Apostoli, indi il suo cadavere fu trasportato nella sua chiesa diaconale, ed ivi fu tumulato.

MONTI LUOGHI V. LUOGHI DI MONTE.

MONTI DI PIETA', Montes pietatis. Luoghi ove sono depositi di denaro o di vettovaglie, come farina, frumento ec., destinati ad essere dati a prestito a quelli che ne abbisognano contro qualche pegno, ed a certe condizioni e regolamenti parziali. Verso la fine del secolo XV, allorquando i popoli d'Italia provavano il doppio flagello delle guerre civili e delle straniere, la maggior parte delle famiglie erano quasi interamente rovinate, siccome vittime degli ebrei e di altri usurai che prestavano con pegni, e prendevano l'interesse del 70 e 80 per cento, come meglio diremo dando poi un cenno dell'usura o interesse del danaro dato ad imprestito con eccessivo ed ingiusto compenso, che i canoni della Chiesa proscrissero d'accordo colle leggi imperiali. Il male era giunto a tal colmo che bisognava portarvi rimedio : gli abitanti di Perugia furono i primi benemeriti che si occuparono di questa benefica istituzione italiana. Narra il p. Waddingo, Annales t. XIV, p. 93, che predicando in Perugia il p. Barnaba. da Terni frate minore, siccome profondamente commosso per le enormi usure che pagavano i poveri, specialmente agli ebrei, invitò egli pertanto i ricchi a formare un cumulo di denaro, col quale si facessero prestiti ai bisognosi, ritraendone piccolo compenso per soddisfare i ministri dell'opera e le spese del pio luogo cagionate dal deposito e

per la conservazione de' pegni che ricevevano in cambio delle somme prestate, nulla esigendo quando trattavasi di piccole somme. Questa nuova istituzione prese il nome di Monte di pietà, ed i suoi buoni effetti non tardarono molto a farsi sentire. L'operaio, il mercante eziandio vi ebbero egualmente ricorso nei momenti de'loro bisogni : l'uno vi trovava la tenue somma che gli era indispensabile per terminare i suoi lavori, e l'altro il denaro che gli mancava per saldare le sue lettere di cambio al tempo del pagamento. Tuttavolta nello stesso nascere de'monti di pietà sorsero molti contraddittori, attaccando di usura l'istituzione, e la disputa si continuò con ardore, non ostante che alcuni già sossero stati eretti con autorità pontificia e concessione di privilegi, anzi più tardi i Papi nell'istituire le sedi vescovili ordinarono per una delle principali condizioni, che ne' luoghi residenziali vi fosse il monte il pietà, ed ecco perchè nelle proposizioni concistoriali per la provvista delle chiese, si rimarca se il monte esiste o no, meritando i monti di pietà il titolo di sacri. Sebbene il primo monte s' istituisse in Perugia, quello di Orvieto fu il primo ad avere la sanzione apostolica nel 1464. Paolo II nel 1467 approvò il monte perugino, che però secondo il Crispolti nella sua Perugia p. 182, si deve alle predicazioni del b. Giacomo da Monte Feltro minore osservante: corregge il Crispolti, il Mariotti, De' perugini auditori di rota, pag. 207, come pure il Waddingo, poichè egli afferma che nè il p. Barnaba, nè il b. Gia. como istituirono il monte di pietà in Perugia, ma solo ne furono promotori di quello già introdotto nel 1462 dall'altro minore osservante fr. Michele da Milano, essendo già inventata la pia opera da altro insigne correligioso, cioè il b. Giacomo Picente che primamente la stabili in Ascoli sua patria fin dal 1458. Ivi il Mariotti parla ancora della celebre questione sopra i monti di pietà, e della difesa che ne fu fatta. Sisto IV nel 1471 confermò quello di Viterbo, e perchè i vantaggi che ne derivavano gli sembrarono veramente grandi, volle farne godere la città di Savona sua patria nel 1479, approvandolo colla bolla Ad sacram. Ne fu propagatore anche l'altro osservante s. Giacomo della Marca, e più di tutti l'altro francescano b. Bernardino da Feltre minore osservante, pel cui zelo moltissimi se ne fondarono. Quello di Cesena fu da Innocenzo VIII approvato nel 1489 colla bolla Ad sacram, e quel di Bologna nel 1506 da Giulio II, mediante la bolla Ad sacram. Ouindi l'ebbero anche le principali città d'Italia, come Mantova, Milano, Padova, Napoli, e Firenze, il quale venne istituito nel 1495 a persuasione di fr. Girolamo Savonarola, onde eliminare gl'illeciti guadagni e sottrarre la povertà tiranneggiata dalle usure; ed il Mariani nella Storia di Trento, riferisce che un ebreo offrì alla repubblica fiorentina ventimila siorini d'oro per impedire che questo monte delle prestanze andasse innanzi. In Roma, come descriveremo, il sacro monte di pietà fu istituito nel pontificato di Paolo III, ed è degno della capitale del mondo cattolico, e Giulio III nel 1555 approvò quello di Vicenza, colla bolla Salvator noster Jesus.

Più tardi i monti di pietà furo-

no similmente istituiti nelle industriose città delle Fiandre, detti perciò siamminghi. A difesa di questi sacri luoghi, Leone X nel 1515 non solo, li approvò nel concilio generale di Laterano V colla bolla Inter multiplices, ma impose silenzio alla questione ed inflisse le censure e la scomunica a chiunque ne avesse parlato in contrario. I suoi successori ed il concilio di Trento opinarono nello stesso modo a favore de' monti di pietà, poichè decisero. 1.º Che il prestito fosse di una somma tale che non potesse diminuire i fondi che dovevano riprodurlo, e sopra tutto che non se ne facesse alcuno ai ricchi signori e stranieri. 2.º Che i prestiti non si prolungassero oltre un certo tempo di un anno o meno ancora. 3.º Che per la sicurezza della somma prestata si dasse un pegno, affinche se al tempo convenuto non fosse renduta la somma, si potesse vendere il pegno per fare indenne il monte. 4.° Che per provvedere alle spese necessarie per la conservazione degli oggetti, la persona che impegna pagasse un leggero diritto, quantunque sarebbe meglio, dice Leone X nella sua bolla, che non se ne esigesse alcuno; in fine che non si permettesse veruna spesa superflua nell' amministrazione del monte, e sopra tutto che il denaro destinato agl' imprestiti non fosse impiegato in alcun altro uso. Già al principio del secolo XVII i monti di pietà si erano diffusi nella maggior parte de' principali stati di Europa; così in Francia sotto il nome di Lombardi, perchè i lombardi erano stati i primi a stabilire luoghi ove si prestavano denari contro pegno e col pagamento di notabili usure. Avendo Filippo V re di Spagna cretto un monte di pietà per celebrare suffragi ai fedeli defunti, per accrescerlo ottenne da Benedetto XIII la bolla Alias nomine, del 1727, che fosse raccomandato ai vescovi acciò quelli che facessero testamento gli lasciassero un legato, senza la quale limosina fosse invalida ogni disposizione testamentaria. Di tali monti ve ne sono in altri luoghi, come il monte dei morti in Ortona. Avea s. Pio V dichiarato ladri e gente di mala fede que'cassieri e depositari, i quali abusando del loro uffizio impegnavano o vendevano i pegni o depositi ad essi consegnati, e poi adducevano falsi pretesti di non averli. Benedetto XIII oltre avere approvato gli infamanti epiteti del predecessore, impose loro gravi pene secondo i delitti e per tutto lo stato ecclesiastico, con bolla de' 26 settembre 1729, Jam dudum.

· Sul modello de'monti di pietà dai quali si accordano prestiti a beneficio de' bisognosi con piccolo pagamento d'interesse, si fondarono in Italia i monti detti dell'abbondanza, del grano o frumentari, i quali colle biade depositate non solo ne danno ai contadini una quantità per seminarle, ma servirono grandemente in molti anni di carestia al soccorso della classe indigente. Il grano, granturco, od altra specie di biade imprestate a chiunqu<del>e offre una</del> guarentigia per la restituzione, si restituisce dopo il raccolto, con incalcolabile vantaggio de' poveri, onde se ne istituirono anche nelle terre, borghi e villaggi. Questi monti frumentari, come quelli di denaro, furono privilegiati dai Papi e dai sovrani, ed ebbero generosi benesattori che aumentarono i generi e il capitale con pie lascite : i monti frumentari si eressero anche dal-

le comunità e dalle confraternite, e nello stato pontificio sino dai primi anni del secolo XVI, poco dopo degli altri monti di pietà. Il Nicolai, Memorie sull' annona, nel t. II, p. 117, riporta l'editto camerlengale pel libero commercio dei grani e biade nello stato pontificio, ed al n. 27 la soppressione dei monti di abbondanza o frumentari, essendosi provveduto che mai mancassero le granaglie, di che se ne parla pure nel t. III, p. 185. Tuttavolta i monti frumentari, in minor numero, sussistono ancora. Il Marangoni nell' Istoria di Sancta Sanctorum, c. 32, discorre delle immagini del Salvatore appellate comunemente la Pietà, loro uso, stemma, insegna e sigillo di varie confraternite e luoghi pii, massimamente de' monti di pietà. Queste immagini si rappresentano ora stese in seno della Beata Vergine, ed ora sedenti sopra il sepolero intere, oppure sino a mezza vita, colle braccia e mani stese ed allargate in atto d'invitare i peccatori all' infinita divina misericordia. Delle istituzioni de' monti di pietà trattò fra gli altri il Klock nel lib. II, De aerario cap. 20, pubblicato in Norimberga nel 1651. Si può vedere il cardinal De Luca, De mons pietatis, parlandosi dei principali in moltissimi articoli di questo Dizionario.

L' eccesso dell' usura, Foenus, Mutuum, che provocò la fondazione de' monti di pietà, è stata sempre riprovata dal diritto di natura, dai sacri canoni, dalle costituzioni pontificie, dal diritto canonico e civile, ed è stata sempre severamente condannata e punita; che se ai giudici dell'antica legge fu talvolta permessa l'usura cogli estranei, ciò fu per una speciale divina

dispensa. Quindi sebbene ancora gli ebrei l'esercitano, non è per questo che sia assolutamente loro permesso l'usurare; ma piuttosto deve dirsi con s. Tommaso essere ad essi permessa e tollerata per evitare mali assai maggiori. Questo stesso motivo pare che movesse Federico I imperatore ad esentare dal delitto di usura i giudei, e permettere l'uso di ricavare e ricevere un' oncia ogni dieci nel periodo di ogni anno. L' imprestito dai latini fu chiamato mutuum, secondo il p. Menochio, da meo tuum, cioè dal trasferire il dominio del danaro proprio alla persona cui s'impresta: nelle sue Stuore t. III, cent. X, tratta al cap. q3: Se agli ebrei anticamente era lecito il dare ad usura a quelli che non erano della loro nazione. Gli usurai dalla Chiesa sono detestati più che i ladri. Anche gli antichi romani severamente punivano più l'usura che il furto; questo colla pena del duplo, l'usuraio o prestatore del denaro del quadruplo. Nelle XII tavole si permetteva percepire un' oncia per cento a titolo di usura; dipoi fu stabilita mezz'oncia, finalmente venne interamente vietata. Narra Livio che la lupa di bronzo con Romolo e Remo del Campidoglio, fu fatta fare con altre statue, per la condanna di alcuni usurai. Disse Catone, che l'esercitare l'usura era lo stesso che uccidere l'uomo. Questo guadagno proveniente dal mutuo, dai giurisprudenti si divide in espresso, palliato, convenzionale e mentale; materia delicata e grave, di cui ne trattano tutte le leggi, segnatamente ecclesiastiche. Il dottore s. Agostino dice che chi riceve la usura in modo ingordo e inumano sa una rapina, nè può vivere, così s. Ambrogio ; e s. Leone I proibì severamente l'usura ai chierici ed ai laici. Urbano III proibì l'usura, l'accrescimento alla sorte e l'eccesso, segnatamente se si presta a poveri ed indigenti. Le gravi e immoderate usure devono restituirsi, come ordinò Innocenzo III nel concilio Lateranense IV. Se uno fosse convinto di usura per fama e voce popolare, ed altri sicuri dati, si ha come usuraio manifesto. Martino V represse l'usura ch'esercitavano gli ebrei in Avignone, e Nicolò V pubblicò molti decreti contro gli usurai de'regni d' Aragona e Sardegna, Anche Paolo IV raffrenò le usure de' giudei, i quali imprestavano denaro con forti compensi. Dichiarò s. Pio V nulli i cambi fatti contro le leggi, e che i contravventori si punissero come gli usurai. Nel pontificato di Benedetto XIV spargendosi per l'Italia molte sentenze che favorivano le usure, il Papa spiegò la questio. ne colla costituzione Pervenit, del primo novembre 1745, delle usure provenienti dal mutuo, ed escrtò i vescovi ad illuminare gl'indifferenti. Nel moto-proprio, Ci è stato, de' 7 settembre, Benedetto XIV moderò i cambi ch'erano saliti dal quattro al sette per cento ne' frutti. Sotto Pio VI essendo divenute eccessive le usure ed i monopolii a cagione delle circostanze de' tempi, prescrisse alcune pene contro l'ingordigia degli usurai, e leggi pel cambio della moneta secondo la tariffa, come pel cambio delle cedole, argomento che toccammo a Monete Pontificie. Sono leciti gl'imprestiti, come il ritrarne un moderato lucro, ne casi in cui si verifichi, in chi somministra le somme, il lucro cessante o danno emergente, o il pericolo della sorte.

Sebbene la Chiesa non ha assolutamente definito questo grave argomento, pensano alcuni, che rappresentando il denaro la casa, il terreno e qualunque altra cosa che si possa acquistare e che renda un lucro, ne segue che come da dette cose acquistate col denaro ricavasi lucro, ed essendo il denaro il rappresentante delle stesse cose, se ne possa trarre un moderato frutto. Molti scrissero sullo scabroso argo: mento; ne citeremo alcuni. Leotardi. De usuris et contractibus usurariis coercendis cum appendix, Venetiis 1761. Cardinal Gerdil, Dell'usura, Roma 1832. D. Marco Mastrofini nel 1831 pubblicò in Roma l'opera intitolata: Le usure, Osservazioni pacifiche sopra di un'opera intitolata: Le usure, stampata nel 1831, Roma 1834. Analisi ragionata e critica dei libri tre su le usure dell' ab. Mastrofini, Napoli 1835. Abbé Moralet, Reponse au libre de M. Mastrofini intitulé discussion sur l'usure, Lyon 1836. Cav. Drack, Lettre sur une question d'usure, Rome 1834. Etienne Pages, Dissertation sur le prêt à intérêt, Lyon et Paris 1838. Le prêt d'après les Pères, par un prêtre chanoine honoraire d'Aire, Toulouse. Nel vol. I, pag. 128 degli Annali delle scienze religiose è riportata la risposta che nel 1835 diè il cardinal penitenziere maggiore ad una questione circa l'usura proposta dal vescovo di Viviers, Il Muratori nelle Dissert., dissert. 16, parla degli usurai e loro antica origine; che non mancarono nei primi secoli della Chiesa foeneratores, parte permessi, parte riprovati; quando si moltiplicarono in Italia;

come gli usurai francesi chiamaronsi caorcini da Cahors; delle leggi promulgate da vari principi, e quanto enormi fossero le usure che allora si pagavano pel traffico del denaro, da alcuni popoli approvate, da altri riprovate; e che Mosè la proibì fra' giudei, ma permise farla con quelli d'altra nazione, mentre tra gli ateniesi fu lecita e molto usata. Tra i romani i prestatori della moneta si dissero argentarios mutuam pecuniam dare, e col tempo in Italia si chiamarono campores, poi banchieri, cambiatori;

Mercanti (Vedi).

Monte di pietà di Roma. Nel 1539 sotto il pontificato di Paolo III, per sottrarre i poveri bisognosi di denaro dalle esorbitanti usure ch'erano costretti pagare agli ebrei; dai quali lo prendevano in prestito colla consegna del pegno, s'istituì coll'autorità pontificia, e con le regole per le prestanze, dal zelante p. Giovanni Calvi generale de'minori osservanti, una compagnia di pie e ricche persone, che si esercitavano nella caritatevole opera di dare a' poveri denaro in prestito, con niuno o almeno assai tenue interesse, ritirando soltanto l'oggetto che s'impegnava. Paolo III nello stesso anno colla bolla Ad sacram beati Petri sedem, sotto la direzione della detta compagnia eresse il sacro monte della pietà di Roma, concedendogli i privilegi e indulgenze ottenute dagli, altri monti di pietà antecedentemente eretti per l'Italia, poi confermate ed accresciute da altri Papi. In principio molti erano i deputati del monte, ma in seguito si restrinsero a soli quaranta, tutti nobili delle principali famiglie romane, che formavano la congregazione reggente del

medesimo, alla testa de'quali quattro portavano il titolo di provveditori, e pel primo il prelato tesoriere generale della camera, il quale sempre vi avea luogo, che figuravano come governatori del luogo. La congregazione si radunava spesso a consiglio, e deputava a turno i diversi suoi membri alla direzione e sorveglianza dell'istituto. Pio IV colla bolla Pietatis confermò i privilegi del monte nel 1561. Da principio la compagnia riconosceva per cardinal protettore quello de'minori osservanti, che tutelava la pia opera; ma al tempo di Gregorio XIII essendo cresciuti notabilmente i negozi del medesimo monte, per aver aperto il banco de' depositi per comodo del pubblico, nel 1584 con l'autorità del breve Inter multiplices, di detto Papa, cioè per quelli che doveansi fare per giudizi civili, o per assicurare le sostanze de' pupilli e vedove, stando a garanzia de' depositari i molti beni del medesimo pio istituto, oltre l'opera benefica degl'imprestiti, fu creduto più espediente che la congregazione de'deputati coll'autorità pontificia si eleggesse liberamente il cardinal protettore, e però quando ne seguiva la mancanza i provvisori proponevano un buon numero di cardinali ai congregati, dai quali sceltine quattro a voti segreti. si presentavano al Papa che uno ne deputava in protettore; ciò ebbe luogo dopo la beata morte del protettore cardinal s. Carlo Borromeo, che molto si erá adoperato per l'incremento e prosperità dell'istituzione. Sebbene la Depositeria Urbana (Vedi) de'pubblici pegni fu fondata da Urbano VIII, essa riconosce la primaria origine da Gregorio XIII, che ne commise l'amministrazione agli uffiziali del sacro monte di pietà di Roma.

Sisto V vedendo l'utile che potevano ritrarre le due istituzioni congiunte delle prestanze e de' depositi, permise che si facessero al monte depositi di qualsivoglia specie e somma. In tal guisa crebbe il monte in credito e in capitali, a segno che valeva a prestar somme ancor vistose; anche i principi stranieri e l'erario stesso provarono i benefici effetti del monte, dal quale furono largamente sovvenuti ne' bisogni. Sotto Sisto V fu eretta nel monte un' arciconfraternita, per praticare diverse opere spirituali: vi erano ascritti i membri della congregazione dell' istituto e tutti i ministri. Essa non vestiva sacco, ed avea per istemma la Pietà con cinque o tre monti. Sisto V nell'erigerla nel 1586 in arciconfraternita colla bolla Ex debito ministerii, le concesse facoltà di aggregare le compagnie di altri monti di pietà con partecipazione delle indulgenze. Per ordine pontificio il cardinal Vastavillani camerlengo e protettore del monte, proibì i sequestri nel banco del monte. Il sacro monte non ebbe per lungo tempo alcuna fabbrica propria per la custodia de' pegni: si crede che lo stesso s. Carlo dasse ricetto nel suo palazzo all'opera nascente. Poscia si presero a pigione alcune case, finchè Sisto V comprò con settemila scudi una fabbrica in via dei Coronari, dietro la chiesa della Pace, presso il palazzo del Drago, che ancora ritiene il nome di Monte vecchio, benchè per un tempo vi fu poi la zecca pontificia. Sisto V, come il predecessore Gregorio XIII, confermò i privilegi ed altri ne concesse all'istituto. Clemente VIII col breve Ex apostolicae del 1593 confermò i depositi a favore del monte; indi nel 1602 col breve Quae ad pietatis, confermò ed ampliò le cose del monte; col breve poi del 1604, Quaecumque, prescrisse il modo e forma per aggregare con partecipazione d'indulgenze altre confraternite e pii istituti. A cagione del crescente numero dei pegni, Clemente VIII nel 1604 trasportò il monte sulla piazza di s. Martinello, che poi si disse del Monte di pietà, ove in breve tempo si acquistarono tre gran palazzi, e si ridussero con magnifica cappella e molta spesa, alla forma maestosa che ora si vede: dell'ingrandimento e incorporazioni ch'ebbero luogo sotto Clemente XII, tenemmo proposito nel vol. X, p. 70 del Dizionario. Pubblicandosi nel 1602 le Opere pie di Roma del Fanucci, a p. 128 si tratta del monte di

Nell'anno 1605 il cardinal Aldobrandini camerlengo e protettore del monte emanò un bando contro gli ebrei che impegnano al sacro monte, e contro gli offerenti alle vendite de' pegni in detto monte ed in piazza Giudea, che s'accordano insieme a fare a parte ed a mezzo. Paolo V nel 1606 colla lettera Pontificatus, autorizzò la apertura del banco di s. Spirito pei depositi; e nel 1615 col breve Onerosa pastoralis, proibì distrarre i denari del monte in altro fuori in quello cui fu stabilito nella sua erezione. Già nel 1606 col breve Omnium saluti, dichiarò privilegiata la cappella del monte per l'anima de'defunti confrati, ministri e benefattori. Avendo il cardinal s. Carlo fatti compilare i regolamenti, questi vennero indi modificati e accresciuti dalla congregazione sotto diversi cardinali protettori; furono pubblicati nel 1611 nel protettorato del cardinal Aldobrandini, e ristampati dal cardinal Francesco Barberini nel pontificato di Alessandro VII. Prima di questo tempo e nel 1625 l'Amydeno stampando, De pietate romana, vi è il cap. IX, De monte pietatis et depositorum. Urbano VIII nel 1638 concesse, che ogni giorno si potesse celebrare la messa nella suddetta cappella, a cui nel 1623 Gregorio XV col breve Ad augendam concesse l'indulgenza delle stazioni, da lucrarsi dagli addetti. Nel 1664 la sacra visita apostolica decretò non doversi ricevere dal monte in pegno i sacri paramenti ed arredi. L'elezione del cardinal protettoré cessò nel 1679 per la seguita morte del cardinal Barberini, e da quell'epoca non ne fu nominato altro dalla congregazione de' deputati, nè prescelto dal Papa, senza conoscersene la cagione. Innocenzo XI con rigore vietò agli ebrei l'usure, e fu benemerito de'monti di pietà, avendo per quello di Roma, col chirografo Avendoci, nel 1688 diretto a monsignor Imperiali tesoriere generale e primo provvisore del medesimo, ampliato le facoltà del giudice del sacro monte nelle cause criminali. Avevano le costituzioni apostoliche deputato un prelato, che a nome del cardinal protettore esercitasse la giurisdizione civile privativa in tutte le cause in cui avesse interesse il sacro monte, ed un curiale che esercitasse la giudicatura criminale, ma cessarono ambedue questi uffizi quando Innocenzo XII soppresse tutte le giudicature particolari dei luoghi pii. Il Piazza nelle Opere

pie di Roma, discorre nel tratt. V. cap. 28, del sacro monte di pietà; e ristampandosi l'opera nel 1698 col titolo di Eusevologio romano, nel tratt. VI delle arciconfraternite si trova il cap. 20 sullo stesso argomento, e chiama l'istituto degno di Roma patria universale, casa de'no. veri e rifugio de' miserabili, e ne riporta le notizie. Clemente XI nel 1714 accordò alla cappella del monte di pietà di celebrare ognigiorno quattro messe private. Benedetto XIII nel 1724 col chirografo Ci avete, diretto al tesoriere Collicola, confermò le disposizioni prese sopra il libero corso delle cedole considerate per contanti, onde eliminare i danni che ne riceveva il sacro monte. Clemente XII nel ripristinare il giuoco del Lotto (Vedi) diè cinquantamila scudi al sacro monte per accrescerne il capitale, onde essere in grado di ricevere maggior numero di pegni a sollievo della classe indigente e bisognosa. Benedetto XIV col chirografo Avendo col mezzo, del 1743, diretto al tesoriere Bolognetti, pel maggior profitto e decoro della depositeria generale della camera apostolica, la trasportò al sacro monte, che dichiarò depositario generale della stessa camera, come lo è tuttora.

Benchè il prelato tesoriere, come primo provvisore del monte, avesse con gli altri eguaglianza di voti, egli figurò come primo superiore dello stabilimento, per cui Benedetto XIV nel 1748 col moto-proprio Quantunque, gli restituì la giudicatura privativa delle cause civili e criminali concernenti gl'interessi dello stesso sacro luogo; laonde siccome il mercimonio che prima d'Ionocenzo XI esercitavasi dagli ebrei, incominciò ad esercitare

si dai ricalfatori de pegni chiamati volgarmente ricattieri, essi incominciarono ad aprire un gran numero di botteghe in diverse parti di Roma, ma specialmente nelle vicinanze del sacro monte, ritenendo nelle loro case e botteghe altrettanti monti per l'affluenza de'pegni che ricevevano dai poveri, massime ne'giorni festivi e nelle vacanze in cui restava chiuso il monte, senza consegnar la polizza all'impegnante, indi scaricando i pegni al monte a mezzo delle donne chiamate biganti; per ritirarne il denaro improntato e forse più, il quale serviva per acquistare nella pubblica vendita degli oggetti non ritirati a tempo, con altri gravi abusi e danno del pio luogo e de'poveri. Questi disordini che rinnovavano quelli de'banchieri ebrei aboliti da Innocenzo XI con editto del camerlengo cardinal Paluzzi del 1682, furono repressi da Benedetto XIV proibendo l'illecito mercimonio, e la ritenzione delle botteglie de'ricattieri distanti almeno duecento canne dal sacro monte; laonde per suo ordine nel 1748 il tesoriere Banchieri pubblicò l'editto contro gli ebrei che impegnavano al monte, e contro i rigattieri e bottegari che prendevano i pegni, quindi pubblicò ancora una notificazione dichiarativa dell' editto: Dopo alcuni anni, forse per mancanza di vigilanza di chi dovea attendere all'esecuzione di tali provvidentissime prescrizioni, tornarono i rigattieri ad esercitare i loro illeciti traffichi, e nel 1758 essendo divenuto eccessivo il numero delle biganti impegnanti per conto de'rigattieri, la congregazione de' cavalieri deputati ne diminuì il numero. Nell'anno santo 1750 Benedetto

XIV accordò le indulgenze ai deputati, ministri e addetti al monte, con visitare cinque chiese destiinate.

Divenuto Pontefice Clemente XIII, volendo rimediare ai proibiti mercimoni ch' eransi rinnovati, ed alle infedeltà di alcuni ministri del monte, con breve de'24 aprile 1760 deputò in visitatore del pio luogo il cardinal Giuseppe Maria Castelli, che prese per convisitatori i prelati de Simone e Braschi poi Pio VI. Il cardinale precisò il vero stato del patrimonio, investigò i modi delle frodi commesse, rinnovò gli statuti del monte, stabilì ottime misure per impedir qualunque inconveniente, segnatamente sulla sicurezza delle custodie de'pegni, ampliandone gli armadi e ben chiusi; stabili i confini delle imprestanze, vietò quelle de' pegni de' forestieri, formò lo stato del luogo pio, e diede i regolamenti per la relativa scrittura, una riguardante la gestione del banco, l'altra il monte degl'imprestiti; riformò le spese, aumentando gli onorari ai ministri acciò fossero fedeli. Tutti gli atti della visita furono quindi approvati colla costituzione Ad paternam, da Clemente XIII a' 3 gennaio 1767, nel quale anno si pubblicò in Roma: Statuti del sacro monte della pietà di Roma rinnovati nell'anno 1767, con le bolle e privilegi del medesimo, leggendosi che il magistrato romano del senatore, conservatori e priore de' caporioni, fautori e disensori del sacro monte, era il membro principale dell'arciconfraternita del sacro monte, e monsignor tesoriere il suo giudice privativo. La costituzione e gli statuti sono riportati nel Bull. Cont. t. III, p. 275 e seg. Va però ayvertito, che il monte di pietà di Roma non fu mai di natura municipale, ne fu in alcun tempo diretto, amministrato o dipendente dal municipio capitolino, poichè come si è detto, poco dopo la sua approvazione pontificia ebbe subito un cardinal protettore o preside dell'opera pia. Mai dunque la capitolina camera ebbe parte o diritto al regime del monte, solo in altri tempi richiese dai Papi la facoltà d'impetrar somme in prestito dal pio stabilimento in alcuni bisogni. Salvo un tale rapporto e quello memorato, e salvo l'essersi costumato in altre epoche fare invito al senatore e conservatori di Roma d'intervenire alla festa annua che celebrasi nella cappella del monte per la ss. Trinità, nella quale occasione loro donavasi un fiore, ed alcuni rami rappresentanti la Pietà ossia la deposizione di Gesù dalla Croce, niun altro titolo potrebbe mai il municipio romano vantare sul sacro monte di pietà. Mentre durava la visita, Clemente XIII nel 1761 con chirografo diretto al tesoriere permise un pubblico lotto nel monte di pietà, di cinquecento pegni invenduti, consistenti in gioie del valore di quarantacinquemila scudi, con cinquecento premi, dovendosi pagare uno scudo per ogni biglietto: però questa lotteria non ebbe effetto. Quindi nel 1764 emanò il moto-proprio Quamvis, in cui prescrisse il modo di riconoscere le firme apposte agli ordini diretti al sacro monte, che riportasi anche dal Bull. Cont. tom. III, pag. 81. Nel 1766 pubblicò la costituzione Etsi multa provide, con la quale inflisse le pene contro quelli che avessero danneggiato il monte, e non avessero osservati i suoi statuti. Nello stesso anno Clemente XIII fece pubblicare dal tesoriere Canale l'editto in cui si proibisce ai bottegari, rigattieri e rivenditori di prender pegni per loro conto, ricevere in pegno i bollettini del monte, e ritenere presso di sè i bollettini de' pegni fatti per altri, ampliando l'editto del predecessore. Ma poco o niuno effetto produssero le nuove misure, o per mancanza di vigilanza, o per abbominevole connivenza di qualche ministro. Quanto riguarda il monte, le cedole e la moneta nel pontificato di Pio VI, lo dissi a Monete Ponti-FICIE.

Nel rovescio delle pie istituzioni, per la prima invasione dello stato pontificio e di Roma nel 1798 per opera de'repubblicani francesi, più di tutte ne soffiì il monte di pietà: il banco de'depositi fu vuotato di denaro e chiuso, le custodie vennero spogliate di tutti i pegni preziosi; le casse interamente esauste, sospese le rendite, ed i ministri lasciati senza soldo. In questo stato deplorabile ritrovavasi il pio luogo allorchè fu eletto Pio VII. Commosso il suo animo dal veder annientata nella sua grandezza la più bell'opera di carità, che servendo di aiuto ad ogni ceto di persone, formava l'ammirazione degli stranieri, volle prontamente ripristinare il monte de'prestiti col suo banco, nominando a tale effetto a'2 settembre 1800 visitatore apostolico il cardinal Roverella, il quale prese a convisitatore monsignor Girolamo Napulioni promotore della fede. La prima cura del cardinale fu il soccorrere i poveri con qualche prestanza, ordinando che si aprissero due monti, e quattro cu-

stodie pei pegni sino ad uno scudo. Prese piena cognizione dello stato attivo del monte e de' suoi capitali per supplire alle annue spese: i capitali ascesero ne'fabbricati ove si esercita l'opera pia, ma del valore infruttifero di scudi 237,000 circa; in case, vacabili e prestanze, censi, canoni del valore di 350,000 scudi circa, rendendone annualmente quasi 8000. Vi erano inoltre crediti colla camera e casse pubbliche per la somma da non potersi contare di scudi undici milioni, 405,351. Il miglior capitale trovò consistere in Luoghi di Monte (Vedi) 31,019 e centesimi 75 di diverse erezioni, de'quali restava sospeso il pagamento de' frutti, e perciò di nessun profitto, laonde venne a transazione col tesoriere, ammettendosi al pio luogo l'annuo fruttato di soli 15,000 luoghi di monte alla ragione di dodici paoli per luogo, ciò che approvò Pio VII con chirografo de'21 aprile 1803; quindi la sacra visita si occupò pel felice andamento di sì utile stabilimento, in fissare le provvidenze e riforme colle quali dovea regolarsi in avvenire, con salutari decreti, richiedendosi cauzione ad alcuni ministri tanto del monte dei prestiti che del banco de' depositi, a diversi de'quali si accordò l'abitazione nel palazzo di residenza dell'opera stessa. Chiuse la visita il cardinal Roverella li 4 agosto 1803, indi colle stampe del Lazzarini si pubblicò: Relazione della visita apostolica del sacro monte della Pietà di Roma fatta dal cardinal Roverella, con nuovi decreti e riforme approvate da Sua Santità, e divisa in 28 articoli. La seconda invasione francese compita nel 1800 distrusse i risultati della visita, ed

il governo imperiale adottò un nuovo sistema, nominando direttore del sacro monte monsignor Collicola, stabilendo che per ricevere i pegui bisognava riportare dal proprio curato un buono da lui sottoscritto, col quale si attestava della vera povertà dell'impegnante. Ritornato Pio VII nel 1814 in Roma, non stimò nè utile nè opportuno di richiamare in vita l'arciconfraternita e la congregazione de'provvisori e deputati del sacro monte, e questo assoggettò immediatamente alla direzione del prelato tesoriere generale, sì perchè egli formava già parte della soppressa congregazione, sì ancora per tutelare gl'interessi dell'erario che avea imprestato allo stabilimento scudi 80,000, che poi restituì. Nello stesso tempo non trascurò di rivolgere le sue paterne cure al benefico stabilimento, ed a vantaggio de'poveri ordinò tenui prestanze con buoni, dei quali abusando gli speculatori, nel 1818 mediante somministrazioni del tesoro pontificio dispose che si ricevesse qualunque pegno da paoli due a scudi tre, rilasciando gratuitamente quelli sino ad uno scudo, con notificazione del tesoriere Guerrieri, e relativo regolamento pei ministri e ricattieri riconosciuti dal monte, pubblicato con altra sua notificazione, sopprimendo buoni, e abilitando i ricattieri di fare i pegni e di esibirne le note al monte. Rinnovandosi l'avidità de' ricattieri di lucrare sulle altrui miserie, indusse nel 1821 il tesoriere monsignor Cristaldi ad emanare disposizioni repressive con notificazione approvata da Pio VII. Altro regolamento poco dopo emanò lo stesso prelato riguardante i ministri del monte ed i ricattieri,

onde estirpare il loro mercimonio, e quello di altri trafficanti lucranti sul sangue de'poveri, e dilapidatori delle loro sostanze, dichiarando gli emolumenti permessi ai ricattieri per l'agenzia de'pegni.

Leone XII nel 1828 col motoproprio Allorchè, ordinò che i versamenti delle ritenzioni per giubilazioni civili si facessero al sacro monte, cui ne affidò la cassa. Nel 1832 Gregorio XVI per organo di monsignor Vannini commissario generale della camera e pro-tesoriere, fece pubblicare le discipline sui rigattieri e sui pegni da recarsi al sacro monte, mediante notificazione a sollievo della classe indigente ed a freno degli abusi nuovamente introdotti. Mentre le rendite dello stabilimento in frutti di consolidato, di che parlammo a Luoght pi Monte, erano giunte a circa annui scudi trentacinquemila, migliorata la condizione economica del medesimo, fiorendone l'amministrazione e disciplina per l'intelligenza e zelo dell'odierno valente direttore generale commendatore Gio. Pietro Campana, Gregorio XVI nel 1834 con notificazione di monsignor Tosti tesoriere, ora cardinale, anch'esso grandemente benemerito dello splendore del pio luogo, qual superiore del sacro monte di pietà di Roma, ordinò che il sacro monte a sollievo della classe bisognosa aumentasse fino agli scudi dieci i prestiti sopra pegni di oro, argento ed altri oggetti preziosi, e fino agli scudi quattro quelli sopra i pegni d'ogni altra specie; proibendosi ai rigattieri, loro agenti e commissionati di prendere parte alcuna nei pegni oltre quattro scudi, come di presentarsi nel luogo a detti pegui assegnato. Indi il medesimo prelato con notificazione rese notorie le disposizioni dirette ad alleggerire alla classe indigente l'aggravio ne'piccoli pegni, colla fissazione di una tariffa da osservarsi immancabilmente dai rigattieri. Pei prosperi risultamenti dell' amministrazione del monte, permettendo di aumentare le prestanze, con autorità di Gregorio XVI, dal lodato tesoriere con notificazione dell'agosto 1834, vennero portate fino agli scudi venti del sacro monte di Roma sui pegni d'oro e d'argento e pietre preziose: indi con altra del dicembre annunziò che il sacro monte estendeva le prestanze sui detti pegni dai scudi venti fino a scudi cinquanta. Non prestandosi prima del 1834 più di scudi tre sopra ogni pegno, i memorati significanti accrescimenti hanno soddisfatto ai bisogni del pubblico e represso le usure. Progressivamente si migliorarono i capitali ed aumentarono le rendite, che ora ascendono quasi a cinquantamila scudi annui, avendo Gregorio XVI approvato l'acquisto di latifondi rustici, erogando in esso la rendita consolidata.

Nel numero 17 del Diario di Roma 1835 si legge, che a'26 febbraio Gregorio XVI, in occasione ch'erasi restaurato tutto l'edifizio, si recò a visitare il sacro monte di pietà, e fu ricevuto dal tesoriere monsignor Tosti, da monsignor Vannini commissario, dal Campana direttore generale del medesimo, e dai principali suoi ministri. Visitò e ammirò la magnifica sontuosa cappella, e quindi per la scala grande si portò ai due saloni, ove, si esercitano tutti i giorni le operazioni relative ai pegni che vi si recano dai bisognosi. Il Papa encomiò la disposizione e l'ordine d'ogni sessione si della computisteria che della cassa, e di una delle quattro grandi custodie o depositi de'pegni, osservando ancora la sala ove se ne eseguisce la vendita, dopo avere eziandio onorata la residenza del direttore. Poscia il santo Padre si compiacque passare al locale che dicesi terzo monte, aperto a bene del pubblico fino dal primo luglio 1834, ove si somministrano prestanze superiori dagli scudi quattro fino agli scudi cinquanta sopra oggetti d'oro, d'argento e di gemme. Nel mezzo del gran salone, dopo l'ingresso, si leggeva l'iscrizione riportata dal Diario. Nella seconda scala, che immette alla stanza di residenza degl'impiegati, Gregorio XVI ammirò, eseguita in gesso (poi a lui umiliata dal direttore) una copia dell'esimia e pregevole scultura esistente sulla facciata esterna dello stabilimento, rappresentante Gesà deposto dalla croce nell'atto di esser sepolto nell'urna. In altra stanza sotto il busto di Gregorio XVI si vide altra iscrizione, pure riprodotta dal Diario. Furono guindi mostrati al Pontefice i molteplici pegni esistenti nelle nuove custodie V e VI in oggetti preziosi, e commosso alla vista di moltissimi piecoli pegni fatti dai più infelici fra gli amati suoi sudditi, ordinò con tratto del suo caritatevole cuore a monsignor tesoriere, la gratuita restituzione di quelli fatti dal primo febbraio 1835 che non oltrepassassero la somma di baiocchi sessanta (ciò che il prelato pubblicò subito con notificazione), indennizzando il sacro monte delle somme corrispondenti. Trapassato l'atrio del monte per la scala dell'arco che congiunge i due palazzi, Gregorio

XVI si degnò visitare anche la depositeria generale della camera apostolica, e nel piano inferiore de'depositi, dopo aver girato per le diverse parti del grandioso stabilimento, ammise con pubblici segni di paterna soddisfazione, al bacio del piede i ministri d'ambedue, i quali compresa la guardia svizzera che yeglia alla sicurezza delle cose depositate, erano più di cento. Nel medesimo anno 1835 il ch. monsignor Carlo Morichini, al presente pro-tesoriere generale, pubblicò, Degli istituti di pubblica carità in Roma, e ragiona del sacro monte a p. 175; nella nuova edizione del 1842, ne tratta al vol. I, p. 165. Nelle disposizioni emanate in tale anno d'ordine di Gregorio XVI sulla mano regia, questa si dichiarò avere il monte verso i suoi debitori, come si esercita dal fisco; e che le cause introdotte nel sacro monte juris ordine servato, si decidano colla procedura stessa prescritta per le cause del pubblico erario, Inoltre nell' istesso anno Gregorio XVI, come amorevole anche con gli ebrei, che in più modi beneficò, derogando alle contrarie disposizioni ammise gl'indigenti ebrei alla partecipazione de'sussidi del monte. Nell'agosto 1836 il direttore commendator Campana, onorato dell' ordine equestre di s. Gregorio Magno da Gregorio XVI, notificò come il Papa emulando i suoi pre-· decessori e insigni proteggitori del monte di pietà di Roma, con suo rescritto si degnò concedere al banco de'depositi il privilegio accordato già da Pio VII a quel di Bologna, che le fedi di deposito e loro girate, volendosi registrare anche dai particolari, per farne uso in giudizio o avanti l'autorità amministrative, o negli atti pubblici, non soggiacciano che al pagamento della tassa fissa di bai. 20. Da tale documento si rileva altresì il gratuito servigio che presta il banco del monte di pietà di Roma, e la conferma del privilegio accordato dalle costituzioni apostoliche, in forza del quale le somme depositate nel suo banco non sono soggette a sequestro. Quanto riguarda le disposizioni in favore di questo stabilimento, emanate nel pontificato di Gregorio XVI, si può leggere nella Raccolta delle leggi.

Questo istituto si apre ogni mattina alle ore otto antimeridiane, e solo si chiude quando tutto è terminato. Si prende in pegno roha d'ogni specie, esclusi i memorati sacri paramenti ed arredi, e gli oggetti con marchio di pubblici istituti ; gli stimatori determinano il valore del pegno, e la prestanza è sempre un terzo meno del valore; gli oggetti poi d'oro e d'argento stimansi a valore intrinseco, non calcolandosi l'opera artistica. Dato il pegno e ricevuto il denaro, l'oppignorante ne riceve polizza di riscontro. Nelle custodie o gran sale ove si custodiscono i pegni, questi si ritengono per sei mesi ed anche sette, decorsi i quali si vendono al pubblico incanto se l'oppignorante non li rinnova pagando i frutti del cinque per cento l'anno. Il giovedì è destinato alla rinnovazione, che può farsi, tranne le robe di lana, ancor più volte, pagando sempre i frutti della roba prestata. I pegni inferiori ad uno scudo si rinnovano gratuitamente. Se il pegno nou si redime, vendesi all'asta; mentre il monte si reintegra della prestanza e de' frutti, e qualora vi sia dà il soprappiù all'oppignorante.

Quando il ritratto della vendita non giunge al valore della prestanza, gli stimatori sono obbligati supplirvi. Fino dal principio il monte esigeva un piccolo frutto del denaro imprestato; ne' tempi più prosperi di esso i pegni ritenevansi dieciotto mesi, gratuiti e senza frutto sino a trenta scudi, pagando gli altri il due per cento. Sotto Pio VI e nel 1783 la prestanza gratuita fu ristretta a venti scudi, perchè si conobbe che maggior somma giovava più l'intraprendente che il povero ; i frutti di somme maggiori si determinarono al tre e mezzo. Nel 1785 si sminuì il prestito gratuito a quindici scudi, e si accrebbero i frutti al cinque per cento, come tuttora si pratica, eccettuato il pegno d'uno scudo che ricevesi e rinnova gratuitamente, onde il monte di pietà di Roma vince in generosità tutti gli altri simili istituti, i quali esigono un frutto da ogni specie di pegni. Nè il sacrifizio è lieve, poichè i piccoli pegni si calcola importino al monte ben novantamila scudi infruttiferi. I pegni giorna« lieri sommano alle volte sino a mille; si aumentano nell'ottobre e carnevale, diminuiscono e si ritirano nell'agosto e pel Natale. Sei sono le custodie in attività, due di esse ed una sala ove accede il pubblico, formano un monte. Le custodie si usano alternativamente: per sei mesi una riceve i pegni, l'altra si occupa delle riscossioni, rinnovazioni o vendite fino all' esaurimento del deposito raccolto. Le due custodie del terzo monte, aperte di recente, sono destinate a ricevere i pegni d'oro, argento e gioie di valore superiore a quattro scudi. Un gran numero di pegni è anche quotidianamente recato al monte dai rigattieri, i quali sono come altrettanti monti sussidiari sparsi ne' diversi rioni della città, onde i poveri possano trovare con pegni sino ai quattro scudi istantaneo sollievo a qualunque ora, particolarmente nella sera e ne' dì festivi, quando è chiuso l'istituto, il quale permette loro per compenso d'agenzia un piccolo lucro. Ad onta de' replicati bandi contro i rigattieri, essi hanno sempre esistito per comodo del pubblico, e per quella renitenza e rossore ch'è in molti di palesar pubblicamente le loro ristrettezzo economiche, è che li distoglie dal presentarsi al monte ov'è inevitabile una tal qual pubblicità; ed è perciò che molti ad esso preferiscono i rigattieri, benchè gravati di dover pagare un compenso maggiore. Vedendo il sacro monte le difficoltà di eliminare i rigattieri, e che riuscirebbe di sommo dispendio la erezione di piccoli monti succursali nelle diverse contrade della città, sottopose i rigattieri a particolari discipline e leggi, con tariffe degli emolumenti da potersi percepire, essendo essi sottoposti anche alla sorveglianza della polizia. Si vuole che le giornaliere prestanze ordinariamente arrivino quasi a quattromila scudi; il capitale in circolazione giunge a mezzo milione di scudi, e il numero de'pegni è di più centinaia di migliaia. I romani hanno pel sacro monte di pietà somma fiducia, onde persone facoltose pertenui somme affidano pegni di gran valore, per tenerli sicuri. Alcune somme di denaro sono date al monte per un discreto frutto, e l'amministrazione pone tali capitali nella circolazione de' pegni. Gli stranieri lo visitano di frequente, e rimangono assai soddisfatti sì della

bellezza e scompartimenti della fabbrica, come dell'ordine che vi regna in tauta affluenza di persone del popolo più minuto. Gli ordinamenti dell'istituto sono di frequente ricercati, massime dagl'inglesi. Dopo la benefica istituzione della cassa di risparmio, sanzionata da Gregorio XVI nel 1836, il progressivo aumento de' pegni si è alquanto diminuito. Questa opera pia, veramente romana, eretta dallo spirito cristiano di romana carità nella capitale del cristianesimo, splendidamente fiorisce per averne Gregorio XVI approvato, incoraggiato e protetto l'incremento, secondato dalle solerti cure del cardinal Tosti, e dell' abilissimo e zelante commendatore Campana. A quel Papa fu proposto il ripristinamento del cardinal protettore, ma particolari congiunture ne fecero aggiornare indefinitivamente l'esecuzione. Il regnante Pio IX col moto-proprio del 2 ottobre 1847, sul consiglio e senato di Roma, tit. 3, § 14, num. 65, ha disposto. " Il monte di pietà o casa di prestito dipenderà da una commissione da organizzarsi mediante un particolare regolamento del sovrano, nel quale si determinerà la parte che spetta alla magistratura ed al consiglio".

Il sacro monte di pietà di Roma è situato nel rione III Regola. Il corpo principale di questo imporente edifizio componesi di due de'tre palazzi acquistati sotto Clemente VIII, in memoria del cui benefizio nella fronte dell'edifizio dal lato della piazza fu collocata una marmorea iscrizione, avente sotto le armi del senato e popolo romano, e quelle del cardinal Pietro Aldobrandini. Nel di sopra è una specie di nicchia quadra con suo frontespizio

ad arco, entro la quale si vede la mezza figura del Cristo scolpita in marmo bianco, in fondo di paragone, a cui è appoggiata una croce di giallo: dai lati della nicchia sono le armi gentilizie di Paolo III e Clemente VIII. Al piano della strada, in corrispondenza delle cose accennate, è una fontana di travertino eretta da Paolo V. Il corpo principale dell'edifizio forma un'isola assai vasta: si congiunge coll'altra parte, ch'è il terzo palazzo, per mezzo d'un arco voltato sulla strada che mette sulla piazza della ss. Trinità de'pellegrini. Chi entra per la porta del prospetto principale trova nella sua diritta l'ingresso della sontuosa e nobile cappella o oratorio, riccamente ornato di marmi fini, e di opere di scoltura, eretto con architettura di Antonio de Rossi, e compito in seguito con quella di Carlo Bizzacheri. Il bassorilievo sull'altare, rappresentante la ss. Trinità, è lavoro di Domenico Guidi: il Tobia da uno de' lati fu eseguito da Pietro Le Gros, e'l'altro bassorilievo laterale venne scolpito da Teudon : le statue della Carità, dell'Elemosina, della Fede e della Sperauza. collocate nelle nicchie, furono condotte in marmo da differenti autori, fra' quali Giuseppe Mazzuoli che scolpì la prima. Questa cappella è aperta al pubblico nella festa della ss. Trinità: giornalmente la guardia svizzera dello stabilimento suole mostrarla a chi brama vederla. Incontro ad essa si ascende alla scala che conduce alle stanze de' pegni. Nel mezzo del cortile vi è una fontana assai graziosa con due tazze di granito bigio, dalla superiore delle quali sgorga il gitto saliente dell' acqua paola; nel ba-

samento di sì elegante fonte, e nel piede della tazza inferiore sono scolniti gli stemmi di Paolo V da cui fu eretto. Tutto l'edifizio è murato ottimamente, e difeso con inserriate doppie, perchè siano sicuri gli oggetti di valore ivi depositati. Dal lato della piazza della ss. Trinità vi è il corpo di guardia de' pompieri, per averli pronti in caso d'incendio. Tutte le porte sono guardate dagli svizzeri, i quali sono armati e vestiti simili a quelli del Papa, tranne il colore delle vesti, ch' è paonazzo e nero. Al lato di questo edifizio dall'altra parte della strada, è un altro palazzo dove esiste il così detto monte de' depositi, ossia la depositeria generale della camera apostolica, anch'esso custodito dalla guardia svizzera.

MONTI o COLLI DI ROMA. Ancorchè l'alma città non abbia avuto in origine entro il recinto del re Servio più di sette colli, nondimeno con gli accrescimenti posteriori se ne contano dieci. Poichè oltre il Palatino, Capitolino, Quirinale, Celio, Aventino, Viminale ed Esquilino, ebbe quindi rinchiusi nelle sue mura il Gianicolo. il Pincio ed il Vaticano. Le altre piccole prominenze della città, come il Testaccio, il Citorio, il Giordano, il Savelli, il Cenci, ed altri, non sono che cumuli di ruderi di antichi edifizi, i quali per la grande mole delle loro macerie hanno lasciate nel suolo prominenze tali da potervi quindi fabbricare al di sopra. Di tutti daremo un cenno, così del suburbano Monte Mario. Prima che l'irregolare suolo di Roma sosse popolato dagli uomini, e ridotto a forma di città, fu per testimonianza concorde degli antichi scrittori coperto da boschi, ed ingombrato da paludi. I boschi vestivano principalmente i colli e le falde, o celebri furono quelli di quereie del Campidoglio e del Celio, quelli di lauri e mirti dell' Aventino, quello di faggi dell'Esquilino, quello de' vinchi o salci del Viminale, ec.; e prova n'erano i nomi originali di vari di questi colli medesimi derivanti dagli alberi che vi abbondavano, come il Celio detto Querquetulano, l'Aventino detto Murzio, ossia Mirteo e Laureto, l'Esquilino, il Viminale ec. Di tali boschi si mantenne la memoria di fatto da que'luci consecrati alla religione che rimasero fino al secolo V dell'era nostra, cioè fino alla intera caduta del paganesimo, ricordati dai regionarii e dai grammatici. I luoghi bassi poi e le valli, non essendo stati livellati. necessariamente rimanevano qua e là paludosi, sia per le acque che sorgevano a piè de' monti, sia per quelle avventizie che vi scolavano, sia finalmente per le inondazioni fluviali; imperciocchè il Tovere correndo allora a suo agio, e non essendo frenato da argini, spandevasi nelle piene per tutti i luoghi bassi adiacenti alle ripe, i quali essendo concavi ritenevano sempre una parte stagnante delle sue acque. Il Tevere ebbe molta influenza nel dare al suolo di Roma la forma che ritiene, sulla cui riva sinistra è il gruppo de' colli sopra i quali si estese Roma, che all' epoca della fondazione della città erano più alti e dirupati di quello che sono oggidi. Ne' primitivi vetusti tempi il Tevere si vuole che fosse d'una massa d'acqua molto maggiore, e che il suo livello si alzasse 130 a 140 piedi più alto dell' attuale ;

ciò si argomenta dai sedimenti fluviali che trovansi sulle alture di vari colli, ed in particolare sul Pincio, Esquilino ed Aventino. Salito Servio Tullio al trono di Roma 578 anni avanti l'era volgare. seguendo il progetto del suo antecessore Tarquinio Prisco, prese non solo ad ingrandire la città, ma eziandio a fortificarla cingendola di solide mura e più munite. Aggiunse alla vecchia città il rimanente del Quirinale, ed i colli Viminale ed Esquilino, e così la città ebbe incluse nel suo recinto sette colline, non contando il Gianicolo, ch' essendo di là del fiume fu riguardato come una cittadella ed un'appendice della città. Roma di là trasse la sua denominazione di città de' sette colli, civitas septicollis. In moltissimi articoli del Dizionario si parla de' sette monti o colli antichi di Roma, e di quelli poi aggiunti, come de' piccoli colli più rinomati; cioè descrivendo i templi, i monumenti, le chiese, i monasteri, le ville, i palazzi, le fontane e gli edifizi che il tempo distrusse o che tuttora esistono su di essi, loro falde e radici, colle cose più clamorose che li riguardano, il perchè in carattere corsivo indicheremo parte di tali articoli ove sono analoghe notizie. Vedi LAZIO, ROMA, MURA DI ROMA, OVE parliamo dei festeggiamenti pel suo natale.

Anticamente i romani solevano fare in ciascuno de'loro famosi sette colli agli 11 dicembre, le feste settimonziali in onore di Giano, o meglio come scrive il Guattani, Roma descritta, descrivendo il decantato Settimonzio, le feste si celebravano sui tre soli monti Palatino, Celio ed Esquilino, onde celebrare l'edi-

ficazione di Roma. Ne scrissero Matteo Mayer, Roma septicollis antiqua, seu brevis discursus de septem montibus Urbis Romae, de portis et pontibus, aliisque antiquitatibus, Romae 1687. Lorenzo Archeni, Schediasma hist, septem colles Romae leviter adumbras. Bernardini, Descrizione de' rioni di Roma, ivi 1744. Gio. Battista Brocchi, Dello stato fisico del suolo di Roma, ec., ivi 1820, fece la descrizione geologica de' monti di Roma. Conti e Ricchebach, Posizione geografica de' principali luoghi di Roma e de' suoi contorni, Roma 1824. Giovanni Tzetze, ed altri citati dal Du Cange, chiamano anche Costantinopoli, città de' sette colli pei motivi detti a quell'articolo. oltre altre città di simile nome. Septem Urbs alta jugis, toti quae praesidet Orbi. Properzio 1. 3. L'Aventino, il Celio e il Palatino sono posti nella parte meridionale ; Capitolino è quasi situato nel · centro; l'Esquilino e il Viminale nella parte orientale, ed il Quirinale nella settentrionale. Anche il Pincio è al settentrione, il Gianicolo e il Vaticano all'occidente, per non dire degli altri piccoli monti ricordati di sopra. La differenza della loro altezza è di circa 40 piedi parigini : il più alto è il Gianicolo, presso la chiesa di sa Pietro Montorio, di 185 piedi; lo Esquilino alla basilica Liberiana di 177; essendo i più bassi il Capitolino presso la chiesa di s. Maria d'Araceli, di 101; ed il Quirinale presso il palazzo pontificio, di 148 sopra il mare, come dichiara il Cancellieri nella sua Lett. sull' aria di Roma. Il Nibby, Roma nel 1838, par. I, antica, dottamente tratta dei monti o colli di Roma, dice che

il più basso de famosi sette colli è l' Aventino, benchè sembri il più alto: sui confini ed estensione dei colli o monti di Roma, i geografi e gli storici per alcuni sono nei pareri discordi. Abbiamo dal citato Guattani, che sopra i nominati monti e nelle valli adiacenti abitarono i romani, finchè devastata Roma da Roberto Guiscardo sotto s. Gregorio VII, è da Enrico IV. colle armi e col fuoco, la parte orientale della città verso il Laterano, si ritirarono nel campo Marzo, dove a poco a poco invitati dal comodo della pianura e del Tevere, si stabilì il forte della popolazione.

Palatino. La sua forma si presenta sotto una specie di quadrato, onde gli storici chiamarono Roma quadrata la primitiva città : due piccole alture al sud, gli antichi distinsero coi nomi di Germalo è Velia, Questa collina centrale ebbe il nome di Palatium e di Mons Palatinus, cui si danno diverse derivazioni, come da Pallantium di Arcadia, donde Evandro venne sul colle; da Palatium degli aborigeni nel territorio reatino: dal belar delle greggi che vi pascevano, o dal loro vagare a palatu; e da Palazia o Palanto moglie del re Latino. Sopra questo monte abitarono il re Saturno, Evandro e Pallante. Circondato da altri sei colli, Romolo all'intorno gettò le prime fondamenta di Roma, in memoria d'essere stato esposto alle radici dello stesso monte nel luogo chiamato Velabro, presso di cui furono edificate le Chiese di s. Anastasia, s. Teodoro, e si Giorgio in Velabro, della cui acqua facemmo parola a FONTANE DI ROMA: nel principio della valle Velabro, che divide i

due colli Palatino e Capitolino, gli archeologi pongono l'antico Comizio de'romani, di cui feci cenno a Foro or Roma, per l'importanza delle popolari riunioni fu il più augusto sito di Roma, e lo fu più ancora per gl'insigni più antichi e più venerati monumenti che conteneva. Su questo monte tanto celebrato come principio di Roma e sede del romano impero, si vedono molte rovine del gran palazzo dei Cesari, La prima fondazione di Roma ivi essendo stata fatta, da quel tempo sino al fine della repubblica vi furono vari templi e molte abitazioni. Romolo vi ebbe la sua casa, ed era forse quella di Faustolo in cui Romolo e Remo passarono la loro fanciullezza, che perciò ristoravasi ogni anno con rito superstizioso. Anche Cicerone, Catilina, e L. Cassio vi ebbero le loro case. Augusto ve n'ebbe due, una dove nacque, l'altra essendosi incendiata, esso la riedificò con magnificenza, e questo fu il primo edifizio ragguardevole che videsi in Roma. L'edifizio prese dal luogo il nome di Palatium, e da ciò derivò il vocabolo palazzo che passò in uso per indicare una casa grande isolata costrutta con magnificenza. Augusto vi aggiunse un portico con colonne di marmo africano, una Biblioteca ov' era un Apollo di bronzo alto 73 palmi. Lo stesso palazzo fu molto accresciuto da Tiberio, indi da Caligola prolungandolo sino al Foro, e fecevi un ponte sostenuto da ottanta colonne di marmo, con cui uni il Palatino col Campidoglio, poi demolito dal successore Claudio. Non minore aumento operò Nerone, al quale non bastando il Palatino, prese tutto il piano tra esso, il Celio e l'Esqui-

lino. Questo nuovo edifizio, che fu detto Casa Transitoria, pel passaggio che si faceva dall'una all'altra, essendo arso nel grande incendio, fu rifabbricato dallo stesso Nerone con tal magnificenza, e adornato con tanta ricchezza, che chiamossi Casa Aurea di Nerone, il cui vestibolo era dove fu eretta la Chiesa di s. Maria Nuova. Era decorato da maestoso portico a tre ordini di colonne di mille passi di lunghezza; avendo l'ingresso rimpetto alla via sacra, verso il tempio della Pace e l'arco di Tito : ed era decorato di un vestibolo, dove si vedeva il celebre colosso di marmo alto 160 palmi, rappresentante Nerone, opera del famoso Antenodoro, e questo diè il nome di Colosseo all'anfiteatro Flavio. Conteneva questo stupendo palazzo moltissimi giardini, diversi bagni e stagni vastissimi, circondati da tanti edifizi, che sembravano piccole città. Innumerabili erano le sale e le camere, tutte decorate di colonne, statue, gemme e pietre preziose. Le ricchezze di tutto l'impero erano riunite in questo palazzo: Severo e Celere stimatissimi architetti, posero tutta la loro cura per renderlo singolarissimo; ed Amulio eccellente pittore, impiegò tutta la sua vita a dipingerlo. Morto Nerone, s'ignora se il palazzo patisse cambiamenti sotto Galba, Ottone e Vitellio. Però Vespasiano e Tito fecero demolire tutta la fabbrica che rimaneva fuori del Palatino, e sopra tali rovine essi edificarono le Terme di Tito, il Colosseo, e il tempio della Pace. Domiziano adornò tutto il palazzo, e fecevi un'aggiunta che fu detta casa di Domiziano. Quindi Traiano lo spogliò de' suoi ricchi ornamenti, e li ap-

plicò al tempio di Giove Capitolino. Finalmente sotto Valentiniano e Massimo, o sotto Totila in cui fu saccheggiata Roma, lo splendore di questo augusto palazzo andò a decadere in modo che in oggi non restano che vestigi di portici, di sale, d'arcate, ed alte muraglie, miseri avanzi che danno un' idea della romana magnificenza. Sulle rovine del palazzo, Paolo III fece costruire una deliziosa villa, di cui si parlò a FARNESE; vi fu pure edificata la chiesa di s. Bonaventura che descrissi nel vol. XXVI, p. 163 del Dizionario; nel luogo dell'ippodromo surse la Chiesa di s. Sebastiano. Sulla volta del monte è la Villa Spada o Mills.

Capitolino. Si chiamò anticamente Saturnio, ora situato nel centro della città moderna, e fu detto il suo vicino tempio della Concordia umbilicus urbis Romae. Questo colle è partito in due sommità che lasciano un piccolo piano dov'è ora la piazza: quella al nord si disse Capitolium, e Mons Capitolinus, l'altra al sud-ovest rupe Tarpea, indi monte Caprino, dalle capre che vi si conducevano a pascolare. Di questo famoso monte sopra del quale si restringeva, come in suo centro, tutta la romana potenza, e dal qual luogo si diè leggi a tutto il mondo, ne parlammo agli articoli CAMPIDOGLIO, CHIESA DI S. MARIA DI ARACELI, MUSEI DI ROMA O CAPITOrino, e in tutti quelli relativi.

Quirinale. La sua punta si estende in forma ricurva all' est sino sotto la chiesa delle Domenicane de'ss. Domenico e Sisto, dove il colle scende alla chiesa di s. Maria de' Monti. Tre particolari sommità vi distinguevano gli antichi, che chiamarono colli: cioè il laziale, il

nuziale ed il salutare. Fu il primo al sud dov'è la detta chiesa e monastero: il secondo prendeva la sommità dove in oggi sono i Palazzi Rospigliosi e Pallavicino, e la Villa Aldobrandini: pel salutare altri prendono l'altura del monte dov' è il palazzo pontificio, altri reputano fosse quella del giardino Colonna, fatta in parte spianare da Urbano VIII. Altri lo descrivono in quattro cime, quirinale, salutare, marziale e laziale. Il monte prese nome dal tempio di Quirino ivi eretto a Romolo, e fu detto Monte Cavallo, dai due cavalli colossali che sono collocati alla cima ai lati dell' Obelisco. Di esso meglio parleremo a Palazzo Quirinale. Le notizie delle principali chiese di questo monte, sono: san Silvestro della Missione, santa Madda. lena delle adoratrici già delle Domenicane, s. Chiara delle Cappuccine, s. Andrea de' Gesuiti, ss. Gioachino ed Anna del collegio Belgieo di cui parlammo a MALINES, s. Carlo de Trinitari scalzi, s. Susanna, s. Maria della Vittoria, le chiese situate alle sue radici, ed altre di cui a'loro luoghi.

Celio. Dall'essere stato il monte più degli altri selvaggio fu detto dagli antichi Querquetulanus, quasi querceo, dai vasti querceti che lo cuoprivano. La valle poi della Ferratella parte il Celio dal Celiolo, seconda eminenza presso le mura al sud est del Celio, detta anche Monte d'oro, sulla cui cima è collocata la Chiesa di s. Giovanni avanti porta latina; altri ravvisano il Celiolo sull'eminenza ov'è la Chiesa de'ss. Andrea e Gregorio, al quale articolo dicemmo altre cose di questo colle, ed incontro eravi la Chiesa di s. Lucia in Setti-

zonio monumento che ivi descrivemmo. Il Celio fu così chiamato da CeleVibienna condottiere degli etruschi venuti in soccorso di Roma sotto Tarquinio Prisco, o secondo altri sotto Romolo: l'adulazione lo chiamò Augusto ai tempi di Tiberio. Delle sue memorie ed edifizi parlammo descrivendo le chiese che citeremo oltre le nominate. cioè le Chiese de'ss. Giovanni e Paolo, di s. Stefano Rotondo, di s. Maria in Domnica, di s. Tommaso in Formis, de ss. Quattro e di s. Sisto, oltre le chiese ed altri edifizi detti a LATERANO ed altrove. Sul Celio vi è la Villa Mattei, ed alle sue falde l'orto botanico o giardino pubblico, con passeggio, giardinetto piantato di acacie, platani ed altri alberi e piante, ingrandito e migliorato da Gregorio XVI con aumento di piante, circondato di mura non che fornito di casino nel 1835. Questo Pontefice nel cenobio di s. Gregorio essendovi stato monaco ed abbate, vi fece tesoro di dottrina e virtù, indi lo restaurò, nobilitò la piazza e le vicinanze al modo detto al citato articolo, rendendo più memorabile la regione anco per l'erezione del Museo Gregoriano Lateranease alla sua estremità. Il numero I dell'Album anno III tratta di molte delle indicate cose, e riporta le quattro marmoree iscrizioni erette per celebrarle nella piaza za della chiesa di s. Gregorio.

Aventino. Due distinte sommità formano questo colle, circoscritto al sud dalle mura e dalla pianura dov'è il campo di Testaccio, dal fiume e dalla valle del Circo Massimo. Nella punta o colle all'est sono le Chiese di s. Balbina e di s. Sabba, ed in quello all'ovest detto propriamente Aventino, sono quelle

di s. Prisca, di s. Sabina, di s. Alessio (della quale tenemmo proposito anco a Girolamini), e di s. Maria e s. Basilio dell' ordine Gerosolimitano. Queste due eminenze sono separate da una angusta valle, lungo la quale corre la via che da s. Gregorio conduce alla porta s. Paolo. L'Aventino fu abbondante di boschi e selve, ricchi di quercie, elci ed allori. Diverse origini si danno al nome Aventinus, derivandolo ab avibus, dagli uccelli che vi si portavano dal prossimo fiume, da Aventino re d'Alba ivi sepolte; altri ab adventu, dall'arrivo delle genti che recavansi al tempio di Diana comune a tutti i popoli latini, o dall'esservi trasportati in barca, essendo originalmente separato dagli altri colli da paludi; vuolsi ancora dall'abitazione da Romolo assegnata ai sabini, i quali dal loro fiume Avente lo chiamarono Aventinus. Il Nibby opina che il monte sul quale sorgono le chiese di s. Sabina e di s. Prisca sia separato da quello di s. Balbina e s. Sabba da una valle; e perciò sono due colli distinti, ed esclude dall'Aventino le due prime chiese. I Savelli si chiamarono nobili del Monte Aventino. Vi furono diversi templi, come della Libertà, di Giove Elicio, di Venere, di Giunone Moneta, di Matuta, l'ara vecchia di Murcia, la selva sacra a Giove, ed altri al modo che riferisce il Severano nelle Memorie sacre; avendovi Caracalla edificate le terme, finite da Alessandro Severo, presso le quali furono erette le Chiese di s. Cesareo e de'ss. Nereo ed Achilleo.

Viminale. Tra il Quirinale e l'Esquilino, fiancheggiata da due anguste valli, sporge verso il centro della città bassa la punta di que-

sto colle, così detto dall'abbondanza che vi fu già ne' tempi antichi della pianta vimine o salice, donde prese il nome il tempio di Giove Vimineo che ivi si eresse. Questa punta parte dalla pianura superiore, e si riconosce la sua configurazione circoscritta dalla Suburra e via Urbana all'est, e dalla valle Quirinale al nord, dove incontro la Chiesa di s. Vitale si scorgono a vanzi delle antiche sostruzioni che da questa parte reggevano il fianco del colle e gli edifizi sovrapposti. La sua somma altura è la Chiesa di s. Lorenzo in Pane Perna: verso settentrione termina colle magnisiche rovine delle terme di Diocleziano, sulle quali rovine furono edificate le chiese di s. Maria degli Angeli e di s. Bernardo; dal lato poi dell' Esquilino, alle radici del monte Viminale, vi è la Chiesa di s. Pudenziana, dividendo il Viminale e l'Esquilino la Chiesa di s. Lorenzo in fonte. Delle altre chiese del colle se ne tratta ad altri arti-

Esquilino. Dalla suddetta pianura con due punte formanti l'E. squilie, s'interna questo colle nella valle, ed è forse più amplo di tutti. Delle due principali estremità, quella al nord si disse Cispio o Cespeo, e quella al sud fu chiamata Oppio. La prima si riconosce ove torreggia la Chiesa di s. Maria Maggiore; la seconda dov' è la Chiesa di s. Pietro in Vinculis e quella di s. Martino. Sono esse divise dalla Suburra moderna, e dalla via che per la Chiesa di s. Lucia in Selce conduce all'arco di Gallieno presso la Chiesa di s. Vito, sul ripiano principale dell'Esquilino, che unisce i minori colli Oppio e Crispio. Gli antichi riconoscevano sull' E.

squilino sette eminenze denominate Septimontio, che gli archeologi moderni hanno riconosciute in gran parte indefinibili, essendo varia l'ortografia dell'Esquilie, la cui etimologia si fa provenire da Esculus, eschio, albero ghiandifero sacro particolarmente a Giove, che un tempo ne copriva le cime, e secondo altri dalle sentinelle e guardie che in questo monte si facevano. Quanto alle parti principali delle Esquilie, monte Oppio e monte Cispio, vuolsi che il primo fosse così detto da Opita Oppio, che condusse in Roma un presidio di tusculani mentre Tullio Ostilio era alle prese co' veienti, ed accampossi nelle Carine, contrada e intervallo fra la pendice meridionale del Quirinale, e la estremità dell'Esquilino, così detta dalla configurazione concava, siccome simile alla carena delle navi, nome che si comunicò all'altra concavità presso il lembo del Celio, una delle parti più nobili di Roma potente. Circa al Cispio dicesi avere tratto il nome da Levo Cispio anagnino, altro condottiere venuto in Roma nella stessa circostanza, che ivi si accampò a difesa di quella parte delle Esquilie, ch'è rivolta al vico Patrizio e determinata dalla menzionata chiesa di s. Pudenziana, perciò la cima di s. Maria Maggiore è una di quelle ch'ebbe il nome di monte Cispio. La Chiesa di s. Croce in Gerusalemme trovasi sul principio del monte Esquilino, presso l'anfiteatro Castrense destinato ai combattimenti de' soldati contro le fiere, il cui serraglio era a Porta maggiore, presso la Chiesa di s. Lorenzo fuori delle mura; indi erano il castello dell'acqua Marzia, e il palazzo di Licinio ove fu edificata la Chiesa di s.

Bibiana. Poco distante è la Chiesa di s. Eusebio, indi la Villa Montalto o Massimo.

Gianicolo. Alla dritta del fiume nella regione trastiberina è questo colle detto Gianicolo da Giano, che vi abitò e fondò una città rimpetto al Campidoglio o Saturnia, che fu detta Antipolis e Janiculum, e ne bassi tempi Aureo e Montorio, ed ha annessa una catena di colli detti Gianicolensi, i quali confinano al nord col Vaticano, sotto ai quali parallela al Tevere scorre la via Lungara. Il Nibby osserva, che questo monte è come il Vaticano, il monte Mario, il monte Verde, parte dello stesso dorso, al quale ordinariamente dai romani davasi il nome di Janiculum, particolarmente proprio della punta; e che la natura del monte è simile a quella del Vaticano, cioè nettunia, non mancando però tratti coperti da depositi fluviali e da banchi di prodotti vulcanici. Nel nunto culminante del Gianicolo è la Chiesa di s. Pietro Montorio, e la principale Fontana dell' acqua Paola, essendo vicine la Chiesa di s. Pancrazio e la Villa Pamphilj. In altre alture primeggiano la Villa Lante, la Chiesa di s. Onofrio, il Cimiterio di s. Spirito. Alle radici del monte sono vari Conservatorii. i monasteri e chiesa delle Carmelitane e Servite, il Palazzo e villa Corsini, Nel 1751 Nicolò Galeotti nell'accademia d'istoria romana recitò una Dissertazione sul monte Gianicolo. Nel 1808 da Capistrano pubblicò in Roma: Il martirio del principe degli apostoli rivendicato alla sua sede in sul Gianicolo. Nel 1809 egualmente in Roma stampò Leonardo Adami: Lettera sulla dissertazione che ha

per titolo il martirio di s. Pietro rivendicato al Gianicolo; e nel 1814 fece altrettanto Filippo Pacifici colle Dissertazioni sul martirio di san Pietro sul Gianicolo, e sulla venuta e morte nello stesso monte di Noè, simbolo del santo principe degli apostoli ivi crocefisso, dedicate a Pio VII. Su questo punto si può leggere Chiesa di s. Pietro in Vaticano.

Pincio. Ultimo fra i colli della città orientale, fu detto colle degli orti. Esso è al nord, ed unisce la sua sommità verso l'est con la pianura formata dai colli al nord-est. e prolungasi lungo le odierne mura sino presso la porta Flaminia. A dritta fu il suo fianco sostrutto dai Domizi per sostenere i famosi orti che al di sopra 'vi avevano, dove è in oggi l'amenissimo pubblico passeggio. Il colle degli orti, Collis Hortorum, circonda quelli sontuosi di Sallustio, Lucullo e Domizio, che lo coprirono, come oggi la parte esterna di esso è occupata dalla magnifica Villa Borghese: tuttavolta non è sì chiara l'etimologia del nome Pincio che porta, e già ne dicemmo a Chiesa DELLA SS. TRINITA' DE' MONTI, che colla Villa Medici occupa una sommità. Il monte non è compreso tutto intiero nel recinto odierno di Roma, ma solo una parte, che verso occidente è determinata dalla piazza del Popolo, ove ha alle radici la Chiesa di s. Maria del Popolo, via del Babuino, e piazza di Spagna; verso mezzodi dalla via de'due Macelli, ov'è il monastero della chiesa delle Carmelitane, e via del Tritone; verso oriente poi dalla piazza Barberini, in cui è la chiesa e convento de' Cappuccini e di s. Isidoro (della quale si trattò nel vol. XXVI, pag. 162 del Dizionario), via di s. Basilio, e via di porta Salara, comprendendo la deliziosa Villa Ludovisi; finalmente verso settentrione le mura attuali della città ne lasciano una gran parte fuori coperta da vigne e dalla villa Borghese. Quella parte del colle Pincio che rimane verso tramontana, in altri tempi era coltivata a vigna sull'alto e nel pendio, avendo in basso delle casipole. Il governo imperiale francese pensò ridurre a villa e pubblica passeggiata questa parte di colle che si estende fin presso il palazzo di villa Medici, ora dell'accademia di Francia. Fu incominciata l'esecuzione con disegno dell'architetto romano cav. Giuseppe Valadier, e quando cesso nel 1814 la dominazione francese l'opera avea già progredito. Pio VII fece tirare innanzi il lavoro, che proseguirono Leone XII e Pio VIII, dandogli perfezione e compimento Gregorio XVI. Sono imponenti le magnifiche sostruzioni che reggono il colle. Le strade che danno agiato accesso alla sommità vengono abbellite da alberi, da piante e da spalliere di mortella. Il principale ingresso dalla piazza del Popolo è aperto da due cancelli di ferro, altro essendo quello presso la villa Medici: degli ornati di tali cancelli, e magnifica fonte dell'emiciclo contiguo, come delle altre fonti e obelisco della sontuosa piazza, Vedi Obelisco. Nel primo ripiano dove poggia la prima sostruzione, nelle tre grandi nicchie scavate nella parete, sono in ciascuna una statua di marmo. In quella di mezzo l'antica statua Igia dea della salute, co'serpi nella dritta e la patera nell' altra mano, con analoga epigrafe. A destra vi è il

Genio delle belle arti scolpito dal Gnaccherini, nel lato opposto il Genio della pace del cav. Laboureur. Sopra alle tre nicchie ricorre una loggia in balaustri di travertino, su cui posano quattro statue di marmo bianco, rappresentanti quattro prigionieri barbari. Ai lati del ripiano su alti piedistalli di travertino sorgono due grosse colonne di granito bigio con basi e capitelli di marmo bianco, decorate con rostri navali in bronzo, come sono i trofei militari nella sommità. Il muro di sostruzione che trovasi a destra della seconda salita contiene nel mezzo un grandissimo bassorilievo in marmo bianco, ove si vede una Vittoria che corona il Genio delle' armi terrestri e quello delle armi marittime, opera scolpita dallo Stocchi. Al principio della terza salita vi è la statua antica di un guerriero romano. Poco dopo s'incontra nel muro di sostruzione a sinistra una magnifica loggia coperta, a cui si ascende per quattro scale: è ornata con quattro preziose colonne di granito rosso con basi e capitelli di marmo bianco, le quali sostengono il cornicione di travertini, loggia che fu compita sotto Gregorio XVI nel 1835, come si rileva notato nella volta, ch'è dipinta a ornati di chiaroscuro. Nella strada che si protende al cancello del terzo memorato ingresso, a metà evvi una piazza semicircolare con seditoi e piacevole fonte situata nel muro di sostruzione. A sinistra della quarta salita vi è una antica statua di Vertunno con cornucopio, ed a destra una marmorea iscrizione celebra l'operato da Pio VII. Terminata detta salita si sbocca nella pianura o sommità

settentrionale del Pincio. A sinistra trovasi lunghissima loggia con balaustri di travertini, sporgente in fuori nel centro, donde si gode la sorprendente e amena veduta di gran parte di Roma, de' colli e pianure propinque sino al mare. Tutta la pianura si scompartisce in lunghi e larghi viali fiancheggiati, ove i cittadini e forastieri in gran copia con piacere si diportano a piedi, a cavallo ed in cocchio. Quasi nel centro del piano si eleva l'obelisco Aureliano di granito rosso, le cui iscrizioni geroglifiche contengono una leggenda funebre in onore di Antinoo favorito di Adriano, che lo mostra ad esso dedicato da quell' imperatore e da Sabina sua moglie. Fu poi collocato nel circo o giardino detto di Eliogabalo o Veriano, cioè di Marco Aurelio Antonino, detto pure di Aureliano, presso l'anfiteatro Castrense, nelle vicinanze di s. Croce in Gerusalemme, donde Urbano VIII lo trasportò nel cortile del suo palazzo Barberini per ivi erigerlo, come si disse a quell'articolo, indi donato a Clemente XIV da d. Cornelia Barberini nel 1773, per cui il Papa lo fece depositare nel giardino della Pigna al Vaticano. Pio VI voleva innalzarlo sulla fontana del cortile di Bramante o sul piedistallo d'Antonino, finchè Pio VII con architettura di Giuseppe Marini lo fece ristaurare nel 1822, indi erigere sul monte Pincio, con piedistallo di marmo, iscrizioni e suo stemma. Il fusto antico ha 30 piedi di altezza, che col piedistallo e ornati di bronzo giunge a 57. Dai lati dell' obelisco sono in due quadrati vaghi giardini con fontanelle, tutti messi a fiori, mentre gli altri quadrati in

mezzo a' viali sono piantati d'alberi: vi sono pure alcuni boschetti. Poco distante s'innalza il casino a quattro faccie, eretto con bizzarre architetture dello stesso Valadier. Le due sacce di tramontana e di mezzodì hanno in basso un portichetto con colonne pestanee di travertino sorreggenti una terrazza. Le altre facce hanno innanzi le scale per ascendere al piano del casino, decorate in differenti maniere con medaglioni di finto bronzo e motti allusivi alle stagioni. Il piano di 'questa villa ad oriente termina colle mura della città, donde si godono amene vedute e la superba villa Borghese. Gli ingressi della pubblica passeggiata sono chiusi soltanto durante la notte. Talora vi s'incendiarono fuochi artificiali, vi si fecero ascensioni con globi areostatici, lotterie con tombole, ed altri spettacoli. Il regnante Pio IX col moto proprio 2 ottobre 1847, attribuì alla magistratura municipale di Roma la conservazione de'giardini, passeggi ed altri luoghi di amenità e diporto pubblico; non che il vivaio delle piante.

Vaticano. Tutto l'ammasso di collinette che confinano al sud con i colli Gianicolensi, ed al nord col Monte Mario, strette dalle mura, che salgono sulla più alta vetta all' ovest, furono chiamate e lo sono ancora colli Vaticani, ed il complesso dicesi Vaticano, come Vaticana la sottoposta vallata verso il Tevere, ove sono i Borghi. Vedi Vaticano, e Chiesa di s. Pietro in Vaticano.

Testaccio. Questo monte artificiale, anticamente detto Doliolum, secondo il Guattani, confutato da Nibby, torreggia nella pianura a

mezzodì dell' Aventino. Della sua origine, nome è notizie ne parlammo al vol. X, p. 84 e seg., 88 e seg., e t. XLIII, p. 17 del Dizionario, ed altrove. Ne trattano il p. Menochio t. I, p. 160 delle Stuore. Agostino Martinelli, Il monte Testaceo o Testaccio, Roma 1786. Francesco Eschinardi, Lettera sopra Monte Testaccio e Via stiense. Contuccio Contucci, Epist. ad Myraeum de Monte Testaceo: Mabillon, Mus. Ital. pag. 154. Il Severano dice che avanti al monte furono 140 o 160 magazzini di grano.

Citorio. Sorge nel centro della parte più nobile di Roma moderna, formato dall'ammasso di rovine, ed ha una superficie considerabile, nella pianura verso il Tevere, Se ne tenne proposito nel vol. XIX, p. 42, 43, 44, 45 del Dizionario.

Giordano. Giace alla sponda sinistra del Tevere, già colle occidentale al Campo Marzo, ed è artificiale. Prese il nome da Giordano Orsini, famiglia romana che ivi pose la residenza, poichè degli Orsini fu il palazzo o piuttosto castello, oggi Palazzo Gabrielli. Vuolsi che il monte siasi formato di scarichi non prima del secolo XII. Ne facemmo parola nei vol. I, p. 47, e XXXI, p. 185 del Dizionario. Anticamente essendo sulla via Papale, vi passava innanzi la pompa e cavalcata de' Pontefici per la funzione del possesso, ed ordinariamente gli Ebrei offrivano loro la legge. Ritrovandovisi infermo il cardinal Latino Orsini, Sisto IV vi si recò a trovarlo con tutti i cardinali, e tenne concistoro nella sua camera. Il Cancellieri ne' Possessi p. 314 racconta le splendide feste ivi date dal cardinal di Savoia, per l'elezione dell' imperatore Ferdinando III. Nella sommità del monte, congiunta al palazzo vi è la chiesina già parrocchiale de'ss. Simone e Giuda, fatta edificare dagli Orsini, che perciò ne acquistarono il giuspatronato. Ivi ebbe stanza l'arciconfraternita de'ss. Camillo e Trifone poi trasferita a s. Salvatore in Primicero: vi si celebra la festa de' santi titolari- a' 28 ottobre. A Orsini famiglia ho parlato della antichità, erezione e primiero titolo della chiesa, ch'era di s. Maria della Corte. Della fontana ch' è nel cortile, eretta nel 1615 dal cardinal Alessandro Orsini con disegno e lavoro d'Antonio Casoni anconitano, che vi pose le figure di due Orsi stemma degli Orsini, ne tratta il Cassio, Corso delle acque t. I, p. 386.

Savelli. Ebbe nome dalla famiglia Savelli che possedette l'area principale di esso, e fabbricò nel secolo XIII sugli avanzi del teatro Marcello il suo palazzo. Anch'esso si alzò colle rovine di una fabbrica colossale antica com'è tale teatro, del quale gli avanzi superstiti ed il colle che si è formato ne mostrano l'estensione. Ora il palazzo è degli Orsini.

Cenci. Si formò colle rovine del teatro di Balbo, e principalmente viene coperto dal palazzo Cenci, donde ne prese il nome. Di esso e della chiesa di s. Tommaso ne parlai ne' vol. XIV, p. 50 e 51, e XX, p. 249 del Dizionario. Nel 1778 in Roma pubblicò Tommaso Gabrini: Relazione del ritiro del fiume Tevere dalle ripe sotto il monte de' Cenci.

Monte Mario. Parte culminante del dorso Gianicolense, coperto di deliziose vigne, la quale domina immediatamente Roma, e ch'è coronata dalla villa Mellini oggi Falconieri, donde și gode una veduta magnifica, vastissima di Roma, di tutta la pianura che la circonda, e de'monti che la coronano. Si determina l'altezza al piano del casino di detta villa a più di 408 piedi sopra il livello del mare. Il suo nome non è tanto antico, e nel 1167 come nel 1409 dicevasi Mons Gaudi, e Mons Malus: Madii lo chiama la cronica cassinese. Degli Effetti nelle Memorie, col Torrigio lo chiama anche Monte Mauro, o Aureo, e comunemente Mario, perchè Plutarco asserisce che qui Mario pose il campo contro Silla; aggiunge ch'essendo questi luoghi destinati a passatempi e tripudii, ed a baccanali licenziosi, incominciando essi dal monte, su perciò denominato Gaudio, e pel male che si commetteva nelle sue ville venne detto Malo, indi corrotto in Monte Mario sino dal 1000, dai campi e sepoltura che vi ebbe vicino Vibio Mariano; e che dalle arene d'oro e gialle del Gianicolo, talvolta si disse Aureo. Altri riferiscono, che si disse Mons Gaudius, ovvero Triumphalis, come quello che dava il passaggio ai trionfatori, onde cingersi in Campidoglio la fronte coll'onorevole lauro: di tali trionsi parlammo ancora ad Ingres-SI SOLENNI IN ROMA, e della via Trionfale a CITTA' LEONINA. Si disse ancora clivo di Cinna, dal poderetto che vi possedeva nella salita verso ponte Molle. È noto che Cinna l'anno 666 di Roma entrò nella città e la riempì di strage, ed è probabile che accampasse prima sul monte, donde die il nome a tal discesa col Clivus Cinnae, come opina il Nibby, Analisi de'din-

torni di Roma. Il Piazza nella Gerarchia p. 484, citando Onofrio Panvinio, dall'accampamento di Mario sul monte contro Silla ne fa derivare la denominazione. Quivi dopo la morte di Silla si accampò Lepido. La sua posizione lo fece sempre un punto importante a tutti quelli che vollero dominare Roma ne'tempi antichi, ma molto più ne'tempi bassi, dopo il prolungamento della città nel Vaticano. e ne'tempi moderni. Fu pure luogo di delizie, e sul monte vi ebbe villa il poeta Marziale, donde egli godeva la sottoposta Roma e le vicine campagne. Il Severano riporta, che recandosi in Roma Carlo Magno, giunto a Monte Malo, vedendo la città e la basilica di s. Pietro, per venerazione scese da cavallo e vi si recò a piedi. In vece l'imperatore Enrico IV ivi si accampò marciando contro Roma: altrettanto fece il figlio Enrico V, che Pasquale II mandò ad incontrare, come si ha da Leone ostiense. Anche l'imperatore Federico I vi si accampò nel 1167, dopo la rotta riportata dai romani ne'prati di Monte Porzio; ivi ancora, secondo Ottone di Frisinga, era accampato quando avviossi verso Roma, ed entrò nella Città Leonina per la porta Aurea colle sue genti. Nicolò V nel 1452 sul Monte Mario inviò a complimentare l'imperatore Federico III, al modo dette nel vol. XXXV, p. 174 del Dizionario, Mario Millini nobile romano. Parlando degl' Effetti della valle Vaticana per ove passava la via Claudia che con la Cassia s'intersecava alla Croce di Monte Mario, dice che dalla crociera prese il nome tutt'ora esistente della Croce di Monte Ma-

rio. Da ciò Mario e Pietro Millini vi fecero innalzare una croce con lungo elogio di essa in iscrizione di marmo che riporta il Torrigio, Le sacre grotte p. 546, perchè si crede che in questo luogo tal glorioso segno apparisse a Costantino. Pietro Millini verso il 1470 ivi eresse presso la villa deliziosa edificata dal suo fratello Mario, una piccola chiesa nel cui altare si conserva il corpo di s. Moderato martire, e si chiama s. Croce a Monte Mario, essendo ad essa dedicata, mentre la nobile famiglia Falconieri erede de' Millini vi mantiene un cappellano per la messa quotidiana. Nel 1478 morì in questa villa il celebre cardinal Giambattista Millini. Nella falda del colle che discende verso il Tevere, a sinistra della valle che separa il monte dal Vaticano, detta Vallis Inferna, il cardinal Giulio de Medici che nel 1523 fu Clemente VII, vi fece edificare una rinomata villa con disegno di Giulio Romano, che insieme a Giovanni da Udine ornò di stucchi e pitture il maggior palazzo: il Vasi dice che il palazzo fu cominciato con disegno di Rassaello da Urbino, e dopo la sua morte continuato da detti suoi due discepoli. Eravi la loggia ornata di statue, con delizioso bosco, vaghissime fontane, il tutto però è scomparso, trovandosi deserta e rovinosa. Passò in dominio del capitolo di s. Eustachio, che la vendè a d. Margherita d' Austria moglie in prime nozze di Alessandro de Medici nipote di detto Papa, poscia di Ottavio Farnese, e da essa prese il nome di Villa Madama che ritiene, ed iyi il cavaliere Guarino scrisse il Pastor sido, come insegna

Pietro Sebastiani nel Viaggio curioso de palazzi e ville di Roma, 1683. La villa restò ai Farnese. da cui l'ereditarono i re delle due Sicilie che ancora la posseggono.

- Nel pontificato di Clemente VII sul Monte Mario l'esercito di Borbone pose le artiglierie per espugnar Castel s. Angelo, come notai a Milizie pontificie. Nello stesso secolo XVI sul monte fu edificata la chiesa di s. Maria del Rosario, che appartenendo all'ordine de'Predicatori, a tale articolo ne parleremo. Di esso nel 1724 fu eletto Benedetto XIII, che molto frequentò il monte, ed abitò in diversi tempi nel convento. In questa chiesa consacrò nel 1725 in arcivescovo di Cesarea monsignor Sommier, in occasione che vi si era ritirato nel carnovale, e nel refettorio lo tenne a pranzo coi due arcivescovi assistenti, maestri di cerimonie, famigliari pontificii e religiosi domenicani, leggendo a tavola monsignor Genovesi cappellano segreto. Nell'ottobre 1725 spesso vi si recò, da qui partì a'5 novembre per Vignanello nella provincia di Viterbo, ed al ritorno si fermò agli 11 novembre al convento. Essendo alle radici del monte l'ospedale di s. Lazzaro destinato ai lebbrosi, Benedetto XIII l'uni all' Ospedale di s. Gallicano. Trovandosi il Papa a Monte Mario, a'6 novembre 1727 partì per Viterbo per consacrare l'elettore di Colonia in arcivescovo, ed ai 13 giunse all'amato convento, che di frequente preferiva al Vaticano, onde lo restaurò colla chiesa; vi si ritirava di frequente annualmente con abito domenicano, mangiava in refettorio, e così vestito con un converso incedeva pel monte a respi-

rarvi l'aria purissima dell'ameno soggiorno, assoggettandosi a tutti gli esercizi della comunità con santa edificazione di tutti. Nel vol. XXXI, p. 105 del Dizionario, descrivendo la chiesa di s. Francesco o s. Onofrio del monte, dicemmo come Benedetto XIII la consacrò a'2 luglio 1728. Il Papa si trovava nel 1720 a Monte Mario, ove passò gran parte dell'ottobre, e solo si recò al Vaticano per celebrare le funzioni d'Ognissanti e dei defunti, ritornandovi dopo la messa pei Pontefici. Gran parte dell'ottobre e novembre 1729, tranne le funzioni, Benedetto XIII soggiornò nel convento, morendo poi nel febbraio

1730 nel Vaticano.

Nel declinare del secolo passato, occupando i repubblicani francesi tutto lo stato pontificio, a' 10 febbraio 1798 il general Berthier accampò l'esercito sul monte in faccia alla città che poteva rovinare colle artiglierie per la formidabile dominatrice posizione. Vedendo Pio VI pregiudizievole qualunque resistenza, ammise i francesi in Roma; ma il generale continuò il suo quartiere generale a Monte Mario, attendendo l'invito de'suoi fautori che seguì nel di appresso; fatto il suo ingresso in Roma, proclamò la repubblica, e trasse altrove prigioniero il Papa. Conduce a questo monte l'antica via Trionfale, per la quale i conquista. tori del mondo si recavano al Campidoglio, al modo detto ad Ingressi in Roma; ma nel pontificato di Gregorio XVI la classica strada erasi resa quasi inaccessibile, principalmente nel tratto pel quale dalla pianura si ascendeva alla sommità del monte, che quantunque breve opponeva per la sua grande acclività insuperabile ostacolo al transito de'carri. Era quindi necessario di stabilire la quasi interrotta comunicazione fra la città e la via Cassia per la Trionfale, ch'è quella cui serve di sussidiaria allorquando per lo straripamento del Tevere rimane intercettato il passaggio del ponte Milvio. Il progetto fu approvato dal Papa, e l'esecuzione di tale importante lavoro fu affidata al valentissimo ingegnere' Nicola Cavalieri San Bertolo, che tanto bene aveva corrisposto alle sovrane intenzioni nell' esatta distribuzione dell'acqua Felice per le Fontane di Roma, laonde la portò a fine con scienza ed accorgimento, che all'agiatezza del sentiero unì l'utilità pel commercio e industria agricola delle circostanti campagne, facendo compensare Gregorio XVI i proprietari delle vigne che bisognò distruggere. La nuova strada venne tracciata sulla china del inonte a zig-zag, e sviluppata in vari rami con ampie rifolte, secondando l'indole del terreno per la comodità della strada, che in seguito di tali lavori prese l'aspetto d'una passeggiata di delizia, venendo guarniti i margini di alborature e di arginelli di terra rivestiti di zolle erbose. Se ne legge la descrizione nell'Album 38 del 1841, colla veduta del monte e della strada, riproducendosi quanto del Monte Mario avea scritto il citato Nibby. Nell' Album 15 del 1843 si legge un erudito articolo del cav. Andrea Belli sulla chinchiliologia del Monte Mario e geognostica giacitura, riportando l'iscrizione eretta sulla fronte della chiesa di s. Maria del Rosario, per quei ristauri che vi ordinò Gregorio XVI, ed un importante sillabo di autori, che sotto il rapporto della fisica o della storia parlarono del Monte Mario. Delle conchiglie descritte, il chiaro autore ne avea fatto ricca collezione.

MONTICELLO OTTAVIANO, Cardinale. V. CONTI OTTAVIANO, Cardinale, indi Antipapa Vittore V.

MONTLUÇON, Mons Lucius. Città di Francia, dipartimento dell'Allier, sulla riva destra del Cher, antica e cinta di vecchie mura fiancheggiate da quattro torri, che la dividono da molti sobborghi. Nel 1266 vi fu tenuto un concilio.

Gallia christ t. II, p. 71.

MONTPELLIER (Montis Pessu. lan). Città con residenza vescovile di Francia nella Linguadoca, capoluogo del dipartimento dell'Herault, di circondario e di tre cantoni, una delle più belle di Francia, 186 leghe da. Parigi, sopra un colle amenissimo presso la riva destra del Lez che diviene navigabile a mezza lega di distanza, mentre il torrente Merdanson scorre in più luoghi per mezzo di canali sotterranei. Dolce n'è il clima e salubre l'aria, con bei passeggi e dintorni ornati di galanti case di campagna, di giardini e colli coperti di vigneti e di olivi, onde è uno de'più deliziosi soggiorni del mezzodì della Francia. Capoluogo della nona divisione militare, ha la corte reale, il tribunale di prima istanza, il tribunale e camera di commercio; le direzioni de' demani, contribuzioni, delle dogane, artiglierie e del genio; conservazione dell'ipoteche, ispettorato delle foreste e delle miniere, un'accademia di università colle facoltà di medicina e delle scienze, ed un collegio reale. L'università fu eretta nel 1289 dal Papa Nicolò IV, dicendo nel suo diploma de'26 ot-

tobre essere questa città nata fatta per gli studi, specialmente nella medicina, Gregorio XI eravi stato professore di jus canonico, così l'antipapa Benedetto XIII. Altro illustre professore di sacri canoni fu Urbano V, che perciò edificò in Mont: pellier e consacrò una chiesa, con dodici cappelle e campanile di diecisette campane: ivi stesso stabilì il famoso collegio di medicina con dodici posti gratuiti per altrettanti poveri studenti della città e diocesi di Mende sua patria, ed una copiosissima biblioteca. È cinta di una vecchia muraglia in rovina, ed ha una mediocre cittadella eretta da Luigi XIII. Le case sono generalmente ben fabbricate in pietra, numerose le fontane pubbliche, distinguendosi quella costrutta da Giacomo Coeur nel secolo XVI. Si osserva il palazzo di giustizia; la borsa adorna di bella colonnata; l'antico palazzo vescovile che presentemente occupa la scuola di medicina, nella quale si distingue particolarmente il nuovo ansiteatro; le sale della biblioteca che rinchiudono circa 35,000 volumi ed un gran numero di preziosi manoscritti; il conservatorio anatomico; la sala degli atti, l'osservatorio, l'ospedale generale che contiene i bagni comodi e spaziosi : l'arco di trionfo detto porta del Peyrou, d'ordine dorico, ed il teatro edifizio semplice ma nobilissimo. I pubblici passeggi sono: la spianata fra la città e le mura; i baloardi, presso i quali si rimarca la torre dei Pini; ed il Peyrou, uno de' più bei passeggi che vi sia al mondo, piattaforma vastissima, circondata da cancelli, con castello esagono ornato di colonne e cupola, con bacino ove l'acqua è condotta da un superbo ac-

quedotto moderno, cadendo l'acqua sopra roccie artificiali, indi alimenta le fontane della città. In mezzo alla bella piazza del Pevrou è la statua equestre di bronzo di Luigi XIV, eretta dagli stati della provincia e rinnovata nel 1820. Oltre la cattedrale vi sono sette chiese, un ·tempio calvinista, una sinagoga; tre ospizi, uno de' quali pegli esposti, un ospedale de' pazzi eretto nel 1824, caserme, prigioni, con amministrazione di carità, monte di pietà, uffizio di beneficenza, grande e piccolo seminario, il primo con 150 alunni, l'altro con 60 circa. Numerosi sono gli altri stabilimenti della pubblica istruzione; nel primo ordine evvi la scuola di medicina, fondata dai medici arabi espulsi dalla Spagna nel 1180, ed accolti dai conti di Montpellier. La università ebbe principio, per le discipline di Avicenna e di Averroe nel 1196, stabilendosi la facoltà di medicina nel 1219, ed istituita in università dal suddetto Papa pel diritto, la medicina e le arti. Sino dall'origine fu questa scuola assai frequentata, e da più di sei secoli la sua riputazione sempre si sostenne. Evvi pure una scuola speciale di farmacia e di medicina veterinaria; scuole del genio, disegno, architettura, geometria e musica; delle società di scienze ed arti, di medicina pratica e di agricoltura; delle società bibliche protestanti di ambo i sessi; dei gabinetti di storia naturale, di fisica e chimica; un museo di quadri e di scolture de'più grandi maestri, formato a cura di Fabre, ed un giardino botanico, uno de'quattro di naturalizzazione ed il primo che sia stato formato in Francia, ove sono coltivate più di 8000 piante; questo giardino offre

pure una bella cedraia, ed una magnifica stufa calda, che permette di conservare per vent'anni vari vegetabili de'tropici, e dove in oscuro viale vedesi la tomba di Narcissa, celebrata dai melanconici scritti di Young suo padre. Si contano molte fabbriche, stamperie, manifatture, segatoio idraulico importantissimo presso del Lez. Il commercio è considerabile; le comunicazioni col Mediterraneo sono pel porto di Cette attive; e vi fanno capo le strade di Narbona e Nimes. È patria di s. Rocco, dei medici Caulac, Chicoy-neau, Fizes, Barthez, Broussounet, ec.; del chirurgo Lapeyronie al quale è debitrice Parigi della sua accademia di chirurgia; de'giureconsulti Bornier, Rebuffe e Despeisses; dei pittori Bourdon e Vien, del chimico Chaptal, del naturalista Rondelet ; dei generali Mathieu, Campredon, Poitevin e Montcalm, di Cambaceres, Cambon, Daru, de Roucher, e di tanti altri illustri.

L'altura su cui è situata questa città si chiamava in latino Mons Pessulanus; era ancora nel VII secolo un luogo incolto, ove i soli abitanti della città di Substantion avevano diritto di far pascolare le loro mandrie; all'intorno si trovavano delle palizzate, delle fosse e dei muri, e non vi si penetrava che per una porta chiusa da un grosso catenaccio, pessulus; due piccoli villaggi s'innalzarono a poco a poco, e dalla loro riunione formossi Montpellier. Il possesso di questo luogo passò a due figlie della casa de'conti di Substantion, dalle quali alcuni autori fanno derivare il nome di Montpellier, di mons Puellarum; queste ne fecero un dono nel 975 a Ricuino, vescovo

di Maguelone, vicina città la cui distruzione sotto Carlo Martello prodotto avea l'accrescimento o forse anco l'origine di Montpellier. Ebbe tosto de' conti particolari, la maggior parte di nome Guglielmo, che stesero su di essa uno scettro di ferro. Allorchè Alessandro III si ritirò nel 1162 in Francia, fu ricevuto con grande acclamazione e religioso entusiasmo in Montpellier, da una quantità di prelati e nobili, e da una moltitudine così grande di popolo, che per la calca di coloro i quali si affrettavano a baciargli i piedi, potè a gran stento salire a cavallo: il signore della città lo servì di scudiere per mille passi. Un signore saraceno seguito da grande accompagnamento, s'inginocchiò a'piedi del Papa, glieli baciò, l'adorò e fece un complimento a nome del suo re, cui Alessandro III corrispose benignamente, onoraudolo quale ambasciatore e facendolo sedere a'suoi piedi colle persone qualificate; si trasferì poi all'abbazia di Dol nel Berry ed a Tours. Ritornando Alessandro III in Italia nel 1165, da Bourges nel luglio passò a Montpellier, e vi si trattenne sino all'ottava dell' Assunta. Al principio del secolo XIII, la figlia del conte di Montpellier, avendo sposato Pietro II re d'Aragona, fece passare questa città sotto la dipendenza de'sovrani di Maiorica. Eletto Clemente V nel 1305 stabili la sua residenza in Francia, indi da Tolosa si recò a Montpellier, e vi si trattenne alquanto, ricevendo da Giacomo II re d'Aragona l'omaggio pel regno di Sardegna e di Corsica, che poi accompagnò il Papa a Lione ove si coronò. Nel 1309 Clemente V accompagnato da nove cardinali, da

Carcassona giunse a Montpellier, donde prosegui il viaggio per Nimes. Nel 1349 il re Filippo VI di Valois acquistò Montpellier, ma Carlo V nel 1365 la cedette a Carlo il Cattivo re di Navarra, e non ritornò alla Francia, che alla fine del regno di Carlo VI nel 1420. Le guerre di religione per lungo tempo impedirono la sua prosperità. I calvinisti che se ne impadronirono sotto Enrico III, vi si costituirono in repubblica, e la conservarono sino al 1622, in cui dopo lungo e sanguinoso assedio, si assoggettò a Luigi XIII che vi fece erigere la cittadella. Montpellier fu capitale della bassa Linguadoca.

La sede vescovile ebbe origine nel 1536, quando Paolo III vi trasferì quella di Maguelone (Vedi), prendendo la cattedrale il titolo di s. Pietro come quella di Maguelone, essendo prima dedicata a s. Germano. La diocesi ch' era suffraganea di Narbona, poi fu dichiarata d'Avignone, come lo è tuttora. Il primo vescovo di Montpellier fu quello stesso di Maguelone, Guglielmo Pellicier, che morì nel 1568, dopo avere con ogni sforzo procurato di rimediare ai disordini cagionati dai calvinisti nella sua diocesi. Quanto agli altri vescovi di Montpellier fino a Carlo Gioachino Colbert, nominato nel 1696 e morto nel 1738, si leggono nella Gallia christ. t. VI. I seguenti sono riportati dalle annuali Notizie di Roma. 1738 Giorgio Lazzaro Berger de Charancy d'Autun, traslato da s. Papoul. 1748 Francesco Reginaldo de Villeneuve d'Acqs, trasferito da Viviers. 1766 Raímondo de Durfort di Cahors, già vescovo d' Avranches. 1774 Giuseppe Francesco de Malide di Parigi, traslato anch'egli d'Avranches, 1806 Maria Nicolò Fournier d'Annecy. Per sua morte Gregorio XVI nel concistoro de' 24 luglio 1835 dichiarò vescovo l'attuale monsignor Carlo Tommaso Thibault di Rines diocesi di Versailles, canonico della metropolitana di Parigi. La cattedrale è sotto l'invocazione del principe degli apostoli, con battisterio e cura d'anime che si esercita da un canonico, presso la quale sta il conveniente ed amplo episcopio. Il capitolo si compone di dieci canonici titolari, oltre i canonici onorari, i pueri de choro, e gli alunni del seminario che nelle feste assistono all' uffiziatura. L'antico capitolo era di ventiquattro canonici, e di quattro benefiziati superiori: con detti canonici uffiziavano quelli delle collegiate della Trinità e di s. Salvatore, le cui chiese distrussero i calvinisti. Nella città vi sono altre sette chiese parrocchiali col fonte sacro, diversi monasteri di monache e confraternite. La diocesi si estende per circa quindici leghe in lunghezza, e dodici in larghezza: prima avea duecento parrocchie, oggi ne conta trentasette con duecento cinquantasei succursali e tredici vicariati. Ogni nuovo vescovo è tassato ne' libri della camera apostolica in fiorini 370.

## Concilii di Montpellier.

Il primo nel 1134, Gallia christ. t. VI, p. 49.

Il secondo nel 1162 a' 14 maggio, festa dell'Ascensione, presieduto da Alessandro III assistito da dieci vescovi: vi rinnovò la scomunica contro l'antipapa Vittore V e suoi complici. Il Papa con bolla pose sotto la protezione della santa Se-

de il monastero di Veselise, sottraendolo da Cluny. Labbé t. XI; Arduino t. VI; Mansi t. II.

Il terzo concilio nel 1195, presieduto da Michele legato pontificio e da molti prelati della provincia di Narbona, nella quale si ristabilì la pace, e l'osservanza della tregua di Dio. Si raccomandò a' chierici la modestia negli abiti e la frugalità. Vennero scomunicati i pirati, e quelli che soccorrevano i saraceni che saccheggiavano la Spagna. Si lasciò alla discrezione de' vescovi gl'interdetti contro gli albigesi. Labbé t. X; Arduino t. VI.

Il quarto nel 1214 o 1215 in gennaio, tenuto dal cardinal Pietro di Benevento legato, cogli arcivescovi di Narbona, Auch, Ambrun, Arles ed Aix; con ventotto vescovi e molti baroni, nella chiesa di Nostra Donna delle Tavole. Al conte Simone di Monfort fu data Tolosa e le altre terre conquistate a. gli albigesi dai crociati, disposizione confermata da Innocenzo III; il conte essendo odioso agli abitanti, era nella casa de' templari, fuori della città. Il concilio fece quarantasei canoni riguardanti la disciplina ecclesiastica, gli abiti immodesti de'chierici e religiosi. Baluzio, Conc. Gal. Narb.

Il quinto nel 1224 d'ordine di Onorio III, presieduto da Arnaldo arcivescovo di Narbona, con tutti i vescovi della provincia. Raimondo conte di Tolosa, già fautore degli albigesi, per sè e suoi promise di osservare la cattolica fede, e di farla venerare nelle sue terre, che avrebbe purgato dagli eretici, restituito alla Chiesa i diritti, e date in compenso pei danni venti mila marche d'argento, colla condizione che il conte di Monfort desistesse

dalle pretensioni su Tolosa data ad Amauri, Ivi.

Il sesto si aduno nel 1258 a'6 settembre, da Giacomo arcivescovo di Narbona, che vi fece otto canoni relativi alla disciplina della Chiesa, in cui si scomunicarono gli usurpatori de' beni della Chiesa, e quelli che offendessero gli ecclesiastici; e si stabilì che la tonsura si conferisca a venti anni. Labbé t. XI.

Il settimo nel 1269. Gall. chr.

t. V1.

L'ottavo nel 1303. Ivi.
Il nono nel 1321. Ivi.
Il decimo nel 1339. Ivi.
MONTRE Presso Cardio

MONTRE PIETRO, Cardinale. V. Giudice Pietro, Cardinale.

MONTREAL (Marianopolitan). Città con residenza vescovile del basso Canadà, nell'America settentrionale, capoluogo di distretto e di contea nella parte orientale dell'isola del suo nome, sulla riva sinistra del s. Lorenzo, a 50 leghe da Quebech. E pur sede d'un governatore, di corti di giustizia e criminale. Un tempo era cinta da alta muraglia merlata. Si divide in alta e bassa, quantunque la differenza del livello sia poco sensibile, ed in quartieri. Le strade nuove sono larghe e belle; la più frequentata è quella lunga di s. Paolo della città bassa, e si estende lungo il fiume, facendovisi il maggior commercio: la strada di Notre Dame sta nella città alta, e parallela a quella di s. Paolo. I suoi borghi sono di Quebech, di s. Antonio, dei Recolletti e di s. Lorenzo. La maggior parte delle case, belle, grandi e moderne, sono fabbricate in pietra grigia, con tetti e porte foderate di ferro o stagno. Vi sono tre piazze pubbliche: quella delle Armi è la più osservabile; le altre due ser-

vono pei mercati: sopra una di esse evvi un monumento in onore di Nelson, I principali edifizi sono il palazzo del governatore, quello di giustizia, di buono stile; la prigione, vasto e bell'edifizio; l'antica cattedrale sulla piazza d'Armi; il seminario di s. Sulpizio, ed il nuovo collegio. Vi è una società per l'istruzione ed industria de' poveri selvaggi del Canadà, due ospedali pegl'invalidi ed i vecchi. Montreal, seconda città del Canadà per la importanza commerciale, è uno degli empori di questa porzione dell' America settentrionale e degli Stati-Uniti, ed il gran deposito delle pelliccerie della compagnia del nordovest. Il porto quantunque piccolo è sicuro, ma il più grande inconveniente gli deriva dal corrente s. Maria. Sei battelli a vaporé mantengono le relazioni con Quebech: i dintorni sono abbelliti da numerose case di campagna. Montreal si chiamava Villemarie: i francesi vantano primo scopritore del Canadà Aubert, che nel 1508 approdò alle sue rive, e nel 1534 Cartier denominò Nuova Francia, prendendone possesso in nome del re di Francia. Però Montreal più tardi fu presa ai francesi nel 1760 dal generale inglese Amberst. Nel 1775 gli americani comandati dal general Montgomery la tolsero agli inglesi, ma la restituirono poco tempo dopo.

La sede vescovile fu eretta da Gregorio XVI col breve Apostolici ministerii, de' 13 maggio 1836, Bull. de prop. fide t. V, p. 138, con parte della diocesi di Quebech (Vedi), da cui la distaccò e dichiarò immediatamente soggetta alla santa Sede. Per primo vescovo nominò Giacomo Lartigue, facendo

coadiutore a' 20 marzo 1837 monsignor Ignazio Bourget, e vescovo di Telmessa in partibus, che successe a' 10 aprile 1840. A questo odierno vescovo, Gregorio XVI a' 5 luglio 1844, diè in coadiutore con futura successione monsign. Giovanni Carlo Prince, che fece vescovo di Martiropoli in partibus. L'isola di Montreal e la parte occidentale del basso Canadà circoscrive la sua diocesi. La cattedrale è sotto l'invocazione di s. Giacomo; fu cominciata nel 1825, ed aperta al culto nel 1829: vicino sta il palazzo vescovile con appartamento pel vicario, e camere per un professore e per gli alunni di teologia. Il capitolo fu eretto a' 18 gennaio 1841, composto per ora di sei canonici titolari che fanno vita comune col vescovo nell'episcopio, e l'aiutano nel governo della diocesi; e di cinque canonici onorari, che sono anco vicari generali e curati ne' distretti da cui più difficilmente si potrebbe ricorrere al vescovo. Il numero de' preti è di circa 150. I pii stabilimenti sono i seguenti. I fratelli della dottrina cristiana del ven, de la Salle, hanno a Montreal un magnifico stabilimento aperto loro nel 1837 dai missionari di s. Sulpizio. Vi è anche un piccolo seminario fondato nel 1844 in un distretto lunge sette leghe dalla città. Il seminario di s. Sulpizio possiede intieramente l'isola di Montreal, per la cui signoria grandi e lunghe controversie si sono incontrate col governo britannico. I sulpiziani, a richiesta del vescovo, nel 1840 presero la direzione di un gran seminario, senza però cessare di governare la città e parrocchia di Montreal, il collegio da loro fondato nel 1773, e la missione ai

selvaggi del lago delle due Montagne. Altri collegi sono diretti da preti zelantissimi. I gesuiti per la prima volta vennero a Montreal nel 1613, e la seconda volta nel 1633: i francescani recolletti giunti nel 1615 si estinsero a poco a poco, dopo la conquista inglese accaduta nel 1760. Vi sono inoltre quattro comunità di religiose, cioè delle ospitaliere dell'Hôtel Dieu, fondata a la Flêche nel 1628, e mandata nel Canadà nel 1650 da M. Royer de la Dauversière, le quali fanno voti solenni approvati da Alessandro VII nel 1666 agli 8 gennaio, curando annualmente in Montreal circa 2000 poveri infermi; la seconda è la congregazione della Madonna, fondata nel 1653 da Margherita Bourgeais per l'educazione delle fanciulle, con voti semplici, ed ha 21 case dove si educano circa 2000 fanciulle; la terza pure con voti semplici è quella dell'ospedale generale, fondato nel 1753 da Maria Margherita Dufrost vedova de Gouville per la cura de' vecchi e infermi, conta 36 religiose e vi si curano ordinariamente 54 cronici, 40 orfani, e 135 trovatelli; finalmente la quarta di queste medesime suore di carità, le quali nel 1840 sono andate al servigio d'un piccolo spedale costruito da un curato a quindici leghe da Montreal.

MONT-SAINTE-MARIE. Luogo della diocesi di Reims in Francia, ove nel 972 fu tenuto un concilio, nel quale Adalberone arcivescovo di Reims sostituì i monaci ai canonici di Mousson. Regia t. XXV; Labbé t. IX.

· MONTURCO PIETRO, Cardinale. Pietro da Monturco detto malamente di Selve, nipote d'Innocenzo VI dal lato materno, sortì i suoi natali in Donzenaco, piccolo castello del Limosino. Da preposto della chiesa di Tournay nel 1336 fu eletto, ma non consacrato, vescovo di Pamplona; indi a' 19 dicembre da detto Papa fu creato cardinale prete di s. Anastasia, e poi vice-cancelliere di s. Chiesa. Aumentò del doppio insieme col zio Pontefice la Certosa di Villanova, e edificò dai fondamenti un collegio in Tolosa, denominato di Pamplona, ad onore di s. Caterina, e lo arricchì di copiose rendite; non però dimenticò i poverelli, verso de' quali si mostrò costantemente generoso e liberale. Nella partenza di Gregorio XI da Avignone, restò in quella città, non per comando del Papa con altri cardinali, come scrisse il Frizonio, ma per essersi finto infermo, di che invece ne fu altamente sdegnato Gregorio XI, che determinò spogliarlo della splendida carica di vice-cancelliere, lo che se non ebbe essetto, si deve attribuire alle efficaci raccomandazioni di Carlo V re di Francia. Il Papa tuttavia appoggiò la cura della cancelleria a Bartolomeo Prignani arcivescovo di Bari, suo cappellano e famigliare del cardinale. Eletto Bartolomeo Pontefice col nome di Urbano VI, non ebbe coraggio di togliergli la carica, quantunque il cardinale si fosse dichiarato per l'antipapa Clemente VII, ma ne diede la reggenza al cardinal Rainolfo da Monturco di lui nipote, laonde lo zio perseverò nell'uffizio. Dopo essere intervenuto ai conclavi di Urbano V, Gregorio XI e Urbano VI, morì nel 1385 in Avignone in credito di singolar pietà, ed ebbe sepoltura nella chiesa de' certosini di Villanova con magnifico elogio.

MONTURCO GORZA RAINOLFO,

Cardinale. Rainolfo da Monturco nella provincia di Limoges. il cui vero cognome, come dimostra il Baluzio, è quello di Gorza, della stirpe d'Innocenzo VI, nipote per linea materna del cardinal Pietro, ottenne il grado di dottore in canoni nell' università di Montpellier, e poi fu fatto canonico di Tournay, indi nel 1370 vescovo di Sisteron. Essendo amico di Urbano VI venne da lui a' 18 o 28 settembre 1378 creato cardinale prete di s. Pudenziana, colla carica di vice-cancelliere, o meglio di luogotenente o sia reggente della cancelleria, in luogo dello zio assente in Avignone, in somma lo costituì vicario della cancelleria, sebbene nell'investitura del regno di Sicilia data da Urbano VI a Carlo III, si sottoscrisse vicecancelliere. Introdusse i monaci nella chiesa del suo titolo, e finì di vivere in Roma nel 1382, restando sepolto avanti la porta di detta chiesa con breve memoria.

MONZA. V. MILANO.

MOPSUESTA, Mopsuestia. Città vescovile di Cilicia situata sul fiume Piramo, Pyramus, chiamata poi Messissa e Mamistra, e dai turchi Messis, borgo della Turchia asiatica, pascialatico d'Itchil, sangiacato di Sis: ha due forti situati sulle sponde della riviera di Djihun, e che comunicano fra loro mediante un ponte di pietra, abitata principalmente dai turcomani. Delle origini di sue diverse denominazioni, tratta il Terzi, Siria sacra p. 143, che la chiama metropoli di Cilicia, la dice patria di Eraclite grammatico, e sepolcro dell'imperatore Costanzo: ne decorò la chiesa s. Ausenzio vescovo, prima soldato, che militando sotto Licinio preferì deporre il cingolo militare ad offrir

uve a Dacco, e morì nel 316. Altri attribuiscono Mopsuesta alla Cilicia seconda sotto la metropoli d'Anazarbo, eretta nel secolo V sotto il patriarcato d'Antiochia, dive nuta nel XII arcivescovato onorario di rito greco, e latino sotto le crociate, dimorandovi pure un vescovo armeno suffraganeo del patriarcato di Sis. Il primo vescovo fu Tendoro I che assistette al concilio d'Antiochia: il secondo Macedonio che fu al concilio di Nicea; s. Ausenzio I gli successe; poi Protogene, Zosimo I, Olimpio, Teodoro II celebre per dottrina e pel concilio di cui parleremo, amico e condiscepolo di s. Giovanni Grisostomo, cloquentissimo predicatore, ma vuolsi tendente al pelagianismo, e lasciò molte opere, Indi furono vescovi, Melezio che intervenne al concilio d'Efeso, Chomazio o Tommaso, Bassiano corepiscopo del precedente, e come tale fu al concilio di Calcedonia, Giovanni, Ausenzio II, Palatino, Giuliano, Giacomo, Zosimo II, Teodoro III, Simone, Cosma, Sofronio fiorito sul finire del secolo XIII, o nel principio del XIV, traslato ad Antiochia, Oriens chr. t. II, p. 890.

Nel 550 a' 17 giugno fu celebrato in Mopsuesta un concilio, contro la memoria di Teodoro II suo vescovo, per ordine dell'imperatore Giustiniano I, in occasione delle dissensioni cagionate dai famosi Tre Capitoli (Vedi) de' vescovi Teodoro di Mopsuesta, Iba di Edessa, e Teodoreto di Ciro, per cagione de' quali soffrì grave agitazione la chiesa orientale ed occidentale, celebrandosi perciò molti sinodi in diversi tempi: ne daremo un ceuno. Teodoro II d'Antiochia dopo aver combattuto l'eresie degli apollinaristi, resse trentasei anui la

chiesa di Mopsuesta nel V secolo, e fu imputato o convinto che insegnasse: Non essere una sola persona in Cristo; non Dio vestito di carne; nè la Vergine madre di Dio. Laonde dai nestoriani fu riposto tra i primi della loro setta, divulgandone gli scritti pieni di enormità, e venerandolo per uno degl'illuminati nella supposta verità de' loro dommi. Iba in una lettera scritta a Mari re di Persia, o Marino eretico persiano, detestò Rabola súo antecessore, per aver contro giustizia condannato e scomunicato Teodoro II, che Iba diceva aver impugnato l'eresia, e tenuto benemerito della Chiesa. Teodoreto che nelle turbolenze fra s. Cirillo, Nestorio e Giovanni d'Antiochia, collegatosi con essi nel concilio d'Efeso, aveva scritto in confutazione de' dodici capitoli o anatematismi stabiliti da s. Cirillo nel concilio Alessandrino, divulgò altrettanti articoli pieni di pungenti motti e di critici sensi. L'emergenze di Teodoro II dierono motivo a far radunare in Mopsuesta molti vescovi provinciali per fare inquisizione de' portamenti del medesimo Teodoro II da cent'anni già morto. Ma da questi altro non ricavandosi, salvo che il suo nome non era registrato ne' sacri dittici contenenti i nomi di que' che vivevano e morivano nella comunione della Chiesa; osservando che in suo luogo vi era registrato quello di s. Cirillo patriarca d'Alessandria, ciò che al parere de' padri confermava la sua reità e avvalorava l'editto da Giustiniano I promulgato contro i tre capitoli. Fu disciolto il concilio, e ne fu dato distinto ragguaglio all'imperatore ed al Papa Vigilio, il quale riprovando con molti vescovi gli errori contenuti ne' tre capitoli, non volea condannar le persone, temendo pregiudicare al concilio di Calcedonia (Vedi). I tre capitoli e gli scritti di Teodoro II, malgrado l'eloquente apologia di Facondo, furono condannati nel 553 dal concilio generale di Costantinopoli II (Vedi). Siria sacra; Regia t. XI; Labbé t. V; Arduino t. II.

MORANO, Maurum, Muranum. Città vescovile del regno delle due Sicilie nella provincia di Calabria Citeriore, distretto di Castrovillari da cui è distante otto miglia, in una profonda valle dell' Apennino. Fu un antico luogo de' bruzi, ed ha fabbriche di seterie e lanifici. La sede vescovile fu eretta nel IV secolo nella provincia ecclesiastica di Cosenza. Luciano suo vescovo fu al concilio di Roma del 343, sotto s. Giulio I. Ughelli, Italia sacra t. X, p. 131.

MORAVI. V. FRATELLI MORAVI. MORAVIA. Paese del nord dell'impero d' Austria, che ha titolo di margraviato, e rinchiude la Slesia austriaca. Appartiene al bacino del Danubio, ed è irrigato dalla riviera March o Morava che le diede il nome, con circa due milioni di abitanti, che meno ventimila sono tutti cattolici. La lingua morava è un dialetto dello slavo, che sembra essere stato impiegato per la prima volta da due missionari cristiani, i ss. Cirillo e Metodio, che vennero nel IX secolo a convertire questi popoli, traslatando la liturgia in lingua slava: questi seguirono prima il rito greco. Non solo nel XV secolo gli ussiti ebbero de' grandi successi in Moravia, ma nel XVI la pretesa riforma vi si stabilì con somma rapidità, ed insorsero quindi i Fratelli

Moravi (Vedi) chiamati i quaccheri della Germania. Però allorchè Giuseppe II proclamò la libertà de' culti in questi stati, i cattolici vi si trovarono immensamente più numerosi : ed hanno l'arcivescovato di Olmütz, ed il vescovato di Brünn, dipendendo la Slesia austriaca parte dalla diocesi di Breslavia nella Prussia, e porzione dall'arcidiocesi d'Olmütz. La Moravia ha un governatore col titolo di Statthalter o landeshauptmann, e degli stati provinciali composti dell'alto clero, de' cavalieri, signori e borghesi che si uniscono una volta l'antio per ripartire l'imposta. Evvi una corte d'appello residente a Brünn, ed uno de' tribunali in ciascuno degli otto circoli, risiedendo a Brüan il comandante generale militare. Brünn è la capitale della Moravia, ma Olmütz godette un tempo di questo titolo, e fu residenza degli antichi margravi di Moravia. Questa contrada fu abitata dai guadi e dai marcomanni, popoli bellicosi che i romani non poterono mai assoggettare interamente. In progresso i seyri, i rugi, gli eruli ed i longobardi vi si stabilirono. Nel 548 una colonia slava, scacciata dai bulgari dalle rive del Danubio, vi foudò una repubblica che fu chiamata Morava, dalla riviera su cui venne ad abitare. Dalla distruzione dell'impero degli avari, gli slavi della Moravia si estesero da lunge; ma ben tosto i piccoli stati indipendenti che occupavano furono riuniti in un regno, venendo governati dai duchi, il primo de'quali fu Samone, nato ne' dintorni di Brusselles. I moravi lo ricompensarono con ciò de' servigi che avea loro resi; difendendoli coraggiosamente contro gli abari o unni della Pannonia. Avvegnachè la Moravia sia stata conquistata da Carlo Magno, con la Baviera e la Pannonia, essa era tuttavolta governata l'anno 850 da duchi che contendevano insieme della sovranità, cioè Moymar e Priwina ossia Prinnina.

Nelle notizie ecclesiastiche si parla per la prima volta de' moravi in una lettera di Papa Eugenio II. scritta nell' 825 o 826, come si ha da Ansizio, Germania sacra, t. I, p. 146, dicendosi che il primo apostolo de moravi su Urolfo arcivescovo di Lorck (Vedi), al quale Eugenio II sottopose quattro vescovati. Apostoli principali però dei slavoni, marcomanni e della Moravia, come della Boemia, furono i fratelli ss. Cirillo e Metodio (Vedi) greci di Tessalonica, che le convertirono al cristianesimo, dopo la conversione de' bulgari, chiamativi dal pio re Rastices, che altri denominano Swatopluko, Borivari o Borivorio, che ricevè il battesimo dalle loro mani. Dopo l'uccisione di Moymar. il nipote Rastices nell'856 era stato eletto re di Moravia da Luigi re di Germania. Il titolo di vescovo de' moravi è dato insieme a s. Cirillo e a s. Metodio ne' calendari greci e moscoviti, e nel martirologio romano; ma si pretende che lo fu solo il secondo, al dire di alcuni; però nella Series episcop. Olmucensium, sono registrati pei primi i ss. Cirillo e Metodio inter annos 863 et 894, fatti vescovi il primo da s. Nicolò I, l'altro da Adriano II. Si deve notare che il primo a predicar la fede di Gesù Cristo nella Moravia, fu Federico maudato da s. Ambrogio arcivescovo di Milano, prima nella Pannonia, poscia in Moravia circa il 396; ma essendo poi ricaduti i popoli nell'idolatria, pas-

sati quattro secoli, vennero i due fratelli apostoli. Che s. Cirillo convertì la Bulgaria, lo dicemmo a quell'articolo, come della principal parte che vi ebbe s. Metodio a mezzo d'una pittura da lui fatta: in Boemia istruirono il duca Borsiwoy che ricevette il battesimo, il quale lo fece conferire anche alla duchessa Ludmilla poi martire. Il Papa Adriano II concesse ai moravi che negli uffizi divini e nella messa facessero uso della lingua slava per essi volgare; ciò che consermò Giovanni VIII che gli successe nell'872, col patto che recitassero prima l'evangelo nella lingua latina e poi nella slava, locchè concesse dipoi anco Innocenzo IV: si dice che Giovanni VIII approvò in Roma a' ss. Cirillo e Metodio il rito slavonico da loro introdotto e insegnato, essendo il primo traduttore di tale liturgia, venerato anco dagli slavoni per apostolo. Va però avvertito che inoltre il Papa Adriano II avendo udito nell'868 i progressi che la cristiana sede faceva nella Moravia fino dall' 863 per opera di s. Cirillo fattone vescovo da s. Nicolò I, e per quella di s. Metodio, questi creò vescovo di que'popoli dopo la rinunzia di s. Cirillo che avea fissato la sede a Welehrad; ma Giovanni VIII, ad istanza di Rastices loro re, nell'880 lo dichiarò arcivescovo, e gli diede per suffraganeo Wichino ch' egli , fece vescovo Nitriense. Essendo poi nell'899 o morto o tornato a Roma s. Metodio, Giovanni IX pregato dal principe Moimaro, consacrò Giovanni arcivescovo di Moravia, e due altri vescovi Benedetto e Daniele, i quali nella Moravia venuti dovevano alla chiesa di Passavia trasferire

Wichino Nitriense. Allorchè Gio. vanni VIII eresse la metropoli di Moravia, a lui ricorsero gli arcivescovi di Salisburgo e di Magonza coi loro suffraganei; altri dicono che le querele si fecero a Giovanni IX, non per l'istituzione del metropolitano e suoi suffraganei, ma lagnandosi dell'aver trasferito Wichino dalla chiesa Nitriense a quella di Passavia senza saputa dell'arcivescovo. Giovanni VIII e Giovanni IX seppero mantenere l'indipendenza accordata alla chiesa di Moravia, con residenza ad Olmütz dell'arcivescovo, su di che è a vedersi quell'articolo, poi vescovo immediatamente soggetto alla santa Sede, finchè Pio VI l'elevò a metropolitano. I corpi de' ss. Cirillo e Metodio si venerano nella chiesa di s. Clemente di Roma, ove ambidue morirono, cioè quello di s. Cirillo (morto ivi nell'868 o nell'871, dopo avervi assunto l'abito benedettino), e le reliquie di s. Metodio, poichè il corpo di quest'ultimo dicesi venerarsi in Wissegratz in Moravia. Il corpo del Papa s. Clemente I vuolsi in detta chiesa deposto dai ss. Girillo e Metodio, allorchè si portarono in Roma, dopo averlo seco loro recato nelle missioni che fecero avendolo preso in Chersoneso città del Ponto.

Sotto Suatopulk o Swatopluko giuniore, nipote di Rastices e successore, che perseguitò i cristiani e s. Metodio, il regno comprendeva la Moravia attuale, la Boemia, il Voigtland, la Misnia, la Lusazia, il Brandeburg, la Pomerania, la Slesia, con una parte dell'alta e bassa Pannonia, e la Dalmazia: questo principe morà nell'894, ed i suoi stati furono divisi fra i suoi tre figli. Alcune dissensioni essendosi suscitate fra que-

sti principi, i boi antenati de' boemi ne approfittarono per invadere una porzione de loro stati, e bea presto dopo si unirono ai magiari o conquistatori dell' Ungheria, per impadronirsi del restante. Questo impero cessò di esistere nel 908, e ciascuna parte divenne la preda de' popoli vicini. La Moravia, ridotta presso a poco alla estensione che ha presentemente, fu sottomessa alla metà del secolo XI ai sovrani della Boemia sino al 1182, epoca in cui ritornò uno stato particolare con titolo di Margraviato, che conservò quantunque dal 1611 non sia più governata dai margravi. Nel 1267 Clemente IV canonizzò s. Edwige figlia di Bertoldo duca di Carintia, non di Moravia come alcuni scrissero, ma di Merano marchesato del Tirolo di cui era conte: Moravia era posseduta da altra famiglia a quel tempo, passò quindi in potere degli ungheresi, che a cagione de' torbidi de' quali il loro paese divenne il funesto teatro, furono costretti ad abbandonarla. La Moravia indipendente ancora per qualche istante, fu assoggettata di nuovo al re di Boemia. Uno di questi, Carlo IV marchese di Moravia, nel 1346 fu eletto imperatore, per le istanze di Papa Clemente VI ch'era stato suo precettore. Nel secolo XV immensamente fu danneggiata la Moravia dalle guerre religiose, pei fanatici eretioi ussiti e wiclefisti, come notasi ai loro luoghi; e Nicolò V nel 1453 autorizzò s. Giovanni di Capistrano a fondar conventi francescani in Moravia, e predicare contro la comunione sotto le due specie, onde ricevè molte abiure. Dicemmo di sopra, e meglio in altri articoli, come vi si propagò il

protestantismo nel secolo XVI. Nel 1527, allorchè Ferdinando I ottenne le corone d'Ungheria e di Boemia, la Moravia fu aggiunta ai possedimenti della casa d'Austria, che sempre la conservò. Clemente VIII nel 1500 creò cardinale Francesco Dietrichstein de' conti di Moravia. Nel vol. III, p. 137 del Dizionario ed altrove dicemmo quanto la Moravia soffrì nei primi anni del secolo XVII, per parte dei protestanti che l'invasero, confiscando i beni delle chiese cattoliche, e perseguitando i cattolici. Gregorio XV aiutò l'imperatore Ferdinando II a ricuperarla dal conte Palatino. Nel pontificato d' Innocenzo X si convertì dall'eresia Wolfango Federico di Hoffman barone di Moravia. Nel 1783 la Moravia e la Slesia austriaca furono riunite in un sol governo. Nel 1805 questo paese divenne il teatro della guerra tra i francesi e gli austro-russi, avendovi i primi riportato presso Brünn la celebre e strepitosa vittoria d'Austerlitz a' a dicembre, detta de' tre imperatori, perchè vi assisterono in persona Francesco II, Alessandro I e Napoleone.

MORCELLI STEFANO ANTONIO. Epigrafista ed antiquario, nato nel 1737 in Chiari nel Bresciano, professò nella compagnia di Gesà, ed insegnò a Fermo, ed in Ragusi di cui poi ne rinunziò la mitra. Tornato in Roma, nella cattedra di eloquenza vi diffuse lo studio dei classici, e per quello delle antichità compose molte dissertazioni. Dopo la temporanea soppressione di sua congregazione, si ritirò presso il cardinal Albani e prese cura della sua magnifica biblioteca. Ritornato nel suo paese, fu eletto alla dignità di prevosto capitolare, e divenne il

benefattore de' suoi concittadini; fondò e dotò in Chiari un istituto per le fanciulle, migliorò le scuole, donò al paese la sua biblioteca, e restaurò molti edifizi, massime le chiese. Siccome esemplare, giusto, pio, caritatevole e dignitoso, si guadagnò l'ammirazione di tutti. Egli possedette lo stile che meglio conviene alle iscrizioni latine e greche, come dicemmo a Iscrizione notando le sue analoghe opere, poichè in tutte le occasioni solenni, replicate erano le istanze per comporre relative iscrizioni. Questo celebre e dotto ecclesiastico, ornato di profonda erudizione, morì pianto a Chiari il primo gennaio 1821. Le altre sue opere sono: Indicazioni delle antichità della casa Albani, Roma 1785. Antico calendario della chiesa di Costantinopoli, Roma 1788. Explanatio ecclesiastica s. Gregorii, 1791. Africa christiana, Brixiae 1816. Agapeia, 1816, sopra s. Agata martire il di cui corpo avea donato a Chiari Pio VI. De Agone Capitolino, 1817. Abbiamo pure del gran Morcelli, sermoni, opere ascetiche ed altri opuscoli.

MOREA o MORIA. L'antico Peloponneso, penisola della Grecia (Vedi), formante la parte più meridionale dell'Europa continentale. Questo paese è assai montuoso, e molte delle sue montagne sono assai alte, niuna però tocca la linea delle nevi perpetue. Le sole pianure un po'estese sono quelle di Nisi, di Tripolitza, di Mistra, di Argo e di Corinto. Le riviere sono numerose, e molti laghi sono sparsi nel mezzo delle montagne, fra'quali quelli di Zaraca, e i decantati Peneo e Stymphalo. Il clima è dolce, tranne un tempo, per la distruzione della maggior parte delle foreste: la primavera e l'autunno sono stagioni deliziose. Le pianure e le valli sono estremamente fertili. gli aranci ed i limoni vi crescono spontaneamente, ed i gelsi sono numerosissimi. Alcuni vogliono che dalla quantità di questo albero sia derivato il nome di Morea alla penisola; mentre altri sostengono che provenga in vece dalla analogia della sua configurazione topografica con una foglia di gelso. Abbondanti sono gli olivi, eccellenti i vini, i più rinomati essendo quelli di Malvasia: le uve di Corinto raccolte nella parte settentrionale sono senza granelli, particolari pure sono quelle di Messenia e Laconia: i fichi sono deliziosi. Lungo sarebbe parlare di altri prodotti per la feracità de'terreni, i pascoli, gli animali, la selvaggina. La pesca è abbondante, ed alcuni porti eccellenti giovano al commercio, tali essendo quelli di Nauplia o Napoli di Romania, e di Navarino. Nei tempi più felici la Morea contava due milioni di abitanti, che le guerre spopolarono. Sotto il governo turco si dividea ne' sangiacati di Morea o Tripolitza, e di Mistra: il governo greco la divise in sette dipartimenti, Acaia, Elide, Argolide, Arcadia. Alta Messenia e Bassa Messenia: su di che è a vedersi GRECIA. Possedendo un tempo cento città, quasi tutte hanno articoli nel Dizionario per le loro sedi vescovili, le più ragguardevoli sono o furono, Corinto, Corone, Malvasia, Megalopoli, Modone, Napoli di Romania. Patrasso, Monembasia, Argo, Mantinea, Sparta e tante altre, mentre a' loro luoghi parliamo anco delle provincie ecclesiastiche. Il Terzi. Siria sacra, dice che il nome di Morea fu Apia o Peloponueso,

quasi isola di Pelope, penisola del mar Jonio ch' ebbe già titolo di regno. Secondo Strabone, questa penisola ebbe prima il nome di Argo, che passò ad una delle tante sue famose città. Sotto il regno di Api terzo re di questa città, chiamossi Apia, circa 1800 anni avanti Gesù Cristo, e quattro secoli più tardi prese il nome di Peloponneso dal frigio Pelope, i cui discendenti disputarono per lungo tempo agli Eraclidi il possesso di questa contrada, che comprendeva allora l'Acaia, l' Elide, l' Arcadia, l'Argolide, la Messenia e la Laconia.

Il Peloponneso fu anticamente il teatro sanguinoso della guerra più lunga e funesta che abbia giammai desolata la Grecia, e cagionata dalla gelosia dei due celebri popoli, i lacedemoni e gli ateniesi; guerra incominciata l'anno 43 r avanti la nostra era, e che durò 27 anni. Vedi Histoire de la guerre du Peloponnese, par Thucydide, Paris 1833. Manzi, Milano 1830. Dopo aver veduto fiorire molti piccoli stati, come quelli di Sparta, Argo e Corinto, passò sotto il dominio romano, verso la metà del secondo secolo prima dell'era volgare. Compresa più tardi nell'impero d'oriente, essa si vide a poco a poco nella decadenza di questo impero istesso soggetta ai veneziani. 1432 i turchi sotto Amurat II, sforzarono i trinceramenti che disendevano l'istmo di Corinto, ma non "penetrarono nell' interno. Nel 1442 il loro ammiraglio Tourhanbeg ne saccheggiò le coste. Maometto II s'impadronì della contrada, ad eccezione di Modone, Corone, Navarino e Napoli di Romania, che restarono fra le mani de'veneziani. Pio II accoke in Roma benigna-

mente Tommaso Paleologo despota della Morea e fratello di Costantino ultimo imperatore greco, albergandolo nelle case dell'ospedale di s. Spirito, ed assegnandogli trecento scudi il mese, a'quali ne aggiunsero duecento i cardinali, e gli donò la rosa d'oro benedetta : il despota regalò al Papa la testa di s. Andrea apostolo. I veneziani ripresero tutta la penisola verso la fine del secolo XVII, e se ne fecero confermare il possesso pel trattato di Carlowitz nel 1699, ma furono poscia obbligati di cederla ai turchi nel 1718, che da quel punto ne rimasero i dominatori . V. Venezia. Solo qui noteremo che Clemente XI in riguardo ai meriti di tal repubblica colla santa Sede, con la costituzione Dum nos, degli i i febbraio 1704, Bull. Rom. t. X. par. I, p. 59, le accordò facoltà che i vescovi del Peloponneso. fossero esenti dall'esame, e dall'essere consagrati in Roma, i quali però dovrebbero sottoporsi al solito processo, che farebbe il nunzio apostolico di Venezia, il quale poi lo spedirebbe a Roma. Una insurrezione scoppiò nel 1770, secondata dai russi, che fecero un'invasione in questo paese, ma fu calmata, divenendo però una sorgente di sciagure per gli abitanti; la Porta ne fece perire moltissimi, e donò le loro proprietà a degli albanesi, Nel 1821 incominciò una nuova ribellione, i cui successi furono spesso arrestati dalle stesse intestine divisioni de'greci : tuttavia questi giunsero ad impadronirsi di molte piazze forti, e fra le altre di Napoli di Romania, che divenne alternativamente con Corinto ed Argo la sede del governo della nuova Grecia. Nel 1825 Ibrahim figlio del pascià

d'Egitto, giunse con una flotta ed un'armata in soccorso de' turchi, e la Morea fu invasa da ogni lato. Nel 1827 fu risoluto dalla Francia, Inghilterra e Russia d'interporsi fra i mussulmani ed i greci, e le flotte di queste tre potenze il 19 ottobre nel porto di Navarino diedero la battaglia navale che distrusse la flotta turco-egiziana. Le truppe di terra mandate dalla Francia nel 1828 sotto gli ordini del general Maison, forzarono gli egiziani ad abbandonare tutte le piazze del paese, ed una commissione scienti-

fica, inviata in tale circostanza dal

governo francese, vi proseguì i la-

vori geodesici, topografici e archeo-

MOR

logici.

MORET o MURET, Muretium. Città di Francia, dipartimento di Senna e Marna, capoluogo di cantone sulla riva sinistra del Loing, cinta di vecchie mura e castello. Ha chiesa gotica assai bella. Avea il titolo di contea, e ne dipendevano molte baronie, e la signoria di Fontainebleau. Wemillon arcivescovo di Sens nell' 850 vi radund un concilio, e Lupo di Ferrières vi scrisse in nome dell'assemblea una lettera ad Erconrado vescovo di Parigi. Il padre Mansi fa menzione di un concilio celebrato parte in luogo incerto e parte a Moret, in favore de' monagi di Veselise contro il conte di Nevers, verso l'anno 1154, che favoriva gli abitanti nelle violenze che usavano coi religiosi: i colpevoli si arrestarono, e la tranquillità colla sottomissione del conte fu restituita. Suppl. t. II, p. 491. Nell'anno seguente Luigi VII vi convocò un parlamento.

MORI o MAURI. Nazione sparsa presentemente nel nord ovest

dell' Africa, e particolarmente negli stati della Nigrizia, di Barbaria, Marocco, Tunisi, Algeri, ove abitano principalmente le città nella parte occidentale del Sahara, ed in qualche porzione della Senegambia. Sembrano discendere dagli antichi Mauritani e numidii mescolati coi Fenicii, i romani, i berberi e gli arabi; hanno la pelle più bianca e tutte le fattezze della fisonomia meno energiche di questi ultimi. Sono in generale sanguinari e vendicativi, ma nel tempo stesso vili : i costumi però sono modificati, secondo i paesi che abitano, Quelli che abitano sulla costa orientale dell' Africa hanno la carna: gione più olivastra. I greci chiamarono etiopi tutti i popoli che avevano la pelle nera o meticcia; ed all' articolo ETIOPIA dicemmo che tal nome fu comune a diversi paesi dell' Africa e dell'Asia. Ci dice la Scrittura che tutti gli uomici sono nati da una sola coppia, che per conseguenza tutti hanno la stessa origine; dal che segue che la diversità del colore che trovasi in diversi abitanti del mondo, viene dal clima che abitano, e dal loro modo di vivere. Ciò sembra provato dalla insensibile degradazione del colore che 'si osserva in essi, a proporzione che sono più o meno lontani o vicini alla zona torrida. Pretendesi provato dall'esperienza, che alcuni bianchi trapiantati in Africa, senza aver mischiato il loro sangue coi mori, contrassero insensibilmente lo stesso colore e gli stessi lineamenti del volto; che al contrario alcuni mori trasportati ne' paesi settentrionali, si sono fatti bianchi per gradi, senza avere avuto commercio coi bianchi. Questa è l'opinione de più dotti

naturalisti, in particolare di Buffon, di Paw e di Scherer, Tutti gli Uomini bianchi o neri, rossi o gialli, sono figliuoli di Adamo. Vedi Gotoffredo Voyt, De colore Adami, Gustrovii 1663. Gio. Nicola Pechlino, De habitu, et colore aethiopum, qui vulgo Nigritae, 1677. Bernardo Siegreid, Dissert. de sede, et causa coloris aethiopum, et caeterorum hominum, Leidae 1737. Claudio Nicola le Cat, Traité de la couleur de la peau humaine, en général, de celle des negres en particulier, et de la metamorphose d'une de ces couleurs, Amsterdam 1765. Raynal, Dissert. sul colore de'negri. I mori, che avevano in parte abbracciato il cristianesimo, introdotto nel loro paese dai Vandali, si fecero maomettani allorchè furono assoggettati dai Saraceni o arabi. Quando questi entrarono nella Spagna nell'VIII secolo, un gran numero di mori gli accompagnarono, ed il nome di questi ultimi fu poscia quasi il solo usato per designare le dominazioni mussulmane della penisola, ed i cristiani si dissero mistarabi e Mozzarabi, non che moriscos o moreschi . I cristiani a poco a poco ripresero ai mori conquistatori i regni che avevano fondato in Ispagna, aiutati dai Papi, come Cordova, Granata, Murcia, ed altri, essendosi estesa la dominazione moresca anche nel Portogallo. Annientarono principalmente il potere dei mori nella Spagna, Ferdinando V ed Isabella, Filippo II e Filippo III, il quale ultimo ad insinuazione di s. Luigi Bertrando, e del b. Giovanni di Ribera, cacciò i mori dalla penisola, perchè corrompevano la fede e i costumi de'cristiani, e in vari tempi aveano sollecitato

i turchi, i marrocchini, ed altri seguaci di Maometto ad invadere la Spagna. La maggior parte dei mori ch' eransi fatti cristiani, in cuore si conservarono maomettani, e funeste ne furono le conseguenze. Pio VII canonizzò s. Benedetto da s. Fradello, nato da genitori mori convertiti al cristianesimo. Dei mori o negri se ne tratta in molti articoli del Dizionario, a Schiavi, ed a quelli che indicammo in questo con carattere corsivo. Nel 1841 Girault de Prangey pubblicò in Parigi: Essai sur l'architecture des arabes et des mores en Espagne, en Sicilie et en Barbarie. Monuments arabes et moresques de Cordove, Seville et Granade. Per gli altri popoli di colore nero olivastro sono a vedersi i loro articoli, come America, Oceania, ec.

MORIBONDO, Moribundus. Quello ch' è in termine di morire, che sta in Agonia (Vedi). Il Rituale Romanum prescrive il modus juvandi morientes: l'ordo commendationis animae; in expiratione. Veggasi il Diclich, Diz. liturg., in expiratione animae, e nota che in molti luoghi pei moribondi è in vigore la pia consuetudine di suonare con alcuni tocchi la campana, onde preghino i fedeli per quell'anima che agonizza, ed a tale effetto sono diverse confraternite di agonizzanti; si suonano le campane per avvisarne il transito già seguito, in diversa maniera secondo il sesso, l'ordine e l'età, come dissi a Campana, col suono della quale perisce la memoria della maggior parte degli uomini. Gli antichi nella notte precedente al funerale vegliavano e cantavano salmi, donde trassero origine le veglie pei morti. Quanto al lume che si pone

subito presso il corpo divenuto cadavere, serve per indicare la fede del defunto che non si estingue neppure colla morte: parimenti si pone per significare, che le anime vivono, che i defunti sono figli di luce, e che i loro corpi dovranno risorgere . V. Lumi e Lucerne. Il be cardinal Tommasi compose la messa propria di s. Giuseppe per impetrare ad intercessione sua una buona morte. Invocandosi in punto di morte con cuore contrito i ss. nomi di Gesù e di Maria, Sisto V concesse indulgenza plenaria, e la confermò Benedetto XIII. V. BENE-DIZIONE. A MONACO si disse di quelli che volevano morire col loro abito, e se ne parlò anche a Monastero: a Novena feci parola delle esequie novendiali. Il p. Antonio Brandimarte pubblicò in Roma nel 1818: Modo di assistere i moribondi. Innumerabili sono gli articoli relativi a questo nel Dizionario, come fra gli altri Funerali, Cadavere, Imbalsamare, Estrema unzione, Professione di fedè, Penitenziere maggiore, Generale, Medico, Ospedali, Comunione, Morte, Arciconfraternita degli agonizzanti, anche pei condannati a morte. Nel 1776 fu stampato in Parigi il libro: Ultimi sentimenti dei più illustri personaggi condannati a morte. Nella chiesa del Gesù di Roma de' Gesuiti (Vedi) fino dal 1660 si fanno alcuni esercizi di pietà dalla congregazione della buona morte, cui Alessandro VII concesse indulgenza, onde si diffuse nelle chiese di tali religiosi. Benedetto XIII colla bolla Redemptoris, de' 23 settembre 1729, l'eresse in congregazione per ambo i sessi, e l'arricchi d'indulgenze, I Ministri degl' infermi (Vedi) ed i religiosi della Penitenza (Vedi) lianno per

principale scopo del loro istituto l'assistenza de' moribondi.

MORICOTTI Guido, Cardinale. Guido Moricotti che il Masetti nelle Notizie della città di Siena lo pretende originario sanese, fu da Innocenzo II nella quaresima del 1142 creato cardinale diacono. indi nell'anno 1143 dichiarato prete di s. Lorenzo in Damaso da Celestino II, come scrive il Fonseca, quantunque altri pensino al contrario. Fu incaricato della legazione d' Ungheria, e morì nel pontificato di Eugenio III, dopo aver contribuito col suo suffragio alla di lui esaltazione, ed eziandio a quella di Celestino II e Lucio II.

MORICOTTI Enrico, Cardinale. Enrico Moricotti di Pisa, essendo suddiacono di s. Romana Chiesa, professò nel monastero di Chiaravalle, e postosi sotto la direzione di s. Bernardo, venne eletto abbate del monastero de'ss. Vincenzo ed Anastasio alle Acque Salvie; indi Eugenio III nel 1150 lo creò cardinale prete del titolo de' ss. Nereo ed Achilleo, Adriano IV scorgendolo fornito di gran doni di natura e di scienza, lo spedì legato in Sicilia, in Inghilterra ed in Francia, nella quale occasione battezzò la figlia di quel monarca. In Sicilia ebbe la disgrazia di non essere ricevuto dal re Guglielmo, perchè il Papa nelle lettere apostoliche indirizzategli, invece di chiamarlo re, lo diceva signore della Sicilia. Due volte si condusse in Alemagna, la prima insieme col cardinal Orsini poi Celestino III, affine di placare l'animo dell'imperatore irritato contro il Papa. Se non che per istrada dai conti Federico ed Enrico fu fatto prigioniere e spogliato di quanto avea, ed insieme

col suo collega venne ristretto tra i vincoli e le catene, Finalmente per le vive istanze di Enrico duca di Baviera e di Sassonia, restituito in libertà e condotto alla presenza dell'imperatore, e consegnategli le lettere pontificie, dopo averlo colla sua eloquenza placato, gli riuscì di stabilire tra esso e la santa Sede perpetua concordia. La seconda volta vi si trasferì in compagnia di tre cardinali, cioè Ottaviano, Guglielmo e Guidone, ad oggetto di meglio stabilire la conchiusa pace. Nei regni di Francia e di Inghilterra, adunati in concilio per opera dei legati, i vescovi e gli abbati in gran numero, fu da tutti concordemente riconosciuto Alessandro III per vero e legittimo Pontefice, e condannato l'antipapa Vittore V. Inoltre persuase s. Tommaso di Cantorbery ad accettare il governo di quella metropolitana, nella quale occasione come legato presiedè ad un altro concilio celebrato in Londra. Alla fine colmo di meriti e di virtù, dopo essere intervenuto ai comizi di Anastasio IV, Adriano IV ed Alessandro III morì in Roma nel 1179.

MORICOTTI FRANCESCO, Cardinale. Vedi PRIGNANO FRANCESCO, Cardinale.

MORIGIA JACOPO ANTONIO, Cardinale. Jacopo Antonio Morigia, di rispettabile famiglia milanese, abbracciato nel 1651 in età di 13 anni l'istituto dei chierici regolari barnabiti, divenne iusigne filosofo e teologo, ed eccellente oratore. Insegnò in Macerata ed in Milano le filosofiche facoltà, e predicò la divina, parola nei pulpiti più rispettabili d'Italia con plauso universale. Promosso alle prime cariche dell'ordine, con virtuosa co-

stanza sempre rinunziolle, ma non così agevolmente gli riuscì di ricusare i favori di Cosimo III granduca di Toscana, che trasceltolo a suo teologo e precettore del suo figlio primogenito Ferdinando, poco appresso nel 1681 lo nominò al vescovato di s. Miniato, che Jacopo non seppe indursi ad accettare se non costretto da un espresso comando d' Innocenzo XI. Avendolo questi nel 1683 trasferito all'arcivescovato di Firenze, se ne dolse col granduca vivamente, ma gli convenne sottomettersi. Nel governo della metropolitana, presiedè con somma lode e plauso universale per 17 anni, in cui due volte celebrò il sinodo, ed ebbe idea di aprire il seminario, il quale utilissimo progetto per allora non andò avanti. Si diportò con estrema dolcezza e benignità, conciliandosi non meno l'amore del clero che della nobiltà e la venerazione del popolo, e singolarmente della povera gente che riguardavalo quale amoroso padre. Essendo arcivescovo ebbe varie occasioni di dar pascolo alla sua pietà e divozione, poichè dovette assistere alle solenni traslazioni delle reliquie di s. Zanobi, di s. Maria Maddalena de' Pazzi, ed alla ricognizione dell' incorrotto cadavere di s. Andrea Corsini, a motivo del trasporto di esso dalla vecchia cappella alla nuova e maestosa, avvenuto nel 1688. Nell'anno stesso benedì nella sua metropolitana la reale sposa del gran principe Ferdinando, Violante Beatrice di Baviera, e nel 1691 diede l'anello nuziale alla principessa Anna Luisa de Medici, sposa di Gian Guglielmo elettore palatino, e nella basilica Laurenziana nel 1693 comparti la funerale assoluzione al cadavere della granduchessa Vittoria della Rovere. Incontrò però una fiera lite col vescovo di Fiesole Filippo Neri Altoviti per cause giurisdizionali, la quale dopo lungo dibattimento fu alla fine composta dal supremo tribunale di Roma, a cui le parti litiganti avanzato ne avevano giuridico appello. Il Pontefice Innocenzo XII, che avea una stima singolare del merito distinto di questo prelato, all'improvviso lo creò cardinale prete a' 12 dicembre 1605. Recò il corriere a Jacopo questa inaspettata novella a notte già inoltrata, onde destato dal sonno lo sgridò come avesse coraggio di prendersi giuoco di un vecchio, che mai avea pensato al cardinalato. Ma per le lettere consegnategli dallo stesso corriere, conosciutasi la verità, cambiò tuono, ed i suoi famigliari ebbero molto a fare, per trattenerlo in ricusare la dignità. Portatosi in Roma, ebbe per titolo la chiesa di s. Cecilia, ed il Papa fortemente lo stimolò a rinunziar la sua chiesa, e solo per condiscendere agli espressi suoi voleri, di malincuore vi condiscese, per l'affetto grande che poutava al granduca ed ai suoi diocesani. Venne quindi provveduto di benefizi e fatto arciprete di s. Maria Maggiore, di cui nell'anno santo 1700 aprì e chiuse la porta santa. Clemente XI, alla cui elezione contribuì, lo promosse nel detto anno a vescovo di Pavia, avendo ricusato la chiesa di Milano. L' Argelati nella sua Biblioteca degli scrittori milanesi, ci dà il catalogo delle opere del cardinale. Finalmente consumato delle fatiche cessò di vivere nel 1708 d'anni 70, e nella sua cattedrale rimase onorevolmente sepolto con breve elogio.

MORONI GIOVANNI, Cardinale. Giovanni Moroni, di cospicua e nobile famiglia milanese, ch' era già ascritta a quella nobiltà nel secolo XII, nacque nel 1509, 8 kal. februarii, da Amabilia Fisiraga: studiata la legge in Padova, giunse di buon'ora pel suo sapere a tal celebrità di nome, che Clemente VII nell'anno 1520, nell'età di 20 anni, lo promosse al vescovato di Modena per assicurarsi il favore del conte Girolamo Moroni, padre di Giovanni, gran cancelliere di Milano. Insorse indi discordia tra Giovanni e il cardinal Ippelito d'Este giuniore, a cui il Papa nel trattato fatto a' 14 novembre 1528 tra il cardinal Cibo ed i principi collegati d'Italia, avea promesso che Ippolito sarebbe stato elevato alla dignità cardinalizia col vescovato di Modena. Il perchè Ippolito coll'aiuto di Alfonso I duca di Ferrara ne prese il possesso; ne occuno i beni, e la controversia perseverò sino al 1532 in cui Giovanni entrò al tranquillo possesso della sua chiesa. Quindi fu dal Pontefice inviato in Francia, per indurre alla pace il re. Spedito da Paolo III nel 1536 nunzio in Boemia ed Ungheria a Ferdinando I re de'romani, doveva trovarsi presente alla dieta di Spira, che a motivo della pestilenza fu radunata in Hagenau, non meno per affari di religione, che per la guerra contro il turco, ma di fatto non v'intervenne per chè ebbe da Roma ordine in contrario. Sul principio del 1542 fu di nuovo inviato ad un'altra dieta tenutasi a Spira, e a lui si dovette che finalmente si accettasse il disegno di radunare il concilio generale. Per tanti e sì gran meriti colla chiesa romana, Paolo III ai

31 maggio 1542 lo creò cardinale prete del titolo di s. Vitale, indi passò a quello di s. Stefano al Monte Celio, e poi a quello di s. Maria in Trastevere. Fu ancora fatto protettore d'Inghilterra, dell' Ungheria, dell'arciducato d' Austria, degli ordini benedettino, cisterciense e domenicano, e della santa Casa di Loreto a cui compartì insigni benefizi, e tra le altre cose accrebbe le quotidiane distribuzioni ai canonici, e stabili dodici chierici, colle vesti rosse per decoro dei sacri ministeri, ampliò il coro pei musici, e per ornamento dell'altare maggiore fece costruire dodici statue d'argento rappresentanti i dodici apostoli, del peso di settecento venti libbre. La Beata Vergine gli diè un sicuro pegno del suo gradimento, imperocchè caduto gravemente infermo, invocando la Madonna di Loreto, ricuperò sul momento la perduta sanità, e recatosi al di lei santuario per soddisfare al voto che avea fatto, vi lasciò in una tavola perenne memoria della ricevuta grazia. Nel 1542 fu destinato insieme coi cardinali Parisio e Polo alla legazione del concilio di Trento, ma differitasi per alcuni impedimenti la celebrazione di esso, fu dal Papa inviato a Carlo V imperatore, onde rappresentargli il danno gravissimo recato alla Chiesa co' decreti della nuova dieta di Spira del 1544. Qual poi fosse realmente il motivo per cui quando si raccolse il concilio generale, non vi presiedette il cardinale, è affatto incerto. Solo è noto, che prima di dare principio alle sessioni del concilio, si condusse in Inspruck, dov' ebbe lunghe conferenze con Carlo V, che in alcune cose trovò contrario a'suoi

desiderii. Tornato in Italia venue nominato nell'istesso anno alla legazione di Bologna (come legato di Bologna coniò colla sua arme la doppia e la mezza doppia d'oro, come riporta lo Scilla), da cui nel 1548 fu chiamato pel sospetto che di lui aveano concepito i francesi, come di uomo soverchiamente attaccato al partito di cesare; e per quel poco tempo che ivi si trattenne, ebbe per vicelegato Giannangelo de Medici arcivescovo di Ragusi, poi Papa Pio IV, e col quale fino d'allora strinse sincerà. amicizia. E però indubitato ch'egli fu sempre accettissimo a Paolo III, a Marcello II, e a Giulio III che nell'anno 1555 lo inviò alla dieta di Ausburgh, deve appena giunto, udita la morte del Papa, dovè far ritorno in Italia, Rinunziata la chiesa di Modena, ottenne da Giulio III nel 1553 quella di Novara, dove nell'anno medesimo celebrò il sinodo diocesano, e pubblicò alcune costituzioni assai adatte a promovere il culto di Dio e la salute delle anime. Risvegliò nello spirito di s. Ignazio l'idea della foudazione del collegio Germanico in Roma, quale ebbe effetto e tuttora fiorisce. Avea il cardinale fino allora goduti tranquillamente i premi e gli onori al suo raro merito giustamente dovuti, quando all'improvviso per calunnie si cambiò scena. Per ordine di Paolo IV fu nel 1557 arrestato e lungamente tenuto in Castel s. Angelo, per alcuni sospetti in materia di religione, e furono deputati quattro cardinali de' più incorrotti per esaminare la sua causa; tra questi vi fu il cardinal Ghislieri poi Papa s. Pio V, il quale avendo sottoposto il cardidinal Moroni a rigorosissimo esa-

me, in ordine a tutti i vent'uno articoli (si leggono nelle Amenità letterarie stampate in Lipsia nel 1729, t. XII, p. 570 e seg.), dei quali era accusato, alla fine pronunziò ch'era affatto innocente, o lo testificò alla presenza di Paolo IV, quantunque poi si opponesse quando si trattò di farlo Papa, nel conclave in cui invece restò egli eletto. In esso sembrava certa la esaltazione del cardinal Moroni al pontificato, al quale gl'imperiali lo volevano sollevare sino dal conclave in cui fu creato Paolo IV, sia per l'esimie sue virtù, che pel grande impegno che ne portava il cardinal s. Carlo Borromeo nipote del defunto Pio IV, conoscitore a fondo delle sue virtù, e per essersene prevalso in affari di somma importanza: ma considerandosi che era stato in prigione per sospetti, non ebbe più luogo. Ebbe dunque il cardinale la libertà da Paolo IV di sortire dal suo carcere, ma siccome l'innocenza manomessa dalla calunnia prova nel suo segreto una inesplicabile soddisfazione, che le dà il testimonio della propria coscienza, ricusò di profittarne finchè il Papa non avesse fatto giustizia alla sua innocenza. Paolo IV tuttavia ne differì l'assoluzione, forse per timore di condannare sè medesimo, e lo lasciò prigione fino al pontificato di Pio IV. In questo ricorse il cardinale acciò fosse giudicato col maggiore rigore, laonde rivedutosi il processo colla più esatta e squisita diligenza, massime dai cardinali Ghislieri e Pozzi, questi come personaggi senza eccezione, dichiarando nullo, ingiusto ed iniquo il processo fatto sotto Paolo IV, il cardinal Moroni venne quindi nel 1560 da Pio IV non solo giustificato, ma

di più dichiarato in pieno concistoro innocente e ingiustamente carcerato, e della cattolica religione fervido zelatore, e uomo per insigne pietà ragguardevole e chiaro; perciò meritò nel 1563 di essere proposto in concistoro per primo presidente o legato al proseguimento del concilio Tridentino, che per la sua destrezza, prudenza e senno singolarmente, ebbe felicissimo compimento. Gregorio XIII bramoso di por fine una volta alle civili discordie, da cui era miseramente sconvolta e agitata la città di Genova, vi mandò nel 1575 il cardinale, il quale sì destramente adoperossi insieme con Matteo Senarega, e coi ministri imperiali e del re di Spagna, che stabilita una nuova forma di governo, di cui si vuole che fosse egli il principale autore, la città respirò l'antica pace e tranquillità. Dallo stesso Pontefice fu inviato l'anno seguente in Alemagna per assistere quale legato a latere alla dieta di Ratisbona, per tenere costante Massimiliano II imperatore contra le potenti cabale degli eretici, sempre intenti a destar tumulti nelle diete, ed incutere timori, ciò che andò a vuoto in questa per la prudenza e accorgimento del legato, il quale seppe calmare lo sdegno concepito da Massimiliano II coi palatini polacchi, per avere a lui già destinato in re di Polonia Stefano Battori. Nel 1578 gli fu ordinato di passare nelle Fiandre, per restituire a quelle provincie la perduta calma, nel che però l'altrui colpa non gli permise riescire nell'intento. Rinunziato il vescovato di Novara, riprese quello di Modena, ove fondò il seminario, un pio luogo per l'educazione de' giovanetti detto di s. Bernardino, e la

casa delle convertite. Inoltre v'introdusse i cappuccini ed i gesuiti, e vi celebrò tre sinodi, ne' quali a norma del Tridentino furono stabiliti utilissimi decreti per la riforma del clero e del popolo. Nel pontificato di Gregorio XIII, per l'anno santo 1575, aprì la porta santa della basilica di s. Paolo. Finalmente pieno di meriti, dopo aver dato nei romani comizi il suo suffragio per l'elezione di cinque Papi, essendo assente nel conclave di Marcello II, trovandosi decano del sacro collegio e vescovo d'Ostia e Velletri, chiese che ottenne nel 1564 da Pio IV, e vi celebrò il sinodo diocesano, morì in Roma nel 1580 d'anni 72, e su sepolto nella chiesa di s. Maria sopra Minerva avanti l'altare maggiore, con onorevole iscrizione. Il cardinale fece pubblicare le opere di s. Giro. lamo, espurgate dagli errori di Erasmo di Rotterdam; compose le costituzioni della chiesa di Novara, e gli atti del sinodo modenese. Fu il cardinal Moroni, a detto dello stesso protestante Frikio, uomo di grande ingegno, di meravigliosa prudenza, e di somma destrezza nel trattare e conchiudere i più gelosi affari; amatore della giustizia, impegnatissimo e intrepido fautore della dignità e dei diritti della santa Sede, è gran mecenate de' letterati. La sua vita fu scritta con molta esattezza da Luigi Jacobilli vescovo di Foligno. L'Argelati ci dà un esatto catalogo delle opere del cardinale nel tom. I, p. 973 e 2010 della Biblioteca degli scrittori milanesi. Nella regione di Trastevere dietro s. Giovanni della Malva (della qual chiesa parlai nel vol. XXVI, p. 167 ed a MINISTRI DEGL' INFERMI) vi è il vicolo Moroni. che prese il nome dal palazzetto abitato dal cardinale in Roma, che sino agli ultimi tempi fu proprietà del suo discendente conte Michele Moroni romano, il quale lo vende all'abbate Natali, ed ora è proprietà di monsignor Angelo Picchioni e degli eredi Pozzi. Nel vol. X, p. 150, parlammo del palazzo presso s. Maria in Trastevere, dallo stesso cardinale, come titolare di essa, restaurato e ritenuto benche divenuto vescovo suburbicario, come attesta il Moretti, Notitia p. 32.

MOROSINI PIETRO, Cardinale. Pietro Morosini, nato di senatoria famiglia in Venezia, da cui trasse la denominazione di cardinal di Venezia, insigne non meno per l'illibatezza di uno specchiato costume, che per la profonda sua perizia in ambe le leggi, delle quali fu pubblico professore nell' università di Padova, e sopra cui compose, al dire del Tritemio, dottissimi commentari, che vennero riposti nella biblioteca vaticana, essen. do protonotario apostolico, Gregorio XII in Siena a' 19 settembre 1408 lo creò cardinale diacono di s. Maria in Cosmedin, poi di s. Maria in Domnica. Dopo essere intervenuto al concilio di Costanza, in cui ottenne luogo tra i cardinali, e come tale fu riconosciuto dall'eletto Martino V, fu impiegato in diverse cose. Questo Papa avendo pel cardinale sincera stima ed affetto, conosciuta la grande attitudine che avea per ogni affare, lo inviò legato nel regno di Napoli per la coronazione della regina Giovanna II, donde nel restituirsi a Roma, lasciò la vita in Gallicano diocesi di Palestrina. Trasportato il suo cadavere in Roma, fu sepolto nella chiesa di s. Maria

Nuova con breve epitaffio. Il memorato Tritemio, nella sua opera degli Scrittori ecclesiastici, non lascia di commendare altamente il merito di questo cardinale, affermando che la sua perizia sì nelle divine che nelle umane lettere, accoppiata ad una rara pietà, lo resero insigne e singolare.

MOROSINI GIANFRANCESCO, Cardinale: Gianfrancesco Morosini patrizio veneto, sostenute con sommo decoro splendide ambascerie in servigio della sua repubblica nella Savoia, Gallia, Spagna e Polonia, essendo bailo in Costantinopoli, insieme coll'ambasciatore di Francia. ricevè ed accolse con distinzione due legati apostolici internunzi spediti dalla santa Sede al patriarca Geremia, e fu loro di grande aiuto e vantaggio nelle cose spettanti alla cattolica religione. Quindi nel 1585 da Gregorio XIII fu promosso al vescovato di Brescia, essendo ancora ambasciatore presso la Porta ottomana. La maniera però con cui fu egli destinato al governo della vacata chiesa bresciana ha qualche cosa di prodigioso. Il Papa aveva dato l'incarico al cardinal Antonio Caraffa di ricercare per mezzo di segrete lettere ai superiori degli ordini religiosi in Venezia, chi credevano più idoneo al detto vescovato, e tutti senza che uno sapesse dell'altro proposero Morosini, il quale venutone a cognizione supplicò il successore Sisto V a destinarvi miglior soggetto. Questi invece lo preconizzò vescovo di Brescia, e contando sulla sua bravura e fedeltà gli affidò gelosi affari, e la nunziatura di Parigi. Indi a' 15 luglio 1588 lo creò cardinale prete del titolo de'ss. Nereo ed Achilleo, donde poi passò a s. Maria in Via, dichiarandolo con raro esempio legato a latere alla stessa corte di Francia, affinchè colla sua prudenza e saviezza sedasse gli odii e le funeste inimicizie insorte tra i duchi di Guisa ed Enrico III, il quale per la grande stima ed affetto che avea pel cardinale, in quel giorno che colle sue mani gl'impose la berretta cardinalizia, lo arricchì di due benefizi della rendita di scudi dodicimila, i quali però con pari generosità: e gentilezza furono ricusati. Nè minor premura e considerazione aveano per lui le regine di Francia ed i principi del sangue, pel suo tratto soavissimo, che gli era connaturale, sapendo unire a fermezza e spirito, schiettezza e semplicità o essendo poi alieno da qualunque artifizio e simulazione. Succeduta però in tempo di sua legazione la memoranda strage del duca e del cardinal di Guisa, fu il porporato censurato di negligenza e d'infedeltà d'offizio. Chiamato a Roma, come la sua innocenza e integrità lo poneva al coperto dalle calunnie e dicerie dei suoi emoli, non volle in modo alcuno, come vivamente lo pregavano gli amici , gettarsi ai piedi dello sdegnato Pontefice, e invocare il perdono del supposto errore, poichè egli si protestò piuttosto subir la punizione come innocente, che essere assolto quasi colpevole, con eterna infamia del suo nome. Discussa però accuratamente la di lui causa, poichè ebbe la ventura di poter giustificare la sua condotta, ammesse ed approvate dal Papa le valide e incontrastabili ragioni da lui allegate a sua discolpa, fu dichiarato dal Pontefice uomo di gran consiglio, esattissimo nel compiere ai doveri della sua

legazione, e tosto restituito nella pontificia grazia, anzi venne deputato sugli affari di Germania ed Ungheria. L'apologia si riporta dal Tempesti, Storia di Sisto V, tom. II, p. 244. Godè il cardinale stretta amicizia con s. Filippo Neri, e tornato alla sua chiesa occupossi nell'insegnare ai fanciulli i misteri della fede, nel predicare al popolo la divina parola, ed a restituire nel suo vigore la disciplina ecclesiastica assai rilassata. Oltre a ciò prese l'incarico di quietar, come fece, le capitali nimicizie destatesi tra le famiglie Avogrado e Martinengo, per comporre le quali indarno eransi adoperati i duchi di Parma e di Mantova. Sommamente religioso e divoto, premetteva alla quotidiana celebrazione della messa, l'orazione mentale e vocale, oltre la sagramentale confessione, digiunando tre volte la settimana, e nelle vigilie comandate con solo pane ed acquai Invigilava con gelosa cura, non solo sopra il suo clero e sulla collazione de' benefizi, ma ancora sopra i monasteri delle monache e i conservatorii delle femmine, dotando molte vergini, e versando nel seno dei poveri immense limosine. A motivo poi di avere sempre copioso numero di operai, che faticassero alla coltura del diletto suo gregge, introdusse in Brescia i religiosi minimi ed i cappuccini. Finalmente un colpo apopletico diede fine alla virtuosa sua vita picna di meriti e di sante opere, in Brescia nel 1596 d'anni 59, avendo lasciati eredi di sue sostanze i poveri. Il cadavere trovò perpetuo riposo nella cattedrale a lato dell'altare di s. Croce, dove da Marino Giorgio Morosini suo cugino e successore nel vescovato, fu posta onorevole iscrizione. Pubblicò le memorie di sua vita il p. Stefano Cosmi somasco poi arcivescovo-di Spalatro, coi tipi veneti del 1676. Intervenne ai conclavi di Urbano VII, Gregorio XIV, Innocenzo IX e Clemente VIII.

MOROZZO GIUSEPPE, Cardinale. Giuseppe Morozzo di Bianzé, nacque di nobile e antica famiglia già signora del castello di Morozzo, in Torino a' 12 marzo 1758. Divise l'adolescenza tra gli esercizi di pietà e quei delle letterarie e filosofiche discipline, nel 1777 fu ascritto al collegio della teologica facoltà di Torino, e nel seguente anno venne eletto rettore dell'università. Indi passò in Roma onde dedicarsi al servigio della santa Sede, ove entrò nella nobile accademia ecclesiastica. Oui perfezionò il suo ingegno letterario e scientifico da poter essere riputato anche valente scrittore. Ne fanno fede particolarmente l'Elogio per lui dettato del cardinal Marco Antonio Boba vescovo d'Aosta e legato al concilio di Trento, pel duca di Savoia Emmanuele Filiberto, e la Carta corografica del Patrimonio di s. Pietro, ch' egli illustrò e dedicò a Pio VI. Questi lo ammise in prelatura, lo dichiarò protonotario apostolico, e successivamente lo deputò vice-legato di Bologna, governatore di Perugia e di Civitavecchia. Pio VII lo destinò nunzio apostolico di Firenze presso il nuovo re di Etruria Lodovico I di Borbone, nominandolo a'20 marzo 1802 arcivescovo di Tebe in partibus; poscia lo promosse a segretario della congregazione de' vescovi e regolari, annoverandolo tra i consultori dell' inquisizione, di propaganda e dell'indice. A'q aprile 1809 nella chiesa di s. Salvato-

305

re in Lauro ricevetti da lui il sagramento della confermazione, onore che più tardi gli rammentai con riconoscenza in occasione ch' egli allorchè si recò in Roma pei conclavi alloggiò dall'intimo e degno suo amtco il celebre cardinal de-Gregorio, la cui casa io frequentava, e ne'due conclavi 1820 e 1830-1831 in cui fui conclavista del cardinal Cappellari poi magnanimo Gregorio XVI, mio munifico e insigne benefattore, anch' esso amico ed estimatore del Morozzo. Nel menzionato anno 1800 occupata Roma dai francesi, dispersi i cardinali ed i prelati, trascinato Pio VII in esilio, dei duri trattamenti su anche segno il nostro illustre prelato, ch'ebbe Parigi per prigionia, strettamente custodito e guardato acciò non operasse per la santa causa. Egli sostenne tutte le privazioni e dispiaceri con invitta pazienza, sopportando le tribolazioni con pia rassegnazione. Dovendo ritornar Pio VII a Roma dalla sua rilegazione di Savona, si provò di opporvisi Murat; fu perciò dal Pontefice spedito a Bologna l'arcivescovo a far pratiche con quel re, ed ogni difficoltà tolse egregiamente. Restituitosi Pio VII nel 1814 alla sua sede, l'arcivescovo lo segui, e tornò ad occupare la sua importante carica, che come le altre funse abilmente con zelo ed integrità. A premio di sua laboriosa carriera e patimenti sofferti, il Papa agli 8 marzo 1816 lo creò cardinale dell'ordine de' preti, gli conferì per titolo la chiesa di s. Maria degli Angeli, e lo ascrisse alle congregazioni de'vescovi e regolari, della cerimoniale, della disciplina regolare, di propaganda, e della Lauretana. Dipoi il primo ottobre 1817 lo dichiard vescovo di Novara (Ve-

di) per ventura di questa chiesa, che lo accolse come in trionfo e ne sperimentò la sollecitudine pastorale ed il valore. Non vi fu luogo il più remoto della diocesi che egli non visitasse, e per tutto operando con calda carità ad estirparne i disordini, ed a piantarvi profondamente gl'insegnamenti dell'evangelo; imitando le gesta de'suoi gloriosi predecessori Bescapé e Bertone suo zio materno, e prendendo a guida gli esempi lasciati da s; Carlo Borromeo, massime nei confini della sua chiesa ne' paesi svizzeri di troppo facile comunicazione del protestantismo e del calvinismo. Sempre vegliò attento sull' incolumità del gregge, ed era preso da inesprimibile gioia quando poteva aggiungere al suo ovile le agnella nate e cresciute nell'errore; fra le quali Letizia Trelawov nobilissima inglese. Infaticabile per la santificazione delle anime, pieni di unzione e di sacerdotale libertà sono i suoi decreti, encicliche, omelie e sermoni, che pronunziò nel lungo suo governo, combattendo con vigore le massime del secolo, gli abusi ed i vizi. Net 1826 celebrò il sinodo diocesano per la riforma del clero, e lo sradicamento d'ogni disordine, ed il ristabilimento della pietà, pubblicandolo colle stampe, rifiorendo per lui la chiesa Novarese. Una delle sue principali cure furono i seminari maggiori di Novara e di Gozzano, cui diè ottimi regolamenti, aggiungendo al secondo tre cattedre, e in quello urbano quella della eloquenza sacra, con eccellenti risultati. Ad eliminare le conseguenze funeste che provenivano agli alunni del seminario nelle vacanze, non badando a spese e cure, stabilì la villeggiatura

di Oleggio posta su ameno colle otto miglia distante dalla città, già convento di minori riformati, aperto nel 1834, ed in esso villeggiano i seminaristi teologi ne'quattro mesi che corrono tra la festa de'ss. Pietro e Paolo e quella d'Ognissanti. Sì utile opera fu altamente commendata da più vescovi d'altre chiese d'Italia, e da Gregorio XVI col breve Initum, de'17 agosto, come quello che tanto deplorava il pregiudizio che risentivano i giovani nelle vacanze, perdendo nel divagamento gli studi fatti e l'anteriore vocazione, oltre altri sconcerti. Inoltre il cardinale acquistò ed ampliò il seminario di s. Carlo sopra il Verbano, il seminario di Miasino fu in gran parte di pianta edificato, quello di s. Giulio rifatto nel materiale, ebbe anche miglioramenti nell' istituzione religiosa e letteraria, con accorgimento le ineguali età separando a gran vantaggio della disciplina e del costume. Il nuovo da lui eretto in mezzo alla nobilissima isola, già sede del principato de'vescovi novaresi, opera di romano ardimento, e di decoro alla diocesi, di cui non potè vederne il compimento, pel quale con larga munificenza lasciò nel testamento ottantamila lire nuove di Piemonte. Divise le sue pastorali sollecitudini tra il clero ed il popolo che provvide di buoni pastori, aumentando le scarse prebende, tutti edificando con irreprensibile condotta. Introdusse nella diocesi le sante missioni, o meglio rinvigorì, e fu benemerito di risuscitare dalle sue ceneri la già spenta utilissima congregazione degli oblati de'ss. Gaudenzio e Carlo, e di più rafforzandola sotto la dipendenza di un preposito generale, di uno scelto e

numeroso consorzio di oblati sacerdoti che vivono in comune. Portò le sue premure anche in vantaggio degl' infermi e de'carcerati, ai primi destinando le suore della carità. ai secondi i cappuccini, con immenso bene di quegl'infelici, come grande ne procacciò alle figlie della carità, sovvenendo l'ospizio eretto nel 1835 nel sobborgo di s. Martino pei poveri. Aumentò le pie opere di pietà e il culto divino, non che il lustro al suo clero e successori : cara parte delle sue sollecitudini furono eziandio le regiose comunità di sacre vergini, fondando in Novara le Giuseppine. Protesse il benemerito recente istituto della Carità (Vedi), fondato dal dotto ed esemplare sacerdote conte Rosmini in Domodossola, approvato da Gregorio XVI, benedicendo la prima pietra della nuova fabbrica del noviziato di Stresa. Carico di età e di benemerenze, con tutti gli aiuti e soavi conforti della religione, piamente spirò nel bacio del Signore di anni 85 incominciati, in Novara a' 22 marzo 1842, il cui corpo venne esposto e sepolto in quella cattedrale. Intervenne ai conclavi per le elezioni di Leone XII, Pio VIII, e Gregorio XVI, onorato da essi e da altri principi, venerato dai sudditi, di conforto a' buoni, e da tutti gli ordini rispettato nelle grandi vicissitudini delle pubbliche cose, lasciando la memoria in benedizione. Abbiamo di d. Giuseppe Maria Toscani prete dell'istituto della carità: Elogio funebre al cardinal Giuseppe Morozzo arcivescovo vescovo di Novara, principe di s. Giulio, Orta e Vespolate, cavaliere del supremo ordine della ss. Nunziata e di s. Gennaro, detto

nell'esequie celebrate dai preti dell'istituto della carità nella chiesa del sacro monte Calvario di Domodossola, Torino 1842.

MORRA ALBERTO, Cardinale. Vedi Gregorio VIII Papa.

MORRA PIETRO, Cardinale. Pietro di Mora o Morra nobile di Benevento, della famiglia di Gregorio VIII, essendo suddiacono della chiesa romana, fu da Innocenzo III nel marzo o dicembre 1205 creato cardinale diacono di s. Angelo. Alcuni scrissero che fu spedito nelle Gallie col carattere di legato pontificio, dove operò cose grandi contro l'eresia degli albigesi; altri però affermano che non lui, ma il cardinal Pietro Collevaccino fu spedito per gli albigesi. Il cardinale morì nel 1216, lasciando un grosso dizionario alfabetico dell'arte di predicare, per comodo di quelli che si dedicano a tale ministero. Siccome alcuni autori attribuirono le gesta di questo cardinale al cardinal Pietro Collevaccino, e viceversa, così va letto quell'articolo.

MORTE, Mors. La morte è la separazione dell'anima dal corpo. la cessazione della vita. Cominciò nel mondo per la gelosia del Demonio (Vedi), e fu costituita a tutti gli uomini in pena del peccato. Il primo uomo ne subì la trista legge, per sè e per la sua posterità, per aver mangiato il frutto proibito: se non avesse trasgredito il comando che Dio gli fece di non mangiarne, non sarebbe egli morto, ma avrebbe conservato una salute costante per una lunga e beata vita, dopo la quale Iddio l'ayrebbe trasportato senza farlo morire, come Enoch ed Elia (i due soli nati che non sono morti, essendo stati condannati a morire i due soli non

nati Adamo ed Eva, in pena del loro peccato, con tutti i loro discendenti) nel soggiorno dell'immortalità. Questa è la dottrina de' concilii e de' padri, benchè alcuni rabbini credano, che dopo di aver vissuto per lunghissimo tempo, l'anima del primo uomo si sarebbe separata dal corpo senza dolore e senza violenza nel bacio del Signore, per andare a godere di una vita eterna ed assai più beata. Gesù Cristo vinse la morte colla propria morte, e meritò a noi l'immortalità, non già ch'egli abbia resa la nostr'anima immortale, quasi che fosse prima mortale, nè ch'egli ci abbia preservati dalla morte; ma perchè ci ha restituita la vita della grazia e meritata la felicità eterna, purchè noi ci curiamo di applicarci il merito della sua morte colla fede, coi sagramenti e colle buone opere. Siccome per un uomo il peccato è entrato nel mondo, e per il peccato la morte; così la morte è passata in tutti gli uomini per quello, in cui tutti hanno peccato. Quando l'esperienza non lo rendesse evidente, lo assicura la fede. che ciascun uomo deve morire una sola volta: così l'ultimo momento della vita presente si unisce invariabilmente coll' eternità. Gesù Cristo ha voluto lasciarci nell'ignoranza del giorno e dell' ora di nostra morte, affinchè in ogni giorno e in ogni ora ci si trovi disposti ad incontrarla con coscienza tranquilla. Per le circostanze che accompagnano e che seguono la morte, quella del giusto è preziosa nel cospetto del Signore; pessima è quella del peccatore. Nel momento che l'anima si separa dal corpo è già giudicata. Questo e il giudizio che si chiama particolare, di cui la sentenza sarà solennemente ratificata nel giudizio universale. L'anima sarà giudicata da Gesù Cristo: non si può definire con certezza se l'anima sia trasferita dinanzi al divin giudice, o se ivi è giudicata dove lascia il corpo; se sarà giudicata immediatamente da Gesù Cristo pronunziante sentenza in forma umana, o per la divina virtù ch' è presente per tutto; o se si manifesterà la sentenza per mezzo degli angeli, de'quali parlasi a Coro DE-GLI ANGELI. È certo che il giudizio avverrà, e che la potenza, sapienza e giustizia divina saprà renderlo sollecito, profondo, inappellabile. È di fede che subito dopo la morte, e compiuto il giudizio, l'anima va al luogo che le viene destinato dalla divina sentenza, cioè nel Purgatorio, nell' Inferno, o nel Paradiso (Vedi): i bambini morti senza battesimo vanno nel Limbo (Vedi).

I montanisti ed altri eretici amministravano il battesimo a' morti: i manichei, albigesi, luterani ed altri eretici, rigettavano le preghiere pei Defunti (Vedi). Bisogna usare molta precauzione riguardo ai morti per annegamento, per apoplessia, per asfissia, e per tutte le malattie che vengono da ostruzioni, o da alcun subitaneo scompiglio di umori. Non mancano esempi di persone seppellite vive, e d'altre che tornarono in vita benchè credute morte. Il cessare della respirazione e della circolazione del sangue, non è sempre prova che il corpo sia morto, avvegnachè questo soffermarsi dell'una o dell'altra può essere cagionato per alcun tempo da una ostruzione o otturamento totale nei movimenti organici degli spiriti e de' fluidi di tutto il corpo; non può esservi assoluta certezza della morte, che quando si vede qualche segnale di putrefazione. I romani serbavano ordinariamente otto giorni i corpi de' morti, e li chiamavano spesso per nome; rimane ancora in alcuni luoghi qualche traccia di questo costume, dietro una cerimonia antica per la ricognizione de'cadaveri de'Papi e per la sepoltura de're e de' principi. Si possono consultare: Pietro Manni, Manuale pratico per la cura delle apparenti morti, Roma 1833. M. Missirini, Pericolo di seppellire gli uomini vivi creduti morti, Milano 1837. Sulle morti apparenti, sopra molti morti risuscitati, su quelli di cui si sparse voce di essere morti, con altre relative erudizioni e bibliografia di opere analoghe, abbiamo di Francesco Cancellieri: Lettera filosoficomorale sopra la voce sparsa dell' improvvisa sua morte agli 11 gennaio 1812, Roma 1812. In diversi luoghi parlammo come si rammentava la morte ne'trionsi degl'imperatori, e nella creazione o possesso de' Pontefici, lo che si fa ancora nel dì della coronazione. Alessandro VII nelle tazze, scodelle e piatti, in vece delle armi, fece dipingere la testa di morto. Veggasi Michele Alberti: Dissert. famigeratum Lemma, Memento mori, commendans, Halae 1723. All'articolo Crocerisso si disse perchè si mette la testa di morto sotto i piedi di tali immagini; ed ivi pur facemmo parola del costume di chiudere gli occhi a' morti, il quale era già in vigore a' tempi di Omero, ed in Roma la legge Mevia, o Manlia, o Manilia proibì ai figli chiudere gli occhi a' genitori, ma non si osservò sempre perchè

molti figli resero quest'ultimo uffizio agli autori de'loro giorni, e tra i romani uno de'congiunti del defunto apriva gli occhi del morto già posto sul rogo, verso del cielo. Il Buonarroti ne' Vasi di vetro, dicendo che la favola fece la Morte fratello o parente del Sonno e figlio della Notte (i primitivi cristiani chiamarono dormizione, sonno, ed accersizione o chiamata di Dio la morte), nota che i gentili rappresentarono la morte in figura di maschio e di fanciullo, seguendo in ciò i greci: tra le altre erudizioni sulla morte, narra che i gentili facevano rimembranza della morte ne' conviti per stare più allegramente per l'abbominevole riflesso di godere viventi delle cose mondane con dissolutezze. Gli antichi cristiani facevano ai morti agapi ed acclamazioni, massime pei martiri, ma con altri sentimenti. A BARBA dissi perchè si rade ai morti. Nell'apoteosi de' gentili si cangiava ai morti il nome, affinche più non si considerassero per uomini quali furono prima, ma deità. A Monera si parlò di quella posta in bocca ai morti. Quelli colpiti dal fulmine, dai gentili non si bruciavano. In quanto ad inquietare i morti colla Magia o altre superstizioni, ivi ed altrove se ne ragionò. I superstiziosi gentili riguardarono i lari o Mani (Vedi) per guardiani delle ombre de' morti, i quali ne' remoti tempi seppellivano in qualche parte della casa quali custodi de'loro antenati, costume che cesso quando incominciò quello di bruciare i cadaveri. La dea Deverra era invocata dagli scopatori delle case con rami di rusco o di tamerigia o di palma, dopo la partenza da esse del mor-

to, perchè quella deità presiedeva alla pulitezza delle case; uffizio che spettava eseguire all'erede del defunto. Appena spirato il Moribondo (Vedi), i gentili ne ricomponevano le membra, aprivano le porte della casa, e ciascuno che vi entrava recavasi dov'era il morto, e lo chiamava ad alta voce. Quindi facevansi conviti e sagrifizi in onore de'morti, celebrandosi poi dai congiunti le feste dette parentalia. Il p. Innocenzo Ansaldi pubblicò nel 1772 in Torino: Trattato della speranza di rivedere i cari nostri nell'altra vita. Di questo argomento e di quanto riguarda i morti se ne discorre a' loro luoghi ed articoli, e per nominarne alcuni citeremo Funerali, Cimiteri, Epi-TAFFIO, MARTIRE, DITTICI, MATRICO-LA, INCENSO, MATTUTINO, COMMEMO-RAZIONE DE'DEFUNTI, e quelli rigardanti le nazioni pei diversi costumi e

MORTEMARE PIETRO, Cardinale. Pietro Mortemare, così denominato dal luogo di sua nascita, che fu assai mediocre, nei confini del Limosino, uomo di perspicace ed acuto ingegno, famoso giureconsulto, professore di leggi nell'università di Tolosa, e regio consigliere, fatto nel 1322 vescovo di Viviers. Insieme con altri ragguardevoli personaggi conchiuse nel 1325 la pace tra il re di Francia e quello d'Inghilterra; quindi dopo tre anni trasferito alla chiesa di Auxerre, fu da Giovanni XXII a' 18 dicembre 1327 creato cardinale prete del titolo di s. Stefano nel monte Celio, donde passò poi a quello de'ss. Marcellino e Pietro, che cambiò successivamente col vescovato di Sabina al dire di alcuni, ma contraddetti dai più critici. Dopo un

anno ch'era cardinale, ebbe l'arcidiaconato detto di Costantino, nella chiesa di Coutances, che ritenne sino alla morte. Col cardinal Annibaldo da Ceccano pose fine alla famosa questione destatasi tra l'università di Sorbona e il vescovo di Parigi. Invitò il suo amico intrinseco Pietro Roger a dedicarsi in servigio della santa Sede, sulla quale poi ascese col nome di Clemente VI. Dopo aver assistito ai comizi per Benedetto XII, e di aver fondato nella sua patria tre monasteri, morì in Avignone nel 1335, come si legge nell'epitassio posto sulla sua tomba.

MORTONE GIOVANNI, Cardinale. Giovanni Mortone nato in Berbourgh nella contea di Dorchester nell'Inghilterra, uomo di grande esemplarità di vita, di molteplice letteratura, ed insignemente perito nella scienza delle leggi, di cui ottenne la laurea nell'università di Oxford, si esercitò in Londra nell'avvocatura con tal reputazione, che ne giunse la fama alle orecchie dell'arcivescovo di Cantorbery Bourchier, il quale lo pose in ottimo aspetto presso il re Enrico VI che lo dichiarò suo intimo consigliere. Nelle deplorabili sciagure, nelle quali si trovò involto quel sovrano, mai si discostò dal suo lato, onde Odoardo IV, quantunque capitale nemico di quel principe, essendo succeduto al trono d'Inghilterra, non potè non ammirare la costante fe-

deltà di un tanto uomo, che fu da lui trascelto a suo confidente, e partecipe dei più alti segreti, e nominato al vescovato di s. Ely. Morto Odoardo V, imputato calunniosamente il Mortone di gravi eccessi, venne contro ogni diritto carcerato dal fratello Riccardo III, per non aver voluto acconsentire ai voleri di quell'usurpatore. Trovato però un mezzo opportuno per uscire dalla prigione; formò una forte lega contro Riccardo III, che restò ucciso in battaglia. Innalzato al trono Enrico VII, lo richiamò dal suo asilo nelle Flandre, e' nel 1485 lo nominò all'arcivescovato di Cantorbery, ed egli stimando che molto dovesse giovare lo stabilire alcuni regolamenti in proposito della disciplina e de' costumi del clero, raccolse nel 1486 in un concilio i prelati e gli ecclesiastici della sua provincia nella chiesa di s. Paolo di Londra, nella quale occasione furono pubblicati utilissimi decreti. Quindi lo stesso principe lo dichiarò cancelliere d'Inghilterra, ed a sue istanze Alessandro VI a' 22 agosto 1493 lo creò cardinale prete del titolo di s. Anastasia, morendo poi in Knolla nel 1500, donde il suo cadavere fu trasferito in Cantorbery, nella magnifica cappella che aveva fatto costruire nel sotterraneo di quella chiesa, con isplendido ed elegante mausoleo.

MOSAICO. V. MUSAICO.





25444 203 M 829 MORONI, GARTANO AUTHOR Dizionario di Erudizione Storico-Ecclesiastica TITLE Vol. 45-46 : MET-MOS DATE DUE BORROWER'S NAME STORAGE - CBPL 25444

